N° 45, 2014. Paginas 169-180
Didlogo Andino

GENERO Y ETNICIDAD. SER HOMBRE Y SER MUJER
ENTRE LOS AYMARA DEL ALTIPLANO CHILENO*

GENDER AND ETHNICITY. BEING MEN AND BEING WOMEN
AMONG THE AYMARA PEOPLE OF THE CHILEAN HIGHLANDS

Ana Maria Carrasco Gutiérrez™ y Vivian Theda Gavildn Vega™

En este articulo abordamos las relaciones de género, entre los aymara del norte de Chile, a partir del estudio de dos comunidades
ubicadas en el altiplano de la Region de Tarapaca: Isluga y Cariquima. El interés central es conocer cémo se construye social y
simbdlicamente el género entre los aymara contempordneos. Se indaga aspectos de las esferas social, econémica y religiosa para
entender la posicion y condicién de mujeres y hombres y las representaciones de lo femenino, 1o masculino y sus relaciones. Este
andlisis de la vida social aymara permite vincular ciertas practicas sociales a sus significados.

Palabras claves: aymara, género, etnicidad.

This article is about gender relations among the Aymara people of northern Chile, from the study of two communities in the highlands
of the Tarapacd Region: Isluga and Cariquima. The main interest is to understand how gender is social and symbolically built
among contemporary Aymara people. Aspects of social, economic and religious spheres are investigated to understand the position
and status of women and men and also the representations of the feminine, masculine and their relationships. This analysis of the

Aymara social life allows linking certain social practices and their meanings.

Key words: Aymara, gender, ethnicity.

Introduccion

La dimensiones de género y étnica adquieren
cada vez mayor relevancia para comprender las
relaciones entre hombres y mujeres en espacios
multiculturales como los paises latinoamericanos,
y entre estos Chile no es excepcion.

Abordar el tema de género entre la poblacién
aymara es una tarea ambiciosa, pero creemos que
los resultados aqui presentados pueden ser una guia
de indagacion que permita avanzar en la tematica
y entregar elementos interesantes para generar un
proceso de reflexion que contribuya a un mayor
conocimiento de nuestra realidad social y, asi
también, a una mejor convivencia entre sus actores.

Al investigar sobre las practicas de hombres y
mujeres aymara del norte de Chile, en las esferas
social, econdmica, religiosa y sus representaciones,
obtuvimos ciertos elementos significativos que
permiten aproximarse a los modos por los que ellos
construyen social y simbdlicamente el género. Los
datos etnograficos obtenidos mediante entrevistas,

historias de vida y trabajo de campo, sugieren que
estamos frente a un tema complejo, poco abordado
en nuestro pais, pero que nos da nuevas pistas de
investigacién en torno a las ideologias de género
y sobre el estatus asignado a este en la cultura y
sociedad aymara actual.

Partimos sosteniendo que el género es un
principio organizativo fundamental de la vida
de las comunidades aymara del altiplano y para
demostrarlo se entregan antecedentes sobre las
ideas de lo femenino y lo masculino, del ser
mujer y ser hombre y sus vinculaciones con las
practicas sociales en las comunidades de Isluga
y Cariquima, I Regién de Tarapacd'. Asf, indagar
acerca de la posicion de género en la organizacién
social sugirié que para comprender las categorias
sociales hombre-mujer y sus relaciones se deben
tener en cuenta factores como la edad y los roles
sociales. Asimismo, la mirada econdmica nos
permitié una mejor aproximacion a las dindmicas
familiares donde el género y la generacién fueron
aspectos centrales. Finalmente, las exploraciones

*  Resultado del proyecto FONDECYT N° 1110980. Convenio de Desempefio Universidad de Tarapaci-MINEDUC.
*% Universidad de Tarapacd, Departamento de Antropologia, Arica, Chile. Correos electrénicos: amcarrasco@uta.cl;

viviangav @yahoo.com

Recibido: 6 de marzo de 2014. Aceptado: 8 de julio de 2014.



170 Ana Maria Carrasco Guti€érrez y Vivian Theda Gavildn Vega

en las ideologias de género demuestran que no
solo son ttiles para concebir las relaciones entre
hombres y mujeres, sino también para pensar otro
conjunto de relaciones de la organizacién social
y del sistema religioso.

El documento comenzard con un breve reco-
rrido sobre el estado de la cuestidn respecto de los
estudios de género en la regién andina y el debate
que el uso de este concepto siempre ha suscitado;
luego se presentaran los resultados propiamente tales,
que corresponde a los aspectos mds relevantes que
hemos podido concluir con el andlisis de nuestros
abundantes datos etnograficos; para finalizar con
las consabidas reflexiones.

Los Estudios de Género en la Region Andina

Desde que comienzan a realizarse estudios
de género en comunidades indigenas han surgido
cuestionamientos respecto del uso de esta categoria
de andlisis para obtener un conocimiento mas pro-
fundo e integral de las relaciones que se construyen
entre mujeres y hombres, en un contexto cultural
especifico.

Particularmente, en el contexto de los pueblos
aymara y quechua hablantes se ha argumentado
que las reflexiones adolecen de seriedad cientifi-
ca, siendo mas bien otro intento de colonizacion
capitalista e imperialista. Entre las diversas criticas
ha persistido aquella que cuestiona la aplicacién de
categorias occidentales en otros grupos culturales,
otorgandoles no solo una determinada estructura y
organizacién del mundo sino también significados
que son particulares de nuestro propio mundo con-
ceptual (Gavilan 1998:66).

Las opiniones en contra, generalmente proble-
matizan la construccion del conocimiento occidental
(Kothari 2001) y cuestionan la incorporacién de
visiones etnocéntricas para entender modos de vida
y formular preguntas de investigacion (Slater 2000).
Con todo, también existen informes que trabajan
la influencia de los estudios indios subalternos y
postcoloniales en América del sur, sefialando como
paradoja que debates que surgen en el sur lleguen a
paises andinos intervenidos por el filtro académico
del norte (Rivera y Barragan 1997).

En las comunidades andinas los estudios de
género comienzan en la década de 1980, siendo un
gran aporte para abrirse a esta nueva tematica los
estudios de la mujer, que surgen mas tempranos.
El debate gira, al inicio, en torno al tema de las

relaciones de poder entre los géneros buscando
su complementariedad o subordinacién. Quienes
planteaban o plantean la existencia de la comple-
mentariedad adhieren a la tesis de que la sociedad
y cultura andina esta estructurada en torno a una
organizacién y pensamiento dual, cuyas relaciones
determinan su especificidad étnica que asigna un
estatus complementario tanto a hombres y a mujeres,
asi como a lo masculino y a lo femenino. En esta
linea se argumenta que social o simbdlicamente las
diferencias de género no contienen desigualdades
de poder marcadas (Cf. Isbell 1975; Harris 1985;
Anderson 1990; Sanchez-Parga 1990). Por otro lado,
la hipétesis de la subordinacién fue promovida por
los estudios sobre la situacion de la mujer basada
en las teorias feministas, postulando la existencia
de dominacién masculina (Cf. Bourque y Warren
1975; Casos 1990; De la Cadena 1991; Stolen 1987;
Harvey 1989).

La mayoria de los estudios acerca de la socie-
dad y cultura andina no solo no han considerado
este tema, sino que han evitado las categorias de lo
femenino y lo masculino a pesar de su considerable
presencia en la ideologia religiosa (Cf. Alb6 1992;
Bastien 1996; Grebe 1981; Harris 1985; Martinez
1989; Montes 1986; Platt 1980 y 2003; Van Kessel
1992a, 1992b, 1994.

Se podria afirmar que la mayor parte de los
estudios tienden a marcar la diferencia existente
respecto de las sociedades nacionales para indicar
que la posicién y condicién femenina en estas se
presenta “‘mds favorecida”. Pero uno de los aspectos
mas problemadticos de la perspectiva de andlisis que
mayoritariamente se ha adoptado ha sido aplicar la
l6gica binaria del “andinismo”: andino/europeo,
capitalista/precapitalista, pagano/cristiano, tradi-
cional/moderno. Y, en este contexto, se presupone
una alteridad no contaminada al representar a la
sociedad y cultura indigena como expresién de la
continuidad de un pasado precolonial (Starn 1992;
Bestard 2002). Asi, se tiende a olvidar la permanente
relacién de intercambios culturales que se han pro-
ducido en la historia y de la posicién subordinada
de las comunidades de origen indigena; se omite
que nos situamos en un contexto de larga tradicién
colonialista en el que las personas no han sido entes
pasivos, sino que sujetos activos de los procesos
sociales y culturales (Gavilan 1996).

En esta linea se hallan los planteamientos de
las dirigencias de las organizaciones aymara, para
quienes el fundamento de la cosmovisién andina



Género y etnicidad. Ser hombre y ser mujer entre los Aymara del Altiplano chileno 171

es la Pacha (el tiempo, la tierra, el mundo, espacio-
tiempo). En esta habitarian en forma arménica
todos los elementos del universo, estructurados en
forma dual, simbélicamente masculino y femeni-
no, con cualidades opuestas pero formando una
unidad en reciprocidad. Asi, argumentan que una
postura aymara de la relacién hombre-mujer y en
este sentido de género, refiere exclusivamente al
Chacha-warmi (matrimonio, esposos, casados),
término que se basa en la practica ancestral de con-
vivencia entre mujeres y hombres. Esta concepcion
tomaria en cuenta la complementariedad entre los
géneros y no la igualdad, reconoceria a hombres y a
mujeres como diferentes, valorando esta diferencia
porque los roles y funciones se caracterizan por su
flexibilidad. Se sostiene, de esta manera, que las
relaciones de género entre los aymara no acarrean
desigualdades sociales entre mujeres y hombres y
que seria el proceso de “transculturacién’ ocasiona-
da por el “progreso, la modernidad y la migracién
campo-ciudad” la que ha hecho que la concepcion
de complementariedad del Chacha-warmi se vaya
perdiendo. Con todo, este discurso concuerda con
la tesis de la complementariedad entre los géneros
(Ponencia de “Plan Andino” para el Encuentro
Mujer y Desarrollo Rural, 1996).

Finalmente, centrandonos solo en los estudios
realizados entre los aymara del Norte de Chile,
advertimos que si bien existen aquellos que dan
cuenta de la situacién y condicién de hombres
y mujeres (Cf. Arriaza 1991; Carrasco 1993;
Gundermann y Gonzalez 2009; Pizarro 1988;
Mamani 1999), estos no profundizan en la construc-
cién simbdlica del género. Solo a mediados de la
década de los 90, y hasta nuestros dias, comienzan
a realizarse investigaciones que abordan el tema
desde esta perspectiva (Cf. Gavilan 1996, 1998,
2001, 2002; Carrasco 1998, 1999, 2001, 2011;
Carrasco y Gavilan 2009, 2011, 2012; Echeverria
1998a, 1998b, 2001), sefialando la importancia
que adquiere el conocimiento de las concepciones
sobre género y sus diferencias en los procesos
identitarios y obteniéndose interesantes referencias
al papel fundamental que juega lo masculino y lo
femenino como principio organizativo de la vida
de este pueblo indigena.

Con todo y a pesar de las dificultades que se
le puedan atribuir al uso del concepto de género,
consideramos que como herramienta analitica y
para los efectos de nuestro estudio, aporta una
base tedrica y conceptual til para conocer las

asociaciones simbdlicas contenidas en las practicas
y en el discurso de la sociedad aymara. Concebir
la diferencia entre mujeres y hombres entre lo
masculino y lo femenino como una construccién
histérica, social y cultural ha significado abrir la
investigacion en este ambito de la realidad.

Posicion de Hombres y Mujeres en la Esfera
Social, Econémica y Religiosa

Uno de los primeros resultados obtenidos al
indagar en la esfera social del pueblo aymara es
que la posicién de hombres y mujeres se establece
seglin un orden jerdrquico en tres relaciones fun-
damentales. Siendo asf, el estatus definido segtn la
relacion de parentesco (madre, padre, hijo, etc.) (ver
Figura 1); el momento de su ciclo vital (Yocalla/
Imilla, Wayna/Tawajo, Chacha/Warmi, Achichi/
Apache) (ver Cuadro 1); y la relacion fraternal,
referida al lugar que se ocupe entre los/as hermanos/
as (menor, medio y mayor)?. Lo anterior, mediante
un proceso vivido por hombres y mujeres que los va
situando en el lugar de mayor o menor prestigio. En
otras palabras, podemos advertir que el género y la
edad, segtn las fases estimadas por el pensamiento
aymara, combinadas al rol asignado en la familia y
la comunidad, son categorias necesarias para definir
el cardcter de las relaciones entre los individuos.
De esta manera, podriamos establecer que segin
las categorias sociales de hombres y mujeres y de
acuerdo al rol que estos desempeiien, el énfasis de
la edad o el género en el cardcter de las relaciones
seria el siguiente:

Yocalla - Imilla / hijo-hija / hermano- hermana = edad
Wayna - Tawajo / hijo-hija /hermano-hermana = edad
Chacha - Warmi /esposo-esposa = género y rango
social

Achichi - Apache /abuelo-abuela = género, edad y
rango social

Ahora, en la relacion con los parientes aliados
adultos la edad seria mds relevante que el género,
considerando que los hombres como yernos (Tullga)
y las mujeres como nueras (Yugch’a) serian nueva-
mente hijos e hijas.

La socializacién aymara empieza durante
la nifiez a construir un patrén de diferencia de
género, designandoseles con términos especificos
y enfocdndose progresivamente hacia aquellas
conductas y habilidades apropiadas de los roles



172

Ana Maria Carrasco Guti€érrez y Vivian Theda Gavildn Vega

A -

Achachi

Apachi

N =

Achachi | Apachi

|
JAN

Awki

—
O A

Kullaka Jila

I
O
Ipa

—
O A

Kullaka Jila

QR4 BAZ

O

Jila

Kullaka

Kullaka

Yoqa Pucha Yoqa

Figura 1. La terminologia del parentesco.
Fuente: Carrasco y Gavildn, 2014.

Cuadro 1. Terminologia aymara, ciclo vital y género

Etapa

Sexo

Hombre Mujer

Observaciones

Fetal
Desde la gestacion hasta antes de nacer.

Sullu

Sin distincion de género.

Primeros seis meses (a veces hasta menos meses).

Asu wawa

Sin distincién de género.

Entre los seis meses hasta cuando baja de la
espalda de la madre y comienza a andar.

Wawa

Sin distincién de género.

Desde que comienza a caminar hasta los 3
0 4 aflos

Wawa Yugalla ~ Wawa Imilla

Sigue siendo considerado Wawa, pero se empieza
a distinguir su sexo

Distincién de género.

L Jisk’ Jisk’ Al térmi 1 d t
Entre los 4 y 14 afios (las edades limites sk a 1sx a crmino se les pueden agregar otras
. Yugalla Imilla denominaciones:
pueden variar). K N L, . . . .
Jach’a Jach’a Jisk’a (chico o menor) si son mds pequefios, o
Jach’a (grande) si son mds mayores.
Preadolescencia, entre los 11 a 14 afios . istincion de ,generov p L
s Majta Maldaya Corresponderia también a las denominaciones
(solo en algunos sectores altipldnicos). N K . .
Jach’aYoqalla 'y Jach’a Imilla, respectivamente.
Adol ia, imad te d Ss de 1 S P
olescencia, aproximadamente después de los Wayna Tawaqu Distincién de género.
14 afos hasta el momento de casarse.
Adulto. Después de casarse. Chacha Warmi Distincién de género.
Distincién de género.
. . Tayka . ..
Adulta, atin en etapa reproductiva. También usado como término de parentesco que
(0 mama) . .
designan a padre (Auki) y madre.
. Distincién de género.
Jacha awki Jach’a tayka S;Saui‘cem; elié%?r[llfrfs Jach’a para designar que
Mayores de edad. Sobre 50 afios. (o Jach’a (o Jach’a § & N . P gnarq
g . son “mayores” o “grandes”.
Mujer no reproductiva. tata) mama) e .
. . Denominaciones de abuelo/a, dentro del sistema
Achachi Apachi
de parentesco.
Jiwata Sin distincién de género.
Individuo después de la muerte. Amaya Concepto mds general que alude a todos los

muertos.

Fuente: Carrasco, A. M. 2014.



Género y etnicidad. Ser hombre y ser mujer entre los Aymara del Altiplano chileno 173

de cada sexo, iniciandose la identificacion hacia
el mundo del trabajo especificado por género. En
la adolescencia se marca esta distincion entre lo
que debe ser un hombre y una mujer, situacién
que en la adultez adquiere dominios claramente
diferenciados. Lo ensefiado familiarmente corres-
ponde a un adiestramiento para la vida adulta, se
va educando en los caminos social y culturalmente
definidos de cada género y es en la madurez y con
el matrimonio (Chacha-warmi) cuando culmina
el aprendizaje, donde se ejecuta plenamente la
divisién del trabajo por género y se exhiben los
comportamientos esperados. Asi, desde el punto
de vista de los actores sociales, el transito de una
fase a otra es conseguido por un camino igualitario;
sin embargo, se podria argumentar que si bien la
posicion de hombres y mujeres en las fases previas
al matrimonio no difiere sustantivamente, cambia
con este. La relacion Chacha-warmi es jerarquica,
ya que el esposo se sitia en la posiciéon de mayor
prestigio y la esposa en la de menor prestigio; estas
posiciones de género desiguales entre mujeres y
hombres se observan con mayor claridad en y a partir
de la divisién sexual del trabajo. Ahora, hay que
considerar que en tanto madres, suegras o abuelas
se sitdan en el lugar mas valorado y de mds poder,
respecto de hijas, nueras y nietas, pero frente a sus
“pares” masculinos estas siguen en segundo plano.

El rol politico y econdmico asignado a la unidad
Chacha-warmi nos sefiala que la relacion en ella
contenida dquiere mayor relevancia en la vida de
las personas. El caricter exogamico y virilocal
de la residencia matrimonial y la adscripcién de
los hijos a la familia del varén sitda a la mujer en

una posiciéon de mayor ambigiiedad que la de los
hombres. A nivel de su propio grupo doméstico es
considerada un miembro temporal, ya que dejara
de pertenecer a €l para adscribirse a otro: el de su
marido. Su filiacidn serd en la practica transitoria,
por tanto se considerard una inversion para terceros,
siendo el producto de su trabajo mds personal que
familiar; sin embargo, esta condicién es esencial
para la relaciones de intercambio que supone la
alianza con otras unidades domésticas.

La dindmica de cambios que actualmente se
van dando en las relaciones interfamiliares, espe-
cialmente en el ambito del trabajo, aparentemente
han disminuido la importancia que tiene esta como
motor de las redes de intercambio. Esto puede
percibirse también en el hecho de que las ceremo-
nias tradicionales de casamiento (Kasarata) ain
expresan la subordinacién del varén y su familia
en la peticién de la novia, siendo la mujer y su
familia las que asumen la posicién de poder, ya
que aceptan o rechazan al futuro marido. Pero en
el casamiento, las exigencias que se plantean a la
mujer en la incorporacion a la unidad doméstica
del varén y las exigencias impuestas al yerno para
ser considerado parte integrante de la familia de la
mujer son practicas cada vez menos consideradas.
Los términos que usa la esposa para referirse a sus
nuevos parientes de la familia del marido son los
mismos que usa el marido, es decir, padre, madre,
hermano, etc.; los que usa el marido para referirse
a los de ella (esposa) son los de los aliados, o sea,
suegro, suegra, cufiado, etc. Sin embargo, en aymara
estos son los mismos por el lado de la mujer y del
hombre (ver Figura 2).

AN = O

Awkichi | Taykich’l

I I I
O-A A-0

Ipala  Tullqa Tiwula Yuqch’a Chacha

/AN =

AN = O

Awkichi | Taykich’l

|
O-A

Tiyala  Tullga

| |
O A =0

Warmi Lari  Yugch’a

[
AN =0
Yoqa  Yuqch’a
Yugch’a

|
Pucha  Tullka
Tullka

Figura 2. Terminologia aymara, ciclo vital y género.
Término desde la Mujer.

Término desde el Hombre.

Fuente: Carrasco y Gavilan, 2014.



174 Ana Maria Carrasco Guti€érrez y Vivian Theda Gavildn Vega

La importancia de la alianza en la posicién
y estatus de las personas es algo que debe ser
profundizado, pues existen casos de casamientos
entre cufiados que pueden contener elementos para
comprender mejor las relaciones entre los grupos
que vincula el matrimonio. También, encontramos
cierta tendencia a practicar el levirato y sororato,
especialmente presente en generaciones mayores
(abuelos y bisabuelos), que podrian dar cuenta de la
existencia de preferencias matrimoniales. Por otra
parte, no son pocos los testimonios de hombres y
mujeres que indican la vigencia y relevancia de la
capacidad de decisién de las madres y los padres
en la eleccion del esposo o esposa, aun cuando hay
que dejar claro que la tendencia mayoritaria actual
es que sean los propios involucrados los que deci-
dan. Es este sentido, podemos hablar de hombres y
mujeres célibes, siendo tanto objetos como sujeto
de intercambio.

Lo anterior permite pensar en la importancia
que pueden tener las relaciones de parentesco y
matrimonio para entender la posicién de las mujeres
(Harvey, 1989). Tanto el lugar que ocupa en las
relaciones consanguineas como en las de alianza
se entienden en términos jerarquicos; asi también,
la ambigiiedad de su posicién no solo ocurriria en
su condicién de esposa sino también se extenderia
a su grupo doméstico original. Sus capacidades
reproductivas y su insercién en la familia del
marido hacen que la mujer se halle en un lugar
conflictivo, pero también lo es su posicién en las
relaciones consanguineas debido a la concepcion de
la propiedad individual (ganado y bienes adquiridos
con trabajo), al carécter virilocal de la residencia
matrimonial y a la adscripcion de la descendencia
a la familia del hombre.

Visto lo anterior, se podria argumentar que
la valoracidén social o prestigio se obtiene con la
combinacién de mecanismos adscritos (género,
edad, roles) y adquiridos (trayectoria social:
matrimonio, cargos sociales y politicos, riqueza,
etc.). En este sentido, el género es uno mas de los
componentes de las estructuras de prestigio y por
tanto el resultado final del estatus de las personas se
definird de acuerdo con una combinacién de ellos.
Asi, podemos colegir que las categorias hombre y
mujer no son homogéneas y en consecuencia sus
relaciones serdn también variables.

La salida de la mujer de su grupo doméstico
implica la exclusién de la propiedad de la tierra y
también de las herramientas de trabajo agricolas.

Lo que las hace mas dependientes de los varones;
no obstante, en la practica los propietarios son los
adultos mayores, de quienes dependen tanto hombres
como mujeres, especialmente los recién casados.
Ambos tienen derecho a uso por su sola condicién
de pertenencia o adscripcién al grupo doméstico,
lo que es vélido también para las mujeres “aban-
donadas” por los maridos, quienes tienen derecho
a quedarse en la comunidad. Asi, serdn los varones
los poseedores, lo que hace mds vulnerables a la
posicién femenina.

El enérgico énfasis existente en la posesion
individual de los bienes, permite la posesién indi-
vidual del ganado, aspecto central en la economia
familiar altiplanica, y cierto control sobre su trabajo
y productos, aspectos que relativizan el control
ejercido por los varones sobre las mujeres. Por otra
parte, hay que mencionar que hoy se dan intensos
procesos de movilidad de la poblacién aymara rural
a pueblos del desierto y ciudades costeras (Carrasco
y Gonzalez 2012); pero pese a los cambios que esto
provoca, fundamentalmente en el hecho de que la
tierra y su propiedad deja de ser relevante, la divi-
sion sexual del trabajo se transforma y las mujeres
que quedan en el sector rural asumen participacién
en reuniones de la comunidad, las posiciones de
mujeres y hombres no varian, por lo que podriamos
hipotetizar que el control de los recursos productivos
y la participacion social no serian las unicas fuentes
de explicacién para la posicion de género (Sacks
1979; Leacock 1991).

La habitual divisién sexual del trabajo, de la
unidad familiar campesina, si expone diferencias
de género, como ya lo menciondramos. No tanto en
el plano de la produccion, como en el de la repro-
duccioén, observandose mayores privilegios para los
hombres y recargo de trabajo para las mujeres. En
términos politicos, la posesién de la tierra otorga
a estos ultimos mayores capacidades de decisién
y legitima su orientacién hacia las actividades de
representaciéon. Mientras las mujeres junto con
participar en las tareas productivas es la principal
encargada de las reproductivas. Esta situacion de
aumento de trabajo para las mujeres podria ser
producto de cambios en las actividades de ambos
géneros que hace ya un par de décadas se vienen
dando, pues observamos la tendencia a incorporar
los roles de mujeres y hombres no aymaras urbanos.
Los hombres consideran como labores domésticas
femeninas el hilado, el tejido y el lavado de ropa.
Aunque un motivo fundamental son los mayores



Género y etnicidad. Ser hombre y ser mujer entre los Aymara del Altiplano chileno 175

niveles de mercantilizacion de la economia altipla-
nica y la presencia del Estado, especialmente por
medio de la escuela nacional (Carrasco y Gavildn
2012). Los varones adultos se desligan del trabajo
de pastoreo y cuidado del ganado para dedicarse
mas al comercio y otras actividades remuneradas en
la zona o en pueblos y ciudades; ademads, quienes
remplazan la ausencia de los hijos/as en edad escolar
en las tareas domésticas son las madres. Podemos
inferir, entonces, que la division sexual del trabajo
es, entre los aymara, una fuente de diferenciacién
social (Bourque y Warren 1976; De la Cadena 1991;
Gavilan 2002).

Si seguimos analizando las actividades, pro-
ductivas y reproductivas’, que realizan hombres
y mujeres aymaras, no cabe duda que se expone
claramente una sociedad en transformaciones, donde
la categoria Wayna (hombre joven, soltero) aparece
en cierto modo desvinculada de la produccién y
reproduccién de las familias campesinas. Las ma-
yores oportunidades de educacién que estos reciben
en relacién con las jévenes, ha sido explicada por
los/as entrevistados/as, debido a la necesidad que,
histéricamente, han tenido los hombres de ser los
representantes de la familia ante la comunidad y el
Estado. Mientras que en las mujeres la educacion
es considerada una mala “inversién”, ya que con su
casamiento se incorporaran a otra unidad doméstica
y, ademads, no tienen la obligacién de representa-
cién, especialmente ante la sociedad nacional. Pero
estd claro que en la practica la educacién supone
mayores capacidades de informacién, manejo de
las relaciones extracomunidad y mayor prestigio
para quienes poseen niveles avanzados; por tanto,
la condicién de las mujeres va detrds de los varo-
nes. Con todo, hay que decir que esta situacion ha
cambiando enormemente, constatindose cada vez
mds un aumento en los niveles de escolaridad de
las jovenes (Carrasco y Gavilan 2012; Echeverria
1998c).

En el plano sociopolitico las mujeres casadas,
Warmi, no son del todo excluidas, ellas en su con-
dicién de esposas tienen el derecho y el deber de
participar en las actividades sociales comunales,
junto a su marido, pero esta se ubica en un segundo
plano. Situacién que se agudiza por las exigencias
que imponen las relaciones entre las comunidades
con el Estado y el mercado, ya que serdn los varones
quienes las dominen mejor.

Aun cuando seamos conscientes de los grandes
cambios que ha vivido la sociedad aymara y de los

avances y logros de las mujeres en lo que a una
mayor participacién social se refiere, es claro que
ellas no tienen la misma presencia que los hombres
en el espacio publico. Esto es cierto, ya que estan
mads vinculadas y presentes en lo doméstico, pero
mas que un control de parte de los hombres por
mantenerlas en este espacio es el Estado quien ha
tenido un rol central. Se percibe cierta tendencia
a la diferenciacion, por parte de los comuneros,
entre las dindmicas publicas internas (propias y
comunitarias) y externas (vinculacién con sociedad
mayor). En este sentido, si se considera que el espa-
cio publico se halla en el ambito de las relaciones
externas, entendidas como acciones impuestas
desde el Estado y vinculaciones con la sociedad
mayor, es claro que las mujeres se encuentran en
desventaja; pero si este se halla en la participacién
comunitaria (asamblea comunal, cargos sociales,
relaciones entre las unidades domésticas, etc.), la
participacion femenina aumenta, debido a que estas
pueden asumir un conjunto de tareas y responsabi-
lidad de representacion igual que los hombres en
su condicién de esposas y madres, mas ain y como
ya dijimos, en casos de migracién temporal de los
hombres del hogar. Sin embargo, la vida social actual
transcurre en una combinacién de ambos espacios,
donde lo externo se impone cada vez mas; por lo
que el resultado final del andlisis de las relaciones
de poder asigna mayores privilegios a los hombres.

Por otra parte, si bien tanto hombres como
mujeres son considerados socialmente adultos con
el matrimonio, las relaciones conyugales asignan
mayor poder a los primeros. Para entender esto
hay que partir diciendo que las razones principales
de conflictos de pareja se dan en torno al trabajo,
concebido segtin los estereotipos masculino o
femenino y donde las mujeres/esposas asumen
el rol de proveedoras y son las encargadas de la
reproduccion bioldgica, de la mano de obra y de
la unidad social (Gavilan 2002:115), y la infide-
lidad femenina. En este sentido, observamos dos
aspectos centrales. Primero que entre las partes en
desacuerdo debe haber mecanismo de mediacién:
padrinos y padres de los contrayentes y resquicios
morales y legales de solucién. Segundo, que las
mujeres son consideradas potencialmente infieles
y ello es sancionado. Esta tdltima cuestiéon nos
lleva a conjeturar que la sexualidad femenina y
sus capacidades reproductivas son una condicién
particular que debe ser controlada por mecanis-
mos sociales y morales, pero igualmente pueden



176 Ana Maria Carrasco Guti€érrez y Vivian Theda Gavildn Vega

transgredirse. La fertilidad, la sangre y la repro-
duccién biolégica es dotada de fuerza y poder y
son elementos asociados a lo femenino (Carrasco
y Gavilan 2005, 2009; Platt 2003).

Pero pese a lo anterior, nuestros avances in-
vestigativos nos indican que en el espacio de la
sexualidad, el hombre y la mujer, lo femenino y
lo masculino no se estructurarian en una relacion
de jerarquia. La simbolizacién de los cuerpos de
hombres y mujeres y de la reproduccién humana
entre los aymara nos hace pensar que la dominacién
masculina puede ser explicada por el prestigio que
se le otorga a los componentes del cuerpo humano
vinculados a la reproduccién sexual. Pero las
categorias de la diferencia sexual son complejas;
entre los aymaras esta diferencia sexual releva una
diversidad de aspectos de los cuerpos humanos y
no tan solo el aparato genital como sucede en la
cultura “occidental”. Por otra parte, el hecho que es
la sexualidad heterosexual la que produce, la que es
biol6gicamente fértil (las relaciones homosexuales
son posible, ocurren incluso entre seres divinos,
pero no produce frutos), hace que tanto el cuerpo
femenino como el masculino sean de importancia
central: se sitdan en planos diferenciados pero
iguales. En este sentido, las fuentes de prestigio
y poder no se ubicarian en este nivel; es decir, la
posicién que ocupa cada sexo en la reproduccién
no explicaria las relaciones de poder existentes
entre ambos.

Asi, la informacion obtenida nos muestra
que el cuerpo humano remite a una esencia
“biolégica”. Sobre la base de esta, las ideas
acerca del cuerpo, sexo y sexualidad femenina
y masculina se construyen las representaciones
de cada género. Pero entre los aymara parece ser
el cardcter esencialista de las diferencias de los
cuerpos de mujeres y hombres el que limita las
posibilidades de transformacion en las relaciones
de poder entre los géneros. A pesar de asignar
una mayor complejidad a lo femenino en la
reproduccién sexual y social de la comunidad,
se construyen relaciones de poder a partir de la
valoracién dada a sus componentes en términos
de prestigio, y bajo estos términos se dan las des-
igualdades sociales, como la violencia en contra
de las mujeres o su exclusion de los principales
medios de produccién (Carrasco y Gavilan 2009).

Haciendo referencia a la organizacién social y
espacial de la comunidad, podemos decir que esta
también es pensada simbolicamente en términos de

género. Entre cada una de las mitades (Arajj Saya
y Mangha Saya, organizacion espacial y social de
la comunidad) se construye una diferenciacién
jerdrquica, donde Arajj Saya o mitad de arriba es
masculina, por lo que ocupard la posicién de mayor
prestigio respecto de Manka Saya o mitad de abajo,
concebida como femenina, la que ocupa el segundo
lugar en prestigio y estatus; observamos, entonces,
que la oposicidn arriba/abajo es pensada de manera
diferenciada en su valoracién. Estas contienen
implicitamente referencias sexuales y en relacién
asimétrica (mayor o menor prestigio y poder) y se
concebirfan como una ampliacién a mayor escala
del modelo provisto por la pareja humana, la que
estarfa constituida por dos individuos distintos y
diametralmente opuestos en su polaridad sexual
y en sus atributos. Esta oposicién se resolveria
con la cépula, comunién entre macho y hembra.
Asi, las parcialidades concebidas simbdlicamente
en términos de género se unen en un acto sexual
también simbdlico: el Tinku, combate ritual entre
la mitad masculina y la femenina.

También podemos dar cuenta que el lugar
que ocupan hombres y mujeres como sus repre-
sentaciones, en las ceremonias religiosas, permite
identificar una segunda oposicién en las clasifi-
caciones de género que seria derecha/izquierda,
donde la primera corresponde a lo masculino y de
mayor prestigio respecto de la segunda, femenina
y de menor prestigio.

Hemos visto que las diferencias de género sirven
tanto para establecer la posicion social y prestigio de
hombres y mujeres, pero también para organizar el
mundo religioso. Uno de los aspectos mas resaltantes
en los datos sobre religiosidad obtenidos es la persis-
tencia del uso de las categorias femenino-masculino
como principio para establecer las relaciones entre
los distintos sujetos que componen la cosmovisién
aymara. Los contenidos asignados a estas categorias,
en un juego permanente de analogias, puede hacer
comprensible el funcionamiento de la vida en el
mundo y en la comunidad.

El andlisis de las divinidades y sus relaciones
dan cuenta de jerarquias no solo entre entidades
de un mismo sexo-género, sino especialmente
entre masculinos y femeninos. Dios Inti y Pacha
Mama son los que lideran el pantedn, siendo
lo masculino el término con mayor prestigio.
Siempre se le nombra a €l primero, y su posicién
geogréfica y ritual ocupa el lugar méas preciado:
arriba y a la derecha (ver Cuadro 2). Lo mismo



Género y etnicidad. Ser hombre y ser mujer entre los Aymara del Altiplano chileno 177

Cuadro 2. Las ideas de la diferencia en la religiosidad aymara

+ -
Lo masculino Lo femenino
+
ARRIBA KOLLANTA: ?
— Restaurador de salud y del tiempo (Kollanta T’alla)
— Dador de lluvia (Luna ?)
— Fecundador
— Protector-Padre
— Da vida
ABAJO ? PACHAMAMA
- — Proveedora
— Fertilidad
— Gestacion
— Madre nutriente
— Estd viva

MALLKU (Antepasados masculinos)

— Capacidad sexual

— Restablece el orden social

— Determina bienestar, riqueza, pobreza de sus descendientes,
mujeres y hombres

— Estatus que se adquiere a lo largo de la vida: dltimo cargo
de prestigio social para los hombres

SANTOS PATRONES (TATAS) (Antepasados)

— Acompaiian la vida de los comuneros

— Protegen y castigan a sus devotos

— Determinan el momento de pasar el cargo de Mallku

T’ALLA (Antepasados femeninos)

— Capacidad y autonomia sexual

— Rompe el orden social

— Determinan bienestar, riqueza, pobreza de sus descendientes,
mujeres y hombres

— Estatus que se adquiere a lo largo de la vida: dltimo cargo
de prestigio social para las mujeres

SANTAS PATRONAS (MAMAS) (Antepasados)

— Acompaiian la vida de los comuneros

— Protegen y castigan a sus devotos

— Determinan el momento de pasar el cargo de T’alla

Fuente: Gaviladn, V. 2014.

ocurria con los caciques de la Sayas (mitades) o
los Ayllus (agrupacién de individuos o familias
descendientes de un antepasado comin) comuna-
les: el de arriba, asociado a Saya masculina con
mayor prestigio que la de abajo, vinculado a lo
femenino. A pesar de estas posiciones, parece no
haber una clara oposicién en lo masculino y lo
femenino. Tanto seres masculinos como femeninos
ejercen poder sobre otros de menor jerarquia de
género homoélogo o no. El hecho de que existe la
posibilidad que una deidad sea hombre y mujer
al mismo tiempo, que los Uywiris cerros pueden
comer y violar a mujeres y a hombres relativiza
las oposiciones. Esto, asociado a la ambivalencia
de las deidades: milagroso/peligroso, al bien y
al mal, nos habla de una relacién més compleja
que la simple oposicién existente en la tradicién
judeocristiana. Es decir, el rol que cumplen y la
importancia asignada a las divinidades es tan o
mds importante que su género (Cf. Gavildn 1998).

Conclusiones

Las indagaciones sobre lo masculino y lo
femenino, acerca de las ideas de ser mujer y ser
hombre, en las distintas esferas de la vida social
y religiosa de los aymaras, nos sefialan un rico e
interesante dmbito de investigacion que, sin dudas,
es necesario profundizar.

Hemos visto que una de las cualidades que
diferencia a las mujeres de los hombres y a lo fe-
menino de lo masculino es el prestigio; lo que se
expresa en la existencia de jerarquias, donde a lo
masculino se le asigna mayor grado de prestigio,
otorgandoseles mayores grados de autoridad y poder.
Sin embargo, la categoria de género se cruza con
otros sistemas de prestigio: la edad o fase del ciclo
vital y el rango social que otorga el “sistema de
cargos comunales”. Ello hace que lo femenino y la
mujer puedan situarse también en rangos superiores
respecto de seres masculinos.



178 Ana Maria Carrasco Guti€érrez y Vivian Theda Gavildn Vega

Ahora, a partir de la informacién expuesta es
posible pensar que cuando lo femenino se superpone
a lo masculino, exceptuando los casos en los que
la edad o rango social son mds determinantes, los
elementos que marcan la diferencia refieren a la
sexualidad, la fertilidad y la maternidad; caracteris-
ticas asociadas también a la abundancia econémica,
suerte y bienestar familiar. Tal vez estas ideas son
las que abren la posibilidad a las mujeres y a lo
femenino a transgredir el orden social establecido.
Mientras a ellas se les otorga dotes de transgresoras,
a los hombres se les piensa como restablecedores,
mediante un ejercicio de poder que no tienen las
primeras, como la violencia en contra de ellas o de
otros hombres. La patrilinealidad y patrilocalidad
le otorga a los hombres cuotas de poder que las
mujeres no tienen, estableciéndose la posicién
de hombres y mujeres segtin un orden jerarquico.

La informacién sugiere que el género, la edad y
los roles se organizan a base de un principio comtin
y este es el de las jerarquias. Las relaciones socia-
les se conciben en términos de posicionamientos
diferenciados, donde una de las partes posee mayor
0 menor prestigio y menor estatus respecto de la
otra. Pero una de las caracteristicas de las relacio-
nes jerarquicas es que son dindmicas y pueden ser
transitorias. Otra caracteristica destacable es que
la relacion entre dos o mds partes en posiciones
diferentes, con poderes diferenciados, requieren de
una mediacién: un tercer elemento que se constituya
como mediador para la resolucién de los conflictos.
Esta mediacion supondria restablecer el orden,
volver a un estado inicial jerarquico.

A partir de lo expuesto, creemos que el género
adquiere tanta relevancia en la diferenciacién social
como la edad y los roles. Este es concebido, al
igual que otras clasificaciones, dentro de un orden
jerarquico. La construccidn social y simbélica del
género se estructura, entonces, en torno a jerarquias
que se definen por su asociacién a la fase del ciclo
vital y al rol social, los que conforman el contexto

que determinard la posicién y condicién de hom-
bres y mujeres y la valorizacién de lo femenino
y lo masculino. Pero cuando se establece entre
“iguales”, igual edad e igual rol social 1a mujer y lo
femenino ocupa el segundo lugar; esto significaria
que las diferencias de género sitian al hombre y
lo masculino en la posicién de mayor prestigio.

El carécter “situacional” y transitorio del estatus
y prestigio de las personas puede ser el motivo por
el que el discurso aymara insista en la igualdad
social entre el hombre y la mujer; es decir, resulta
dificultoso considerar solo las condiciones de género
sin su contexto especifico. Pero desde el punto de
vista de las ideologias de género el menor o mayor
prestigio no implicaria desigualdad social, sino
simplemente diferencia. Lo que ocurriria también
con los otros componentes como la edad, los roles
o la posicién de clase.

De acuerdo con lo anterior, las posturas que
adhieren a que la construccién simbdélica del género
en las comunidades andinas se estructura en torno
a un sistema de pensamiento dual basado en la
oposicién masculino/femenino como términos com-
plementarios e igualitarios no se sostienen. Podemos
ver que uno de los componentes centrales en las
relaciones sociales es la diferenciacion del estatus
y prestigio que define la posicidn de las personas
y esta puede basarse en el género, edad y roles;
como también, en las trayectorias personales y, esta
diferenciacion, construye desigualdades sociales
que provocan diferencias en el ejercicio del poder.

Agradecimientos

La informacién primaria se obtuvo por medio
de entrevistas y observacion participante, realiza-
das durante largas temporadas de campo (durante
tres afios) y permanencias cortas en los tltimos
afios. Igualmente se ocupd material etnografico
disponible en el Taller de Estudios Andinos, al que
se le agradece.

Referencias Citadas

Arriaza, P.
1991 Fuentes Bibliogrdficas para el Estudio de los Aymaras
del norte de Chile. El Jote Errante, Iquique.
Albo, X.
1992 La experiencia religiosa aymara. En Rostros Indios
de Dios, coordinador M. Marzal, pp. 326-353, Hisbol,
La Paz.

Anderson, J.

1990 Sistema de Género e Identidad de Mujeres en Culturas
Marcadas del Peru. Revista Peruana de Ciencias Sociales,
Vol. 2, 1:37-68, Lima, Pert.

Bastien, J.

1996 [1978]. La Montaria del Condor. Metdfora y Ritual en

un Ayllu Andino. Hisbol, La Paz.



Género y etnicidad. Ser hombre y ser mujer entre los Aymara del Altiplano chileno 179

Bertonio, L.

[1612] 1956. Vocabulario de la lengua aymara. Universidad

Mayor de San Andrés, La Paz.
Bestard, J.

2002 Identidades, relaciones y contextos. En Estudis
d’antropologia Social i Cultural, coordinador J.B. Camps,
Departament d’ Antropologia Cultural I Historia d’ America
I Africa. N° 7, Universitat Barcelona, Espaiia.

Bourque, S. y Warren K.B.

1982 “Campesinas y comuneras: subordinacién en la sierra”.

Mujer Andina N° 1, Puno.
Casos, V.

1990 La Mujer Campesina en la Familia y la Comunidad.

Ediciones Flora Tristan, Peru.
Carrasco, A.M.

1994 Mujer aymara y trabajo remunerado. Revista Temas

Regionales 1:30-41. Arica, Chile.
Carrasco, A.M.

1998aMujeres aymara e insercion laboral. Revista de Ciencias

Sociales, 8: 83-96, Ediciones Universidad Arturo Prat, Iquique.
Carrasco, A.M.

1998b. Constitucion de género y ciclo vital entre los aymaras
contempordneos del Norte de Chile. Chungara Revista de
Antropologia Chilena 30: 87-103, Arica.

Carrasco, A.M.

2001 Violencia conyugal entre los aymaras del altiplano
chileno: Antecedentes para comprender las relaciones de
género en el matrimonio. Revista de Ciencias Sociales, 2:
85-96, Ediciones Universidad Jos€ Santos Ossa, Antofagasta.

Carrasco, A.M.

2011 “Paradigmas Eticosy Morales en la Construccion de la
Sexualidad de Hombres y Mujeres Indigenas y no Indigenas en
el norte de Chile”. Revista Nuevas Tendencias en Antropologia
(NTA), 1:1-19, Universitas Miguel Hernandez, Espaia.

Carrasco, A.M. y V. Gavilan

2005 Sexualidad y género: La unidad de lo femenino y lo
masculino como simbolos de reproduccion y fertilidad entre
los Aymara del norte de Chile. En Imaginarios, Identidades
e Historias. Miradas desde la Antropologia del Género,
compilado por L. Rebolledo et al., pp. 169-186, CEC,
Universidad Auténoma de Baja California.

Carrasco, A.M. y V. Gavildn

2012 Influencia del proceso de ensefianza escolar fiscal en
la socializacion de mujeres y hombres aymara de la zona
altiplanica del norte de Chile. Revista Estudios Atacamerios
44: 73-88, Antofagasta.

Carrasco, A.M. y V. Gavildn

2009 Representaciones del cuerpo, sexo y género entre los
aymara del norte de Chile. Chungara Revista de Antropologia
Chilena 41: 83-100. Arica.

Carrasco, A.M. y Gonzilez, H.

2012 Lamovilidad poblacional aymara en tiempos de postco-
munalidad. En Actas XXXIV Convegno Internazionale di
Americanistica, Perugia, Italia.

De la Cadena, M.

1991 Las Mujeres son mds Indias. Etnicidad y Género en una
Comunidad de Cusco. Revista Andina, Centro “Bartolomé
de Las Casas”, ano 9, 1: 7-47, Perd.

Echeverria, C.

1998a De Hombre a Persona, de Mujer a Esposa: una
aproximacion a la divisién del trabajo por género dentro
del matrimonio en Isluga y Cariquima. En Actas del 3°

Congreso Chileno de Antropologia Desafios para el tercer
milenio, Santiago, Chile.
Echeverria, C.

1998b Divisién sexual del trabajo y matrimonio aymara
contempordneo desde una perspectiva de género. Revista
de Ciencias Sociales 8: 97-108, Universidad Arturo Prat,
Iquique.

Echeverria, C.

1998c Estado y Educacion Rural en el Norte de Chile.
Ediciones Taller de Estudios Andinos, Serie Documentos
de Trabajo, Arica.

Echeverria, C.

2001 Un viaje ala visibilidad: las investigaciones sobre los ay-
maras de la Region de Tarapacd y 1a Relacién Género-Etnicidad
como parte de un Debate Pendiente. En Actas del 5° Congreso
Internacional Género y Realidad Andina, Antofagasta.

Gavilan, V.

1996 Mujeres y Hombres en Isluga y Cariquima: Una
Aproximacion a las Relaciones de Género Entre los Aymards
del Norte de Chile. Tesis para optar al grado de Magister
en Antropologia, FLACSO, Quito.

Gavilan, V.

1998 Elaboraciones de género en la religiosidad de mujeres
y hombres Aymara del norte de Chile avances de investi-
gacion. Revista de Ciencias Sociales 8: 65-82, Ediciones
Universidad Arturo Prat, Iquique.

Gavilan, V.

2001 Los Rituales Propiciatorios de la vida: un Ensayo de
Comprension de las formas Simbdlicas del Género en las
Comunidades Aymaras del norte de Chile. Ediciones Taller
de Estudios Andinos, Serie Documentos de Trabajo, Arica.

Gavilan, V.

2002 ‘Buscando Vida’: Hacia una Teorfa Aymara de la Divisién
del Trabajo por Género. Chungara Revista de Antropologia
Chilena 34: 101-117.

Grebe, M.
1981 Cosmovision Aymara. Revista de Santiago 1: 61-79.
Gundermann, H. y H. Gonzilez.

2009 Sociedades Indigenas y Conocimiento Antropol6gico.
Aymaras y Atacamefios de los Siglos XIX y XX. Chungara,
Revista de Antropologia Chilena 41: 113-164. Arica.

Harvey, P.

1989 Género, Autoridad y Competencia. Lingiiistica,
Farticipacion Politica de la Mujer en Pueblos Andinos. 1.
E.P., Documento de trabajo, N° 33, Lima, Pert.

Harris, O.

1985 Una Visién Andina del Hombre y la Mujer. Revista

Allpanchis, Vol. XXI, pp. 25: 17-39, Cusco-Pert.
Isbell, B.J.

1975 LaOtraMitad Esencial, Un Estudio de Complementariedad
Sexual en los Andes. Revista Estudios Andinos, afio V, 1:
37-56, Perd.

Kothari, U.

2001 Feminist and Postcolonial Challenges to Develoment.
En Kothari, U. y M. Minogue (eds.). Development Theory
and Practice Critical Perspectives. Pagrave: Basingtoneke.

Leacock, E.

1991 La Interpretacion de los Origenes de la Desigualdad
entre los Géneros: Problemas Conceptuales e Histdricos. En
El Género en Perspectiva: De la Dominacion Universal a la
Representacion Miiltiple, Universidad Metropolitana, México.



180 Ana Maria Carrasco Guti€érrez y Vivian Theda Gavildn Vega

Mamani, M.

1999 Chacha-Warmi Paradigma e Identidad Matrimonial
Aymara en la Provincia de Parinacota. Chungara, Revista
de Antropologia Chilena 31: 307-317, Arica.

Mamani, M.

2002 Diccionario Prdctico Bilingiie Aymara - Castellano.

Zona Norte de Chile. Emelnor Norprint, Antofagasta, Chile.
Martinez, G.

1989 Espacio y Pensamiento en los Andes Meridionales.

Hisbol, La Paz.
Montes, F.

1986 La Mdscara de Piedra. Simbolismo y Personalidad

Aymaras en la Historia. Editorial Quipus, La Paz.
Pizarro, L.

1988 Algunas Reflexiones Acerca de los Espacios Femeninos
y Masculinos en las Comunidades Aymara del Sector de
Isluga. Documento de Trabajo, N° 10, TER, Iquique,
Chile.

“Plan Andino”
1996 Encuentro Mujer y Desarrollo Rural, Arica.
Platt, T.

1980 Espejos y maiz: El concepto de yanantin entre los macha
de Bolivia, en: Mayer, E. y Bolton, R. (eds.), Parentesco y
matrimonio en los Andes, pp. 139-182, Pontificia Universidad
Catolica del Perd, Lima.

Platt, T.

2003 El feto agresivo. Parto, formacién de la persona y
mito-historia en los Andes. Revista Estudios Atacamerios
22:127-155, San Pedro de Atacama, Chile.

Rivera, S. y R. Barragan
1997 (eds.). Debates Post Coloniales: Una Introduccion a
los Estudios de la Subalternidad. SEPHID-Aruwiyiri, La
Paz-Rotterdam.
Sanchez-Parga, J.
1990 ;Por qué Golpearla? Etica, Estética y Ritual en los
Andes. CAAP, Centro Andino de Accién Popular, Ecuador.
Sacks, K.
1979 Engels Revisitado: las Mujeres, la Organizacién de
la Produccion y la Propiedad Privada. En Antropologia
y Feminismo, editores K. Young, y O. Harris, Anagrama,
Barcelona, Espafia.
Starn, O.
1992 Antropologia andina, “Andinismo y Sendero Luminoso”.
Revista Allpanchis 39: 73-92, Pert.
Slater, D.
2000 The process and prospect of political geography. Revista
Political Geography 19(1): 1-3.
Stolen, K.A.
1987 A Media Voz. Ser Mujer Campesina en la Sierra
Ecuatoriana, CEPLAES, Quito, Ecuador.
Van Kessel, J.
1992* Holocausto al Progreso. Los Aymaras de Tarapacd.
Segunda ediciéon aumentada. Hisbol, La Paz.
Van Kessel, J.
1992b. Cuando Arde el Tiempo Sagrado. Hisbol, La Paz.
Van Kessel, J.
1994 Pachamama, La Virgina: La que cred el mundo 'y fundo
el pueblo. CIDSA, Puno, Tocopilla, Chile.

Notas

' Isluga y Cariquima son dos comunidades altipldnicas del
norte chileno que se ubican en forma continua a 280 km al
interior de la ciudad de Iquique, en la frontera con Bolivia.
Tienen una poblacién aproximada, segtin Censo 2002, la
primera de 1.131 hab., y la segunda de 480 hab. Previo al
proceso de regionalizacion nacional, eran dos comunidades
que agrupaban a diferentes pueblos menores o estancias,
pero tras este proceso pasaron a ser parte de la actual comuna
de Colchane (1.629 hab.). Las actividades econdmicas mds
importantes son la ganaderfa de camélidos (Ilamas y alpacas)
y en menor medida de ovinos, y la agricultura de quinua,

papas y ajos en lugares especificos con condiciones mds
favorables para el cultivo.

Jilir Jila: Hermano mayor; Taypir Jila: Hermano del medio;
Sullkir Jila: Hermano menor / Jilir Kullaka: Hermana
mayor; Taypir Kullaka: Hermana del medio; Sullkir Kullaka:
Hermana menor.

Las actividades consideradas en la recoleccion de informacién
fueron: actividades productivas (ganaderia; agricultura y
textileria); actividades de intercambio (comercio y trabajo);
actividades reproductivas (trabajo doméstico); actividades
sociales (escuela, comunidad, municipio, rituales).



