
393

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025

SABIDURÍA TRADICIONAL SOBRE ANTICONCEPCIÓN  
Y FERTILIDAD FEMENINA EN EL PUEBLO  

KICHWA OTAVALO, ECUADOR
TRADITIONAL WISDOM ON CONTRACEPTION AND FEMALE FERTILITY  

IN THE KICHWA OTAVALO PEOPLE, ECUADOR
	 Nhora Magdalena Benítez Bastidas*	 https://orcid.org/0000-0001-8383-9191
	 Raúl Clemente Cevallos Calapi**	 https://orcid.org/0000-0002-6931-9875
	 Nelson Iván Bedón Suárez***	 https://orcid.org/0000-0002-7832-3235

Resumen
Esta investigación se centró en el análisis de la sabiduría tradicional sobre anticoncepción y fertilidad femenina en el pueblo kichwa Otavalo, cuyo 
legado sociocultural sigue invisibilizado y se va perdiendo progresivamente, debido a los efectos de las dinámicas culturales, a la insuficiente 
investigación y a la débil articulación de estos saberes en el Sistema Nacional de Salud. Esta investigación etnográfica revela las prácticas tradicionales 
sobre anticoncepción, determina los conocimientos tradicionales que favorecen la fertilidad femenina, caracteriza los ritos de fertilidad y dilucida el 
significado que subyace en ellos, desde la cosmovisión de las mujeres kichwas. Se utilizó el método etnográfico, mediante la participación de 37 
pakarichik mamakuna o parteras, 50 madres kichwas, y cuatro profesionales de la salud. Para la anticoncepción, las mujeres utilizan diversas plantas y 
especias, así como se levantan el útero mediante la práctica del “encaderamiento”. Para estimular la fertilidad, las mujeres suelen utilizar infusiones, 
decocciones o emplastos, realizar el ritual de limpia, reubicar el útero, realizar baños a vapor (temazcal) y/o consumir una dieta tradicional saludable. 
En definitiva, la sabiduría cultural, terapéutica, espiritual y simbólica tiene la capacidad de enriquecer la ciencia andina, fortalecer la identidad cultural 
y promover la cohesión social en el pueblo kichwa Otavalo.

Palabras claves: sabiduría tradicional, parteras, anticoncepción, fertilidad femenina, pueblo kichwa Otavalo.

Abstract
This research examined the traditional practices and beliefs about contraception and female fertility among the kichwa Otavalo people. Their 
sociocultural legacy remains largely unrecognized and is gradually being lost due to the effects of cultural dynamics, insufficient research, and 
the inadequate representation of this knowledge in the National Health System. This ethnographic research reveals traditional practices on 
contraception, determines the traditional knowledge that favors female fertility, characterizes the fertility rituals and explains their underlying 
meanings from the worldview of kichwa women. The study used an ethnographic approach, involving 37 pakarichik mamakuna or midwives, 50 
kichwa mothers, and four professionals. Women use various plants and spices for contraception, in addition to employing the practice of uterine 
lifting known as “encaderamiento”. To stimulate fertility, women often use infusions, decoctions or poultices, perform cleansing rituals, relocate 
the uterus, take steam baths (temazcal) and/or consume a traditional healthy diet. Ultimately, the wisdom encompassing cultural, therapeutic, 
spiritual, and symbolic aspects has the potential to deepen Andean scientific understanding, strengthen cultural identity and promote social 
cohesion among the kichwa Otavalo people.

Key words: traditional wisdom, midwives, contraception, female fertility, kichwa Otavalo people.

Fecha de recepción: 11-06-2024  Fecha de aceptación: 17-12-2024

La medicina tradicional andina se basa en el conocimiento 
transmitido de generación en generación, lo que ha permitido 
preservar técnicas, remedios naturales y ritos. Este tipo de 
medicina tiene un enfoque holístico, considera al individuo 
como un todo, toma en cuenta no solo los síntomas físicos, sino 
también los aspectos emocionales, espirituales, energéticos y 
sociales de las personas. Al respecto, la Organización Mundial 
de la Salud [OMS] (2023) reconoce la importancia de la medicina 

tradicional en algunos sistemas de atención médica y aboga por 
el cumplimiento de la calidad, la seguridad y la eficacia. Además, 
considera que este tipo de medicina debe complementarse con 
la medicina convencional basada en evidencia científica, cuando 
sea necesario. 

Los kichwas que habitan en los cantones de Otavalo, Antonio 
Ante (parroquia de San Roque) y Cotacachi de la provincia de 

*	 Universidad Técnica del Norte. Ibarra, Ecuador. Correo electrónico: nmbenitez@utn.edu.ec
**	 Universidad Técnica del Norte. Cotacachi, Ecuador. Correo electrónico: rccevallos@utn.edu.ec
***	Universidad Técnica del Norte. Ibarra, Ecuador. Correo electrónico: nibedon@utn.edu.ec

https://orcid.org/0000-0002-7832-3235
mailto:nmbenitez@utn.edu.ec
mailto:rccevallos@utn.edu.ec
mailto:nibedon@utn.edu.ec


394

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 Sabiduría tradicional sobre anticoncepción y fertilidad femenina en el pueblo Kichwa Otavalo...

Imbabura (zona norandina del Ecuador), como herederos de la 
tradición mindalae1, han logrado traspasar fronteras geográficas, 
lingüísticas y sociales, con su artesanía, música, tradición oral, 
conocimientos2 y ritos3 relacionados con el ciclo vital y otras 
manifestaciones culturales identitarias. Este legado cultural es el 
resultado del contacto e interacción entre lo andino y lo europeo, 
así como de las complejas y permanentes dinámicas culturales 
que exige el modernismo y el capitalismo global. Además, ellos 
siguen manteniendo una profunda conexión con la naturaleza, los 
ciclos cósmicos y la espiritualidad. 

Desde tiempos inmemoriales, las parteras han desempeñado 
un rol protagónico en la sociedad, tanto en el proceso de 
nacimiento como en la transmisión de sus vastos conocimientos 
sobre diversos aspectos de la vida. González y Corral (2010) 
sostienen que estas mujeres, las parteras, ejercían un verdadero 
matriarcado obstétrico, siendo veneradas por su sabiduría. Por 
su parte, Serrano (2002) resalta que el legado de la partería 
se transmitía intergeneracionalmente a través de vínculos 
familiares (madre, hija, nieta) o relaciones cercanas (sobrinas y 
allegadas). En cuanto a los servicios ofrecidos por las parteras 
andinas prehispánicas, Pérez de Bocanegra ([1631], citado en 
Sánchez 2023) señala que también estaban capacitadas para 
prevenir la fecundación o provocar el aborto mediante brebajes 
o manipulaciones del vientre.

El legado cultural del nacimiento (wachariy) es considerado un 
evento sagrado en el pueblo kichwa Otavalo, especialmente 
en las zonas rurales donde el acceso a la atención médica 
occidental es limitado. Este saber forma parte del patrimonio 
cultural inmaterial del pueblo kichwa Otavalo y de Ecuador. 
Por ello, la Constitución de la República del Ecuador (2008) 
reconoce el derecho de los pueblos y nacionalidades a proteger y 
desarrollar sus conocimientos ancestrales, incluidas las prácticas 
de medicina tradicional. No obstante, la implementación de 
un modelo intercultural de salud pública y la valorización de 
los saberes de las parteras kichwas, siguen siendo un tema 
pendiente para el Estado, la academia y la sociedad.

Al respecto, el Ministerio de Salud Pública del Ecuador ha 
implementado algunas acciones para articular las prácticas y 
los saberes de las parteras en el Sistema Nacional de Salud. 
Desde 2008, el hospital San Luis de Otavalo ha adoptado 
un modelo de salud reproductiva con enfoque intercultural, 
mientras que, desde el 2002, el hospital Asdrúbal de la Torre 
de Cotacachi ha trabajado por el fortalecimiento del modelo 
de salud intercultural y en la promoción de la medicina 

1	  El pueblo kichwa Otavalo, heredero de la tradición mindalae, logró especializarse en el comercio local y regional (Welp 2003).

2	 Conocimiento comprendido y transmitido de forma intergeneracional por los pueblos andinos en distintas áreas.

3	  Son ceremonias que marcan eventos importantes en la vida, como nacimientos, matrimonios y muertes.

4	 Práctica ancestral prehispánica transmitida matrilinealmente, centrada en la conexión con la naturaleza, la espiritualidad y el bienestar comunitario.

5	 Surge de la fusión de saberes indígenas y europeos, combinando prácticas locales con elementos biomédicos introducidos por los colonizadores.

6	 Derivada de la fusión de tradiciones europeas e indígenas, estuvo regulada por las autoridades coloniales y se asoció con las comunidades criollas y urbanas.

7	 Resultado de la migración forzada de africanos, combina saberes africanos, indígenas y europeos, lo que ha favorecido su continuidad en algunas regiones de América Latina y 
el Caribe (Alarcón et al. 2021).

ancestral. No obstante, ambos esfuerzos enfrentan limitaciones 
económicas, legales y operativas que dificultan su plena 
implementación, lo que evidencia la persistencia de brechas 
respecto a la articulación de los sistemas de salud tradicionales 
con el modelo biomédico dominante. 

En este contexto, González y Corral (2010:7) sostienen que “los 
sistemas de salud tradicionales del país han sido perseguidos e 
invisibilizados por el Estado Nacional, de matriz blanco–mestiza, 
hegemónico y etnocéntrico”. Esta postura se complementa 
con la visión de Rodríguez (2008), quien afirma que el sistema 
occidental se impone sobre el sistema tradicional ecuatoriano, 
al priorizar los aspectos biológicos y técnicos, por encima 
de las dimensiones sociales y culturales. Esta imposición 
genera un sistema sanitario descontextualizado de la realidad 
sociocultural de las comunidades, afectando la continuidad de los  
saberes tradicionales.

En esta misma línea, Alarcón et. al (2021) advierten sobre el 
etnocidio de las parterías tradicionales —originaria4, mestiza5, 
criolla6 y afroamericana7— en América Latina, impulsado por las 
deficientes políticas de control estatal, la discriminación hacia 
el conocimiento ancestral y la hegemonía del modelo médico 
occidental. De manera específica, Rodríguez y Duarte (2020) 
destacan que las mujeres colla de Atacama preservan saberes 
ancestrales asociados al nacimiento, como resistencia cultural 
frente al modelo biomédico, el extractivismo y el abandono 
estatal, promoviendo así la sostenibilidad cultural y social. Por 
su parte, Muñoz (2023) resalta que los saberes locales son clave 
para la supervivencia de las comunidades rurales, proponiendo 
integrar conocimientos tradicionales en la salud pública para 
fortalecer la autonomía comunitaria y reducir inequidades.

Las parteras de Otavalo y Cotacachi han logrado integrar los 
saberes de la medicina tradicional y occidental, buscando 
reconocimiento y valoración dentro del sistema de salud 
ecuatoriano. Estas mujeres son depositarias de un conocimiento 
invaluable transmitido de manera intergeneracional. Según 
González (2014), su rol ha sido significativo desde la época 
precolombina, especialmente en el proceso del nacimiento 
(wachariy) y como mentoras en diversos aspectos de la vida. 
La Organización Panamericana de Salud [OPS] (2023) enfatiza 
su contribución al acompañamiento, la generación de vida y 
el liderazgo en transformaciones comunitarias, mientras que 
Gérvas (2019) destaca su papel como transmisoras de cultura y 
memoria colectiva. Un ejemplo destacado ocurre en el Valle del 
río Cimitarra, Colombia, donde las parteras tradicionales, según 



395

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 Sabiduría tradicional sobre anticoncepción y fertilidad femenina en el pueblo Kichwa Otavalo...

Laza y Ruiz (2010), protegen vidas y preservan su legado frente al 
abandono estatal y el conflicto armado.

Actualmente, las distintas asociaciones de parteras y los 
centros de medicina tradicional del área de estudio, desarrollan 
acciones para revitalizar la medicina tradicional. En Otavalo, las 
dos organizaciones más destacadas son Pakarichik Warmikuna 
(parteras) y Jambi Huasi (casa de la salud). La primera es una 
asociación integrada por 39 parteras certificadas por el Ministerio 
de Salud, quienes trabajan coordinadamente con el hospital 
San Luis de Otavalo (sala de parto culturalmente adecuado). 
La edad promedio de estas mujeres es 60 años y la mayoría 
son analfabetas. El segundo es un centro médico alternativo 
que combina servicios tradicionales y occidentales para tratar 
enfermedades de la población.

El cantón Cotacachi cuenta con 55 parteras comunitarias, de las 
cuales 23 están certificadas por el Ministerio de Salud Pública. 
Por su parte, la Fundación Terre des hommes – Lausanne [Tdh-L], 
en colaboración con organizaciones locales como el Comité 
Central de Mujeres [CCMU] y el Consejo Indígena de Salud 
Ancestral Hampik Warmikuna, ejecutan un proyecto para mejorar 
la salud de mujeres embarazadas, madres y niños menores 
de cinco años. Además, han creado la escuela de parteras 
Unanchu mamakuna para preservar la sabiduría ancestral de 
las parteras. También existe el proyecto familiar comunitario 
Partera Di Anaku, que busca perpetuar estos conocimientos y 
brindar atención a mujeres de todas las etnias en las etapas de 
gestación, parto y posparto.

Si bien, las parteras kichwas trabajan arduamente por 
salvaguardar la sabiduría tradicional relacionada con las distintas 
etapas que conlleva el nacimiento (wachariy), todavía no se 
evidencian estudios integrales sobre estos temas, especialmente 
en lo concerniente a la anticoncepción y fertilidad femenina. En 
cuanto a la anticoncepción, Mayta y Valverde (2016) investigaron 
las prácticas culturales en la parroquia San Roque de Imbabura, 
y encontraron que las prácticas anticonceptivas de la población 
indígena difieren de los métodos occidentales. Además, señalaron 
que persisten temores infundados sobre los anticonceptivos 
modernos, debido a factores culturales, educativos, económicos 
y religiosos. Entre las prácticas tradicionales más comunes entre 
las kichwas están el encaderamiento, infusiones de aguacate y 
hierbas de cerro, la lactancia prolongada y el coitus interruptus.

En este campo, Gallegos (2023) profundiza el estudio sobre mitos 
y realidades sobre anticoncepción en la población de la parroquia 
Miguel Egas Cabezas – 2022, del cantón Otavalo, provincia de 
Imbabura. Según su estudio, el 69,8% de los informantes creen 
que los métodos anticonceptivos hormonales aumentarían 
la agresividad en las mujeres; el 79,5 % asegura que el uso 
prolongado de la T de cobre (método intrauterino) puede 
causar cáncer e incluso perforar el útero; el 50,4% cree que la 
salpingectomía es un procedimiento que causa menopausia 

prematura; y el 62,2% considera que la vasectomía ocasiona la 
pérdida de deseo sexual. Como resultado, muchas mujeres optan 
por continuar utilizando prácticas anticonceptivas tradicionales.

Las parteras del pueblo kichwa Otavalo conocen una variedad 
de plantas y esencias medicinales que favorecerían la fertilidad 
femenina. Para Caballero et al. (2008), la sabiduría que garantiza 
la fertilidad femenina entre las mujeres indígenas de los Andes, 
es un legado prehispánico que se ha transmitido de generación 
en generación. Actualmente, según Inga y Zabala (2020) y  
Calva et al. (2023), las mujeres indígenas del Ecuador continúan 
utilizando infusiones medicinales y emplastos de plantas, 
tierra, minerales y grasa animal, evidenciando la vigencia de un 
conocimiento colectivo orientado al cuidado de la salud sexual 
y reproductiva.

Una vez revisados estos avances investigativos sobre los 
conocimientos tradicionales que se mantienen en el pueblo 
kichwa Otavalo en torno a la anticoncepción y la fertilidad 
femenina, se concluye que aún no existe un estudio integral 
que visibilice y revalorice este legado cultural. De ahí que, 
los aportes expuestos se han constituido en la base para este 
estudio, llevado a cabo por tres docentes investigadores de la 
Universidad Técnica del Norte, en el marco de la convocatoria a 
fondos concursables “Investiga UTN”.

Este artículo se centra en el análisis de la sabiduría tradicional 
sobre anticoncepción y la fertilidad femenina en el pueblo 
kichwa Otavalo. En el contexto kichwa, el proceso que conlleva 
el nacimiento está imbuido de profundos significados culturales, 
espirituales y sociales. Por consiguiente, los investigadores se 
plantearon las siguientes preguntas de investigación: ¿Cuáles 
son las prácticas tradicionales sobre anticoncepción que perviven 
en el pueblo kichwa Otavalo?, ¿Cuáles son los conocimientos 
tradicionales que favorecen la fertilidad femenina? y ¿Cuáles son 
los ritos tradicionales que favorecen la fertilidad femenina y qué 
significado subyace en ellos, desde la cosmovisión de las mujeres 
kichwas? Para dar respuesta a estas preguntas, se definieron 
los siguientes objetivos específicos: 1) Revelar las prácticas 
tradicionales sobre anticoncepción que perviven en el pueblo 
kichwa Otavalo; 2) Determinar los conocimientos tradicionales 
que favorecen a la fertilidad femenina; y 3) Caracterizar los 
ritos tradicionales orientados a la fertilidad femenina, así como 
dilucidar el significado que subyace en ellos, desde la cosmovisión 
de las mujeres kichwas.

El equipo de investigación busca transferir a la sociedad kichwa 
Otavalo los resultados sobre anticoncepción y fertilidad, con el 
propósito de fomentar el diálogo intergeneracional de saberes 
transmitidos a través de la práctica y la oralidad. Este manuscrito 
podrá ser utilizado por museos etnográficos, asociaciones, 
emprendimientos de partería y salas de parto culturalmente 
adecuadas, así como por instituciones educativas, carreras de 
antropología, turismo y la comunidad científica.



396

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 Sabiduría tradicional sobre anticoncepción y fertilidad femenina en el pueblo Kichwa Otavalo...

Metodología
Esta investigación se desarrolla bajo un enfoque cualitativo, 
enmarcado en un estudio de caso antropológico, con el propósito 
de comprender la sabiduría tradicional vinculada al ciclo vital, 
en particular el wachariy (nacimiento), desde la cosmovisión del 
pueblo kichwa Otavalo. Según Vasilachis (2006), los estudios 
cualitativos buscan captar y reflejar la riqueza interpretativa de 
palabras, gestos, actitudes y conductas de los participantes. La 
etnografía se empleó como método principal, utilizando técnicas 
de observación participante y no participante, lo que, según 
Cotán (2020), permite al investigador lograr una comprensión 
profunda y holística de la cultura y las interacciones sociales. 
Para ello, se llevaron a cabo entrevistas semiestructuradas en 
hogares y lugares de trabajo, recopilando testimonios clave y 
registros fotográficos y audiovisuales, mediante acuerdos de 
consentimiento firmados. Al respecto, Tejero (2021:65) aduce: 
“El investigador persigue acceder a la perspectiva del sujeto 
estudiado y, así, comprender sus interpretaciones, percepciones 
y sentimientos, así como su manera de categorizar y de explicar 
sus actos”.

La muestra estuvo conformada por tres grupos de informantes 
seleccionados mediante muestreo intencional de casos típicos. 
El primer grupo incluyó a 37 parteras tradicionales de entre 32 y 
80 años, de las cuales el 68% están certificadas por el Ministerio 
de Salud y afiliadas a asociaciones locales. El segundo grupo 
estuvo formado por 50 mujeres kichwas (madres) de entre 23 y 
81 años, de las cuales, el 62% reside en zonas rurales. Además, 
se contó con la colaboración de cuatro profesionales que han 
llevado a cabo investigaciones antropológicas relacionadas con 
el pueblo kichwa Otavalo, lo que aportó una visión integral y 
profunda sobre el fenómeno estudiado. Para el procesamiento y 
análisis de los datos, se utilizó el software Atlas.ti, que facilitó 
la organización, el análisis y la interpretación de la información.

Resultados y Discusión
Este manuscrito se estructura en tres secciones: la primera revela 
las prácticas tradicionales de anticoncepción que persisten en el 
pueblo kichwa Otavalo; la segunda determina los conocimientos 
tradicionales relacionados con la fertilidad femenina; y la tercera 
caracteriza los ritos tradicionales para la fertilidad femenina, así 
como dilucida el significado desde que subyace en cada uno de 
ellos desde la cosmovisión de las mujeres kichwas.

Prácticas Tradicionales sobre Anticoncepción que 
Perviven en el pueblo kichwa Otavalo
Esta investigación revela que seis de cada diez mujeres del 
pueblo kichwa Otavalo decidieron sobre el número de hijos y el 
intervalo entre embarazos, aunque a veces sin el respaldo de sus 
parejas. Las parteras recomiendan esperar al menos tres años 
entre cada hijo para preservar la salud materna e infantil. Este 
criterio coincide con Echeverría (comunicación personal, 2023), 

8	 Los quintiles de ingreso dividen a la población en cinco grupos del 20%, desde el más pobre (quintil 1) hasta el más rico (quintil 5).

quien resalta la importancia del control natal para la salud 
familiar, y con Huilcapi (2022), quien aduce que el uso de 
anticonceptivos otorga autonomía a las mujeres. En este sentido, 
la OMS (2023) destaca que el acceso universal a los servicios 
de salud sexual y reproductiva es esencial para cumplir con la 
promesa de “no dejar a nadie atrás”, en el marco de la Agenda 
2030 y sus Objetivos de Desarrollo Sostenible [ODS].

La planificación familiar y el uso de métodos anticonceptivos 
son esenciales para la toma de decisiones sobre la cantidad de 
hijos deseados, el momento para tenerlos y la prevención de 
infecciones de transmisión sexual [ITS]. Según Eduardo (2020), 
Ecuador presenta una situación intermedia en cuanto al uso de 
métodos anticonceptivos modernos [MACM] y tradicionales. 
La prevalencia de uso de MACM en Ecuador es del 58%, 
inferior a la de países como Brasil, Colombia, Costa Rica, Cuba 
y Paraguay (donde supera el 70%), pero superior a Bolivia, 
donde solo el 34.9% de las mujeres utiliza métodos modernos. 
Esta cifra demuestra la necesidad de fortalecer el acceso a la 
anticoncepción moderna en Ecuador.

En términos de conocimiento, el Instituto Nacional de Estadísticas 
y Censos [INEC] (2023), con base en la Encuesta Nacional de 
Salud y Nutrición [ENSANUT] (2018), reporta que el 98.5% de 
las mujeres ecuatorianas de entre 15 y 49 años conoce algún 
método anticonceptivo. De este grupo, el 98.4% conoce los 
métodos modernos, mientras que el 67.5% está familiarizado con 
los métodos tradicionales. Los métodos modernos más usados 
incluyen la píldora, el preservativo, la inyección, la ligadura, el 
implante y el DIU, mientras que los tradicionales son el ritmo, el 
calendario, el control de temperatura, el moco cervical, el coito 
interrumpido y la lactancia exclusiva.

Aunque el conocimiento sobre anticonceptivos modernos 
es alto, con una prevalencia del 58%, persiste una brecha 
significativa entre el saber y la práctica. Este estudio señala 
que las mujeres indígenas, especialmente en zonas rurales, 
enfrentan barreras estructurales y culturales como acceso 
limitado a información, lejanía de centros de salud, barreras 
idiomáticas, percepción de maltrato, mitos sobre efectos 
secundarios y bajo nivel educativo. Superar esta disparidad 
exige fortalecer la educación sexual y garantizar servicios 
de planificación familiar con anticonceptivos de calidad, 
información adecuada y atención culturalmente pertinente

El informe de ENSANUT 2018 demuestra que las mujeres indígenas 
con menor conocimiento sobre los métodos anticonceptivos 
modernos, son aquellas que registran menor nivel de ingresos y 
menor nivel educativo. A medida que los ingresos de las mujeres 
se incrementan, también crece la proporción de mujeres que 
adquieren los anticonceptivos, incluso en las farmacias (36,2%). 
En tanto que, si los ingresos son menores (quintiles8 1-3), la fuente 
de obtención de estos métodos es en el Ministerio de Salud 



397

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 Sabiduría tradicional sobre anticoncepción y fertilidad femenina en el pueblo Kichwa Otavalo...

Pública [MSP] o utilizan métodos tradicionales. Este panorama 
evidencia la relación entre el nivel socioeconómico y el acceso a 
anticonceptivos, destacando la necesidad de garantizar equidad 
en salud reproductiva para las poblaciones vulnerables.

Para la anticoncepción, las parteras recomiendan el uso de ciertas 
plantas y especias medicinales, la práctica del encaderamiento, 
el método del ritmo, el coitus interruptus o la lactancia exclusiva, 
principalmente. El 65% de ellas concuerdan en que la ingesta de 
infusiones de ciertas flores, hojas, cortezas, semillas o raíces en 
ayunas, entre los días 6 y 16 del ciclo menstrual, puede prevenir 
la concepción. Su consumo es más común entre las mujeres 
de la zona rural, que aquellas que viven en la zona urbana. Las 
infusiones incluyen semilla de aguacate (Persea americana Mill.), 
culantrillo de pozo (Adiantum capillus-veneris L.) con canela 
(Cinnamomum verum J.Presl), ruda (Ruta graveolens L.), ruda con 
semillas de cilantro (Coriandrum sativum L.), marco (Ambrosia 
arborescens Mill.), raíz de lengua de vaca (Rumex crispus L) y 
hierba madre con culantrillo de pozo. Al respecto, Perugachi 
(comunicación personal, 26 de mayo de 2018) dice “Así como mi 
mamita, yo también me cuido con agüitas de semilla de aguacate 
o raíz de lengua de vaca por unos 10 días, siempre cocinando bien 
...amargo es ...”. 

El uso de estas plantas ha sido respaldado históricamente por 
el conocimiento ancestral, aunque su eficacia y seguridad aún 
carecen de evidencia científica. Sin embargo, algunos avances 
científicos han comenzado a documentar sus posibles efectos. 
En Perú, Cuzcano y Escobedo (2016:7) estudiaron el efecto del 
extracto etanólico de la semilla de aguacate (Persea americana, 
variedad fuerte) en ratas (Rattus norvegicus), concluyendo que 
“las ratas que consumieron el extracto al 100% tuvieron la menor 
probabilidad de estar preñadas (0.0312)”, sugiriendo un posible 
efecto anticonceptivo. Este hallazgo es respaldado por Quispe 
y Suazo (2014), quienes también exploraron esta posibilidad. 
Además, Araujo (2019) señala que en Perú tanto las hojas como 
la semilla del aguacate se utilizan para regular la menstruación, 
inducir abortos y controlar la fertilidad. Por su parte, Arrelucea 
(2010), citada en Cortés y Díaz (2024), destaca que, en el siglo 
XVIII, las mujeres afrodescendientes de Arica y sus valles 
empleaban plantas como orégano, mejorana, eneldo y azafrán 
para inducir abortos o regular la menstruación irregular, evitando 
así traer al mundo hijos destinados a la esclavitud.

Si bien la mayoría de las mujeres kichwas prefieren consumir 
las infusiones con posible efecto antoconceptivo, también 
se ha identificado una minoría que opta por el uso de plantas 
con propiedades espermicidas poscoitales, generalmente por 
recomendación de familiares directos. Estas plantas tienen 
en común propiedades antisépticas, antibacterianas y anti 
fúngicas, las más utilizadas son: sábila (Aloe vera (L.) Burm.f.), 
ortiga negra (Urtica dioica L.), ruda (Ruta graveolens L.), lengua 

9	 Es una planta andina de grandes flores en forma de trompeta, conocida como wantuk o guanto.

10	Escopolamina, hiosciamina, dihidroxilitorina, meteloidina, entre otras (Palacios 2010).

de vaca (Rumex crispus L.), caléndula (Calendula officinalis L.), 
apio (Apium graveolens L.), malva (Malva sylvestris L.), llantén 
(Plantago major L.), mosquera (Croton ferrugineus Kunth), semilla 
de aguacate (Persea americana Mill.), nogal (Juglans neotropica 
Diels) y verbena (Verbena officinalis L.). Sin embargo, Álvarez et 
al. (2007) advierten que los espermicidas naturales pueden irritar 
el epitelio vaginal y aumentar la susceptibilidad a infecciones 
debido a su efecto tensoactivo sobre la membrana celular.

En Colombia, los estudios sobre espermicidas naturales han 
identificado alternativas prometedoras para la anticoncepción 
fitoterapéutica. Álvarez et al. (2007) listaron 19 plantas con 
actividad espermicida, potenciales para nuevos métodos 
anticonceptivos. Arango et al. (2014) encontraron que los 
extractos de madroño, jaboncillo, clavel y mamoncillo afectan 
negativamente los espermatozoides humanos, sin actividad 
citotóxica, lo que sugiere su seguridad. Uribe et al. (2012) 
determinaron que el extracto de piña no actúa como espermicida, 
pero sí como activador espermático. Estos hallazgos resaltan la 
necesidad de validar científicamente los métodos anticonceptivos 
naturales utilizados por las mujeres, garantizando su eficacia y 
seguridad. Según Díaz (2018), el control natal continúa siendo 
una preocupación global, lo que impulsa la búsqueda de nuevos 
métodos para brindar a las mujeres la posibilidad de decidir sobre 
la maternidad.

Por otro lado, se identificó que algunas parejas optan por reducir el 
deseo sexual o la libido, utilizando las hojas o flores de floripondio9 
de color blanco (Brugmansia arborea (L.) Sweet), que los hombres 
se aplican en la zona genital. Según las informantes, no se han 
reportado efectos adversos asociados a esta práctica. Sobre esta 
planta, Rubio et al. (2022) destacan y valoran sus propiedades 
antiespasmódicas, analgésicas y cicatrizantes, mientras que 
Barrete et al. (2016) enfatizan en los efectos psicotrópicos y 
la presencia de sustancias alucinógenas10 que contiene esta 
planta, las cuales pueden provocar alteraciones neurológicas 
y psicológicas. Por consiguiente, es recomendable seguir 
realizando estudios para corroborar sus propiedades medicinales, 
así como profundizar sobre sus efectos toxicológicos. 

Entre las prácticas tradicionales empleadas por las mujeres kichwas 
para prevenir los embarazos se encuentra el encaderamiento o 
fajado, que se combina con la técnica de levantamiento del útero 
en la etapa de posparto. Según la experiencia de las parteras, 
esta práctica retrasaría la menstruación hasta por dos años, 
disminuyendo las probabilidades de un nuevo embarazo. La 
partera Gualapuro (comunicación personal, 28 de junio de 2018) 
explica: “Se levanta la madre y se envuelve con un trapito caliente 
por algunos días... a veces se utiliza lana de borrego negro”. De 
modo similar, Maldonado (comunicación personal, 14 de junio de 
2018) relata: “Mi mamita era partera, ella me fajaba al mes de 
cada parto, yo me demoraba dos años en tener hijos, pero otras 



398

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 Sabiduría tradicional sobre anticoncepción y fertilidad femenina en el pueblo Kichwa Otavalo...

conocidas hasta tres años, eso solo si se amarran bien...”. Estas 
narrativas destacan la importancia de la correcta aplicación de la 
técnica para alcanzar su efectividad anticonceptiva.

Las parteras concuerdan en que el encaderamiento cierra 
físicamente las caderas y la pelvis, equilibra el cuerpo, reubica 
el útero y restablece energéticamente el ciclo posparto. Este 
proceso consiste en aplicar una mezcla de plantas, flores, 
especias molidas, grasa animal y claras de huevo, que se fija con 
una tela o faja sobre el vientre de la mujer, y se complementa con 
las técnicas de manteo11 y masaje. Según la partera Perugachi 
(comunicación personal, 14 de marzo de 2018), colocar a la 
puérpera de cabeza durante el encaderamiento es clave para 
provocar la retroversión uterina12, lo que no produce infertilidad, 
pero dificulta el embarazo. Por su parte, Mayta y Valverde (2016) 
indican que el encaderamiento aporta estabilidad abdominal y es 
común en la población kichwa de San Roque (Imbabura – Ecuador) 
como práctica anticonceptiva, ya que retrasa la menstruación 
y reduce las probabilidades de concepción. Sin embargo, no 
existen estudios científicos que respalden esta afirmación en 
otras regiones de Ecuador ni a nivel internacional.

En definitiva, las prácticas tradicionales de control natal en el 
pueblo kichwa Otavalo, transmitidas por madres y abuelas, aún 
se mantienen. Sin embargo, la decisión de usar anticonceptivos 
no siempre es consensuada, ya que al menos cuatro de cada diez 
hombres los desaprueban por creer que fomentan la infidelidad, 
percepción que comparten algunas mujeres. Esto evidencia la 
falta de espacios para el diálogo crítico sobre las relaciones 
sociales. Por otro lado, las mujeres consideran insuficientes las 
políticas estatales de planificación familiar, especialmente en 
zonas rurales.

Conocimientos Tradicionales que Favorecen la Fertilidad 
Femenina en el Pueblo kichwa Otavalo
La presente investigación evidenció cambios intergeneracionales 
significativos en la edad de maternidad y el número de hijos en 
la población indígena ecuatoriana. Las mujeres entrevistadas del 
pueblo kichwa Otavalo manifiestan haber tenido su primer hijo 
a una edad promedio de 20 años, mientras que sus madres lo 
hicieron a los 18,39 años y sus abuelas a los 18 años. En cuanto al 
número de hijos (vivos y fallecidos), las entrevistadas registran un 
promedio de 2,6 hijos, sus madres 3,3 hijos y sus abuelas 4,5 hijos. 
Esta reducción progresiva se asocia a una compleja interacción de 
factores sociales, económicos, culturales, biológicos y familiares, 
entre otros. De forma unánime, las entrevistadas reconocen 
que, en el pasado, la fertilidad y la reproducción eran altamente 
valoradas. En este contexto, la procreación de muchos hijos era 

11	Consiste en balanceos rítmicos con una manta para relajar los músculos, aliviar dolores lumbares y pélvicos, así como para favorecer la reubicación del útero en la etapa de 
posparto.

12	Cambio anatómico en la orientación del cuello uterino.

13	Agricultura, crianza y pastoreo de ganado bovino, porcino y equino, tejido, entre otras.

14	Entendida como la capacidad potencial para tener hijos en condiciones ideales.

considerada una bendición divina, manifestando una percepción 
cultural profundamente arraigada.

Esta transformación se explica en parte por la estructura 
familiar tradicional de las comunidades indígenas andinas, que 
ha priorizado tanto la familia nuclear como la familia extensa. 
Según Benítez et al. (2019) y Benítez et al. (2023), los vínculos 
de parentesco, consanguinidad y afinidad, sustentados en 
factores económicos y culturales, garantizaban la mano de obra 
necesaria para la agricultura, la continuidad de la descendencia 
y la preservación de las tradiciones identitarias. En los contextos 
rurales y agrarios, donde las labores agropecuarias se constituían 
en el principal sustento de las familias, los hijos contribuían al 
desarrollo de las tareas cotidianas13, desde edades tempranas. 

Esta apreciación es compartida por Echeverría (comunicación 
personal, 20 de diciembre de 2023), quien afirma que el número 
de hijos que tuvieron las abuelas kichwas, estaba influenciado 
por la religión católica, bajo la premisa de aceptar “todos los que 
Dios mandaba”, así como por la necesidad de mano de obra en el 
sector rural. Esta situación no se limitó a la población indígena, 
sino que también se presentó en la población mestiza campesina, 
evidenciando una lógica común en los contextos rurales. En 
concordancia con ello, Cachimuel (comunicación personal, 4 de 
enero de 2024) sostiene que, para las abuelas del siglo pasado, 
las familias numerosas, especialmente con hijos varones, eran 
valoradas por el rol que desempeñaban en la economía y el 
liderazgo familiar.

En las últimas décadas, la fecundidad14 de la población indígena 
en Ecuador ha experimentado una disminución considerable. 
Según el INEC (2022), la tasa de natalidad del país se encuentra 
por debajo del nivel de reemplazo (2,1 hijos por mujer), un umbral 
clave para garantizar la sostenibilidad demográfica. Esta cifra ha 
caído significativamente desde 1970, cuando la tasa era de 6,39 
nacidos vivos por mujer. A su vez, la edad promedio de maternidad 
ha aumentado, y actualmente las mujeres indígenas tienen su 
primer hijo cerca de los 20 años, a diferencia de las generaciones 
anteriores, que lo hacían a edades más tempranas. Este cambio 
refleja una transformación en los patrones reproductivos y una 
adaptación a nuevas realidades sociales, económicas y culturales.

Las variaciones demográficas observadas se deben en gran 
medida a la influencia de factores geográficos, económicos y 
culturales. En las áreas rurales, las mujeres suelen casarse y 
tener hijos a edades más tempranas, lo que resulta en tasas de 
fecundidad más altas en comparación con las mujeres urbanas. 
Esto obedece a la persistencia de esquemas culturales que 



399

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 Sabiduría tradicional sobre anticoncepción y fertilidad femenina en el pueblo Kichwa Otavalo...

valoran la fertilidad15 y a la limitada accesibilidad a servicios de 
salud reproductiva y planificación familiar en las zonas rurales. En 
cambio, las mujeres urbanas tienen más acceso a la educación, 
servicios de salud y oportunidades laborales, lo que contribuye a 
la postergación de la maternidad y la reducción de la fecundidad. 
Según el INEC (2021:118), “en el área urbana, las mujeres se unen 
o se casan en promedio cerca de los 30 años, 10 años más que las 
mujeres del área rural”, evidenciando así una clara brecha entre 
ambos contextos.

El descenso de la fecundidad se observa tanto en la población 
indígena como en el país en general, lo que responde a una 
transformación demográfica a nivel nacional. Según el INEC 
(2022), el tamaño promedio de los hogares ha disminuido a 3,2 
personas, reflejando una reducción en el número de hijos por 
familia. Este cambio responde a varios factores que van más allá 
de la brecha entre lo rural y lo urbano. Varsky (2022) y Lara et 
al. (2024) coinciden en que la disminución de la fecundidad está 
asociada con la mayor capacidad de las mujeres para controlar 
su fertilidad, impulsada por avances sociales, educativos y 
la reivindicación de sus derechos. La educación y el trabajo 
han fortalecido la autonomía reproductiva de las mujeres, 
contribuyendo a la reducción de la fecundidad, aunque en la 
población indígena aún se observan marcadas diferencias entre 
zonas rurales y urbanas.

Esta investigación revela que las mujeres kichwas prefieren 
la medicina tradicional como primera opción terapéutica para 
tratar la infertilidad o mejorar su fertilidad. Para ello, suelen 
acudir a una partera comunitaria, generalmente recomendada 
por familiares o personas cercanas. Según las guardianas de 
los saberes, la mayoría de sus pacientes son mujeres en etapas 
de gestación, parto o posparto, mientras que las que buscan 
tratamiento por problemas de fertilidad constituyen un grupo 
menor. En estos casos, se realiza un diagnóstico inicial para 
determinar el tratamiento tradicional más adecuado, que puede 
incluir fitoterapia, apoyo emocional y espiritual, brindando así 
una atención integral orientada al bienestar de la mujer, su pareja 
y su familia.

Para favorecer la fertilidad femenina, las parteras kichwas 
utilizan plantas medicinales clasificadas como cálidas y frescas, 
aplicadas mediante infusiones, decocciones, emplastos o 
directamente. Según Orellana et al. (2020:56), “las plantas cálidas 
generan calor al entrar en contacto con el cuerpo, mientras 
que las frías producen frescura”. La Cruz Roja Ecuatoriana y la 
Unión de Organizaciones Campesinas e Indígenas de Cotacachi 
(2010) asocian lo cálido con la energía masculina y lo fresco con 
la femenina, enfatizando la importancia de equilibrar ambas 
energías para prevenir enfermedades. Las plantas cálidas 
crecen en lugares secos y altos, son ásperas, rugosas y de sabor 
desagradable, mientras que las frescas se encuentran en sitios 
húmedos, tienen un sabor agradable y ayudan a extraer el calor 

15	Es la capacidad real para concebir y llevar a cabo un embarazo.

del cuerpo. Por su parte, Alarcón y Nahuelcheo (2008) destacan 
un principio similar en la medicina mapuche (Chile), que busca 
equilibrar frío y calor para proteger la salud materno-infantil.

Las parteras reconocen su vínculo con la naturaleza y, antes 
de recolectar las plantas, llevan a cabo un acto de reverencia 
para establecer una conexión sagrada con su entorno. La 
recolección de flores, tallos, hojas, cortezas y frutos se realiza 
en horarios específicos, por la mañana (5:30 a 6:30) y por la tarde  
(16:00 a 18:30), momentos en que las plantas concentran 
su energía renovadora y solar, potenciando sus propiedades 
terapéuticas. Las sanadoras identifican la energía masculina 
o femenina en cada especie, ya que el desequilibrio de estas 
en el organismo se asocia con la aparición de enfermedades, 
las cuales se tratan con plantas que poseen la energía opuesta. 
Según M. Gualapuro (comunicación personal, 28 de junio de 
2018), las plantas no deben ser recolectadas por personas 
enfermas ni de lugares contaminados, ya que esto afecta 
negativamente las prácticas terapéuticas.

El tratamiento con fitoterapéuticos debe ser supervisado por 
personas con experiencia en medicina tradicional, ya que algunas 
plantas pueden provocar efectos secundarios o interactuar 
con otros medicamentos. Durante este proceso, las mujeres 
kichwas aprenden a emplear diversas técnicas, como infusiones, 
decocciones, emplastos y aplicaciones directas. La infusión 
permite obtener los principios activos de hojas, flores o frutos, 
mientras que la decocción se utiliza para liberar las propiedades 
de partes más duras, como raíces o cortezas. El emplasto 
consiste en la preparación y aplicación de una pasta elaborada 
con plantas trituradas sobre la zona afectada. Por su parte, las 
plantas de uso directo se utilizan en rituales de limpieza o se 
aplican directamente en zonas específicas del cuerpo, conforme 
a las necesidades terapéuticas.

Estos hallazgos guardan relación con el estudio realizado por Díaz 
y Asenjo (2023:10) en la provincia de Hualgayoc, Perú, quienes 
sostienen que “las actitudes favorables de las mujeres andinas 
hacia la utilización de plantas se sostienen en la complacencia 
por los efectos alcanzados, seguridad para continuar usándolas 
y aptitud para aconsejar su uso”. En este contexto, las parteras 
establecen los tratamientos con base en las condiciones de 
salud de cada mujer, aplicando un enfoque personalizado. Las 
plantas y especias, tanto andinas como no andinas, empleadas 
para estimular la fertilidad, se clasificaron en tres grupos de 
acuerdo con su criterio de uso, lo que evidencia un sistema de 
conocimiento tradicional estructurado y diferenciado.

Este estudio revela que la mayoría de las plantas y especias 
utilizadas para la fertilidad femenina incluyen tanto especies 
andinas como no andinas, clasificadas en tres grupos según su 
propósito. El primer grupo, conformado por 22 plantas y especias, 
se utiliza principalmente en infusiones para aliviar cólicos 



400

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 Sabiduría tradicional sobre anticoncepción y fertilidad femenina en el pueblo Kichwa Otavalo...

menstruales, regular el ciclo menstrual, fortalecer el sistema 
reproductivo femenino y reducir el estrés, factores que contribuyen 

a la fertilidad. La tabla 1 presenta los detalles recopilados a partir 
de los testimonios de las informantes kichwas:

Tabla 1
Plantas y Especias que Favorecen la Fertilidad Femenina en el Pueblo kichwa Otavalo

N° Nombre local Nombre científico Usos etnomedicinales Partes utilizadas

An
tii

fla
m

at
or

io

An
tie

sp
as

m
ód

ica

Em
en

ag
og

a

Fo
rta

le
ce

 e
l ú

te
ro

An
tie

st
ré

s

Ta
llo

s -
 h

oj
as

Flo
re

s

Fr
ut

os
 –

 se
m

ill
as

Ra
íce

s

1 Calaguala Polypodium angustifolium Sw. ✓ ✓ ✓ ✓ ✓ ✓

2 Caléndula Calendula officinalis L. ✓ ✓ ✓ ✓ ✓

3 Canela Cinnamomum verum J.Presl ✓ ✓ ✓ ✓ ✓

4 Cola de caballo Equisetum bogotense Kunth ✓ ✓ ✓ ✓

5 Cilantro Coriandrum sativum L. ✓ ✓ ✓ ✓ ✓

6 Chilca Baccharis latifolia Pers. ✓ ✓ ✓ ✓

7 Clavo de olor Syzygium aromaticum ✓ ✓ ✓ ✓ ✓

8 Comino Cuminum cyminum L. ✓ ✓ ✓ ✓ ✓

9 Cúrcuma Curcuma longa L. ✓ ✓ ✓ ✓ ✓ ✓

10 Diente de León Taraxacum officinale f.h. wigg. ✓ ✓ ✓ ✓ ✓

11 Eneldo Anethum graveolens L. ✓ ✓ ✓ ✓ ✓

12 Hierba Luisa Cymbopogon citratus (DC.) Stapf ✓ ✓ ✓ ✓ ✓ ✓

13 Higo Ficus carica L. ✓ ✓ ✓ ✓ ✓

14 Jengibre Zingiber officinale Roscoe ✓ ✓ ✓ ✓ ✓

15 Maca (Perú) Lepidium meyenii Walp. ✓ ✓ ✓ ✓

16 Manzanilla Chamaemelum nobile L. ✓ ✓ ✓ ✓ ✓ ✓ ✓

17 Menta de los andes Minthostachys mollis (Benth.) Griseb. ✓ ✓ ✓ ✓ ✓

18 Orégano Origanum vulgare L. ✓ ✓ ✓ ✓ ✓ ✓

19 Ortiga Urtica dioica L. ✓ ✓ ✓ ✓ ✓ ✓

20 Perejil Petroselinum crispum (Mill.) Fuss ✓ ✓ ✓ ✓ ✓

21 Romero Salvia rosmarinus Spenn. ✓ ✓ ✓ ✓ ✓ ✓

22 Tomillo Thymus vulgaris L. ✓ ✓ ✓ ✓ ✓ ✓

Nota. Los nombres locales y los principales usos etnomedicinales de las plantas y especias listadas en esta tabla fueron proporcionados por parteras a través de 
entrevistas realizadas entre agosto de 2023 y marzo de 2024. Los nombres científicos se obtuvieron a partir de las obras de Peñafiel (2003), Freire (2004), Cerón (2006),  
De la Torre (2006), Pinos y Schultze (2014), Inga y Zabala (2020) y Valdés (2024).

La mayoría de estas plantas se utilizan en forma de infusiones, 
y según las parteras, su consumo contribuye a la salud sexual 
y reproductiva femenina. Por tradición, las mujeres kichwas y 
mestizas de Otavalo y Cotacachi han empleado plantas como 
el orégano, la manzanilla, el tomillo, el romero y la menta para 
aliviar los cólicos menstruales y reducir el flujo menstrual. Con 
el tiempo, se han incorporado especias no andinas, como la 
canela, el clavo de olor, el comino, el jengibre y la cúrcuma, con el 
propósito de mejorar la circulación, regular los ciclos menstruales 
y estimular la fertilidad. De manera particular, se resalta la 
combinación de canela y cúrcuma como una alternativa eficaz 

para tratar los desequilibrios hormonales, una práctica común en 
la medicina tradicional kichwa.

Por otro lado, la caléndula, planta de origen mediterráneo, 
es valorada por sus beneficios para la salud reproductiva 
femenina, especialmente por sus propiedades antiinflamatorias 
y emenagogas. Las parteras advierten que, si bien las plantas 
listadas en la tabla 1 poseen propiedades que favorecen la 
fertilidad femenina y que sus efectos se potencian al ser 
combinadas, no deben consumirse durante el primer trimestre de 
gestación debido al riesgo de aborto. Esta advertencia resalta la 



401

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 Sabiduría tradicional sobre anticoncepción y fertilidad femenina en el pueblo Kichwa Otavalo...

necesidad de un uso responsable y controlado de las infusiones, 
especialmente durante el embarazo, para prevenir posibles 
riesgos asociados a la ingesta indiscriminada de estas.

El segundo grupo incluye plantas y especias andinas y no 
andinas con propiedades antiinflamatorias, antibacterianas 
y antimicóticas, que son recomendadas por las parteras para 

mantener la salud sexual y reproductiva de las mujeres, mediante 
la ingesta (inflamación del aparato genital) y/o la higiene íntima 
(infección vaginal). Las parteras aducen que este conocimiento, 
es el legado de sus madres, abuelas y tías, principalmente. En 
la tabla 2 se muestran las 19 plantas más utilizadas por las 
mujeres kichwas para los fines antes indicados:

Tabla 2
Plantas y Especias con Propiedades Antiinflamatorias, Antimicrobianas y Antifúngicas,  
utilizadas por las mujeres del pueblo kichwa Otavalo

N° Nombre local Nombre científico Usos etnomedicinales Partes utilizadas Uso

An
tii

nfl
am

at
or

ia

An
tim

icr
ob

ia
na

An
tif

ún
gi

ca

Ci
ca

tri
za

nt
e

An
tit

um
or

al

Flo
re

s, 
ho

ja
s o

 ta
llo

s

Fr
ut

os
 - 

se
m

ill
as

In
fu

sió
n

De
co

cc
ió

n

1 Ajo Allium sativum L. ✓ ✓ ✓ ✓ ✓ ✓

2 Atallpa Kiwa Bidens pilosa L. ✓ ✓ ✓

3 Caléndula Calendula officinalis L. ✓ ✓ ✓ ✓ ✓ ✓ ✓

4 Paiteña morada Allium cepa L. ✓ ✓ ✓ ✓ ✓ ✓

5 Geranio Pelargonium graveolens L’Hér. ✓ ✓ ✓ ✓ ✓ ✓ ✓

6 Guanábana Annona muricata L. ✓ ✓ ✓ ✓ ✓ ✓

7 Guayaba Psidium guajava L. ✓ ✓ ✓ ✓ ✓ ✓

8 Jengibre Zingiber officinale Roscoe ✓ ✓ ✓ ✓ ✓

9 Jimbogata (amor seco) Bidens pilosa L. ✓ ✓ ✓ ✓

10 Hierba Mora Solanum nigrum L. ✓ ✓ ✓ ✓ ✓

11 Llantén (raíces) Plantago major L. ✓ ✓ ✓ ✓ ✓ ✓ ✓

12 Manzanilla Matricaria recutita L. ✓ ✓ ✓ ✓

13 Malva Malva sylvestris L. ✓ ✓ ✓ ✓ ✓ ✓

14 Manzana (vinagre) Malus domestica (Suckow) Borkh. ✓ ✓ ✓ ✓

15 Matico Piper aduncum L. ✓ ✓ ✓ ✓ ✓ ✓ ✓

16 Menta de los andes Minthostachys mollis (Benth.) Griseb. ✓ ✓ ✓ ✓ ✓

17 Mosquera Croton ferrugineus Kunth ✓ ✓ ✓ ✓ ✓ ✓ ✓

18 Nogal Juglans neotropica Diels ✓ ✓ ✓ ✓ ✓

19 Orégano Origanum vulgare L. ✓ ✓ ✓ ✓ ✓ ✓

Nota. Los nombres locales y los principales usos etnomedicinales de las plantas y especias listadas en esta tabla fueron proporcionados por parteras a través de 
entrevistas realizadas entre agosto de 2023 y marzo de 2024. Los nombres científicos se obtuvieron a partir de las obras de Peñafiel (2003); Freire (2004); Cerón (2006);  
De la Torre (2006); Pinos y Schultze (2014); Duque (2018); Inga y Zabala (2020) y Betancourt (2022).

Como se observa en la tabla 2, la mayoría de las especies 
tienen propiedades antiinflamatorias, mientras que algunas, 
como la caléndula, el geranio y el matico, destacan por su 
efecto cicatrizante. Otras, como el ajo, la guanábana y la 
cebolla colorada, se asocian con propiedades antitumorales. 
Las partes más utilizadas de estas especies son las hojas 

y los tallos, seguidas de flores y frutos, que se preparan 
principalmente en infusiones y decocciones. Este conocimiento 
ancestral resalta la importancia de estas plantas en la medicina 
tradicional para tratar inflamaciones, infecciones y afecciones 
dérmicas, subrayando la necesidad de conservarlas y validar 
científicamente sus propiedades.



402

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 Sabiduría tradicional sobre anticoncepción y fertilidad femenina en el pueblo Kichwa Otavalo...

El 43% de las mujeres entrevistadas combinan dos o más plantas 
y especias para potenciar sus propiedades medicinales, como ajo 
con jengibre y limón, o cebolla colorada con orégano, manzanilla 
y guayaba. Las parteras destacan la necesidad de supervisión 
profesional, especialmente en mujeres embarazadas, debido 
a los riesgos potenciales. También advierten que cualquier 
sustancia, aunque segura, puede volverse tóxica si se usa 
indiscriminadamente, por lo que recalcan la importancia de la 
dosificación responsable.

El tercer grupo de plantas que favorecen la salud sexual y 
reproductiva femenina incluye los cataplasmas16 o emplastos, que 
se elaboran a partir de una o varias plantas machacadas hasta 
obtener una pasta uniforme. Para potenciar sus propiedades 
curativas, se combinan con agua caliente, aceite de ricino17, 
manteca de cacao, manteca de res18, sebo19 de res y clara de 
huevo. Estos emplastos, aplicados en la piel y fijados con tela 
y plástico, se utilizan para tratar infecciones vaginales, aliviar 
dolores menstruales, limpiar el útero y estimular la fertilidad. 
Entre las combinaciones más comunes se encuentran chilca, 
cebolla con manzanilla, ruda con matico, y maca, entre otras. La 
diversidad de ingredientes evidencia la riqueza del conocimiento 
tradicional kichwa.

En esta investigación también se documentaron varias 
preparaciones de emplastos, tales como hojas soasadas de chilca, 
cebolla con manzanilla, ruda con matico, y cilantro, manzanilla, 
con avena y huevos, ruda con romero y eucalipto, romero con 
salvia y orégano, guayusa de la Amazonía, maca del Perú, arcilla, 
cola de caballo con salvia y orégano, repollo blanco, llantén con 
manzanilla, hojas de aguacate, y semillas de manzanilla, entre 
otros. La diversidad de estos ingredientes subraya la importancia 
de la transmisión de conocimientos ancestrales y el ingenio de 
las mujeres kichwas en la creación de remedios naturales para 
preservar su salud sexual y reproductiva femenina.

Entre los avances científicos en fertilidad, Araujo et al. (2018) 
documentaron 565 especies vegetales empleadas para tratar 
problemas ginecológicos, incluida la infertilidad. Portuondo et 
al. (2016) destacan la importancia de la flora medicinal cubana 
en la salud sexual y reproductiva femenina, detallando el uso 
de infusiones y decocciones para la higiene íntima. Fogel et al. 
(2016) investigan el uso tradicional de plantas medicinales por los 
Paĩ Tavyterã y Mbya guaraní en el tratamiento de la infertilidad 
femenina, advirtiendo sobre los riesgos de apropiación indebida 
de estos conocimientos y la amenaza a la biodiversidad, debido 
a la falta de protección mediante patentes. Por otro lado, Vera 
(2024) resalta el papel activo de las mujeres mapuche en Chile, 
quienes no solo preservan, sino que también transforman de 
manera crítica sus tradiciones culturales.

16	Es una preparación tópica que se aplica sobre la piel usando plantas, raíces, hierbas, harinas o arcillas trituradas hasta formar una pasta espesa con fines terapéuticos.

17	Posee propiedades antiinflamatorias, antioxidantes, antimicrobianas y laxantes, pero está prohibido para mujeres embarazadas o en lactancia debido a riesgos de aborto.

18	Es una grasa animal obtenida del tejido adiposo de la res, utilizada también en la medicina tradicional. 

19	Es una grasa sólida extraída del tejido adiposo de la res, especialmente alrededor de los riñones y vísceras.

Una práctica vigente para estimular la fertilidad femenina en 
este pueblo indígena, consiste en devolver el útero a su posición 
natural cuando presenta una desviación, comúnmente causada 
por el encaderamiento o amarrado durante el posparto. Esta 
desviación ocurre cuando la parte inferior del útero se orienta 
hacia atrás, en lugar de hacia el abdomen y la vejiga, y puede 
ser ocasionada también por la distensión de los ligamentos que 
lo sostienen. Para corregirla, las parteras realizan masajes con 
sustancias emulsionantes y recomiendan la ingesta de infusiones 
medicinales. Esta práctica guarda similitudes con la “sobada” 
de Yucatán, estudiada por Quattrocchi (2006), utilizada para 
reposicionar el útero cuando su posición dificulta la fecundación, 
destacando coincidencias en los saberes tradicionales entre 
diversas culturas.

El baño a vapor en un temazcal es una práctica incorporada 
a la medicina tradicional kichwa para estimular la fertilidad, 
conocida por sus beneficios terapéuticos y rituales, aunque no 
es originaria del pueblo kichwa Otavalo. Según Aparicio (2006) 
y Ruiz (2011), su origen es prehispánico, probablemente de 
Mesoamérica, donde se utilizaba en el posparto para la limpieza 
física y simbólica. Durante el baño, la paciente adopta diferentes 
posiciones para que el vapor y los principios activos de plantas 
como la hierba luisa, la hierba mora y la menta de los Andes 
penetren en la matriz, con el fin de extraer el frío, estimular la 
circulación sanguínea y limpiar el útero. Simultáneamente, se 
ingieren infusiones medicinales para potenciar los efectos. 
Tras el baño, se recomienda reposo hasta que la temperatura 
corporal disminuya, permitiendo que el cuerpo asimile los 
efectos terapéuticos.

Sobre este tipo de baño, Farinango (comunicación personal,  
22 de octubre de 2023) afirma: “Yo pienso que es un baño 
sagrado y muy poderoso para curar nuestro organismo…”. 
Esta perspectiva coincide con lo señalado por García (2011), 
quien describe el temazcalli como un espacio de sanación 
integral para la mujer, utilizado por curanderos y parteras desde 
tiempos precolombinos para tratar problemas de infertilidad 
femenina. De igual forma, Salgado (2023) destaca que el calor 
del temazcal contribuye a aliviar los cólicos menstruales, regular 
el ciclo menstrual, limpiar el útero y favorecer la fecundación, 
reafirmando su importancia tanto en el ámbito terapéutico como 
en la salud reproductiva femenina.

Para promover la fertilidad, las parteras recomiendan 
complementar el tratamiento con una dieta tradicional 
equilibrada y saludable, caracterizada por su contenido de 
macronutrientes, vitaminas, minerales, antioxidantes y fibra, 
elementos esenciales para la función reproductiva. En esta 
investigación, se identificó una amplia variedad de preparaciones 



403

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 Sabiduría tradicional sobre anticoncepción y fertilidad femenina en el pueblo Kichwa Otavalo...

culinarias tradicionales, entre las que se incluyen caldos, sopas, 
cremas, coladas y mazamorras; tales como mondongo20, quinua 
con costillas de cerdo, amaranto (kiwicha) con queso, arroz de 
cebada con carne de res, chocho con queso, lenteja con carne 
de cerdo, fréjol (purutu hilli), garbanzo, haba (awash), chuchuka 
api21 con patas de cerdo, preparaciones con hueso de res, maíz 
reventado, avena, sambo, carne de res, gallina criolla, cuy, patas 
de res, hígado, borrego y diversas vísceras. Estos platos pueden 
incluir huevos, leche, ocas, papas, camote o melloco (ulluku), así 
como verduras andinas (berro, waka mullu22, alfalfa, lengua de 
vaca, paico, entre otras) o especies introducidas (acelga, brócoli, 
espinaca, nabos, entre otras). Sobre esta dieta, la partera 
Panamá (comunicación personal, 11 de noviembre de 2023) 
destaca la importancia de estas preparaciones al señalar: lo que 
evidencia la integración de conocimientos tradicionales y el uso 
de ingredientes locales en la promoción de la fertilidad.

Entre estas preparaciones tradicionales no se incluye el pescado 
ni los mariscos, cuyo consumo es esporádico, presumiblemente 
porque no forman parte de la tradición culinaria kichwa 
norandina, aunque se encuentran disponibles en los mercados 
populares y supermercados. En cuanto a las bebidas, las parteras 
recomiendan la ingesta de chawarmishki23, avena, chicha, naranja 
agria, limonada, menta, hierba luisa, ataco, higo, de preferencia 
endulzadas con panela. Además, la población kichwa mantiene 
la costumbre de consumir jugos de frutas andinas y no andinas, 
entre ellos: naranja, melón, mora, kiwi, guayaba, guanábana, 
granadilla, chamburo24, mango, taxo, tomate de árbol, babaco, 
uvilla, higo, mortiño, tzímbalo, entre otros.

Esta investigación confirma que las familias kichwas, 
especialmente en las zonas rurales, prefieren complementar las 
sopas con coladas dulces en lugar de platos fuertes. Las coladas 
más consumidas incluyen preparaciones tradicionales a base de 
maíz con piña, mote con chamburo, máchica25, colada morada, 
plátano con naranjilla, hojas de naranja, panela y canela, y avena, 
entre otras. A media mañana o tarde, consumen bocadillos como 
chukllutanta26, musiguitaya27, tortillas de maíz (saladas o dulces), 
llamachaki28, chochos con tostado o tawri kamchawan, choclo con 
queso o makinchu chuklluwan, pan de rosca, tortilla de achogcha, 
maíz tostado con tocte, tortilla de zanahoria blanca y dulce de 
sambo. Además, entre los batidos que consumen las mujeres 
para estimular la fertilidad, destacan combinaciones de huevo 
de pato o codorniz con malta y leche, col con mora, remolacha 

20	Consiste en el consumo de la cabeza y las patas del borrego.

21	Maíz ni tan tierno, ni tan maduro, que se cocina hasta que esté suave, para luego secarlo en el sol.

22	Planta que crece en la chacra de maíz entre noviembre y febrero, utilizada para las sopas o el relleno de chorizo de cerdo.

23	Es la dulce savia de penco o agave maduro que crece en la zona andina del Ecuador.

24	También conocido como chihualcán, es una arbusto alto y delgado, híbrido entre la papaya y el babaco.

25	Harina de cebada tostada y molida.

26	Pan de choclo o envuelto de choclo.

27	Tortilla de choclo, cocinada en hojas de achira sobre un tiesto de barro, se sirve con tostado yanga (sin aceite ni sal) y salsa de pepa de sambo.

28	Patas de borrego preparadas con harina de maíz y panela.

29	Sabios curanderos y guías espirituales de las comunidades indígenas, intermediarios entre el mundo humano y el mundo espiritual.

con perejil y apio, remolacha con pepinillo, apio y limón, y col 
morada con pepinillo, naranja, limón, hierbabuena y tomate 
riñón. Ocasionalmente, también se consume maca peruana en 
polvo, tabletas o infusión.

La dieta kichwa cuenta con una gran variedad de alimentos y 
preparaciones que, aunque responden a tradiciones culturales, 
coinciden con los principios nutricionales recomendados para 
mejorar la capacidad reproductiva. En este sentido, González et al. 
(2018) señalan que la ingesta de hidratos de carbono complejos, 
fibra, grasas monoinsaturadas y ácidos grasos omega-3 podría 
favorecer la fertilidad femenina. De forma complementaria, 
Andreu (2022) concluye que la adopción de la dieta mediterránea, 
junto con el mantenimiento de un peso corporal adecuado, mejora 
la capacidad reproductiva en personas en edad fértil. Asimismo, 
Sánchez et al. (2024) afirman que una dieta equilibrada, con un 
aporte adecuado de hidratos de carbono complejos, proteínas 
vegetales, grasas saludables y micronutrientes esenciales, 
optimiza la fertilidad femenina.

Las parteras reconocen que la medicina tradicional ayuda a tratar 
afecciones reproductivas femeninas como cólicos menstruales, 
inflamación de la matriz, irregularidades del ciclo, infecciones, 
desviación leve del útero, amenorrea, ansiedad y deficiencias 
nutricionales, como la anemia, que pueden estar asociadas a 
la infertilidad. Sin embargo, ante diagnósticos médicos como 
endometriosis, síndrome de ovario poliquístico [SOP], Virus 
del Papiloma Humano [VPH], baja reserva ovárica, fibromas u 
obstrucción de trompas de Falopio, recomiendan el tratamiento 
médico occidental o una combinación de ambos enfoques, 
favoreciendo un modelo de salud intercultural que integra 
saberes ancestrales y medicina científica.

Ritos Tradicionales para la Fertilidad Femenina en el 
Pueblo kichwa Otavalo
La fertilidad femenina es altamente valorada por el pueblo 
kichwa Otavalo, pues asegura la continuidad de la familia y la 
preservación de sus tradiciones culturales. Para fomentarla, 
las parteras recomiendan tratamientos fitoterapéuticos, una 
alimentación saludable y la práctica de rituales de limpieza, 
especialmente frente a emociones negativas como el estrés, el 
enojo, la ansiedad o el resentimiento. Según las sanadoras y 
los yachakkuna 29, estas emociones afectan el bienestar integral 
de la mujer, influyendo en su capacidad reproductiva. La limpia, 



404

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 Sabiduría tradicional sobre anticoncepción y fertilidad femenina en el pueblo Kichwa Otavalo...

entendida como un acto sagrado de purificación y sanación, 
emplea plantas y otros elementos materiales e inmateriales 
para eliminar energías negativas y restablecer el equilibrio 
físico, emocional y espiritual de la mujer, reflejando profundos 
significados sociales, culturales y espirituales.

El proceso de limpia se desarrolla en dos etapas, la primera se 
realiza con plantas amargas, reconocidas por sus propiedades 
purificadoras y su capacidad de conectar a la mujer con la 
naturaleza y el universo. Las plantas y elementos más utilizados 
son: wantuk o floripondio, ruda, chilca, eucalipto, allku kiwa o 
hierba de perro, marco, ortiga, tigraicillo, cigarrillo, aguardiente, 
huevos, cuy (ocasionalmente), pequeñas rocas del cerro, 
obsidiana, velas, brasa y agua bendita. La segunda limpia se 
realiza con plantas dulces, cuyo objetivo es armonizar y reforzar la 
energía vital de la mujer. Las plantas y elementos más utilizados, 
son: romero, claveles o huaitakuna, pétalos de rosas, flor de 
azucena, juyanguilla o seguidora, manzanilla, toronjil, orégano, 
palo santo, velas, colonia, aguardiente, cigarrillo, huevos, 
piedras del cerro, cuarzo y agua bendita. La partera Cachimuel 
(comunicación personal, 28 de noviembre de 2023) dice “estas 
hierbitas dulces nos endulzan, relajan, limpian y nutren nuestros 
puntos energéticos, así nos renovamos espiritualmente y nos 
conectamos con la naturaleza...”.

Cada ritual de limpia sigue un orden específico que inicia en la 
cabeza y continúa por el corazón, el chakra raíz (ubicado alrededor 
del coxis), las piernas y las plantas de los pies, asegurando así una 
limpieza integral de los puntos energéticos. Durante el proceso, 
se emplean elementos simbólicos y materiales como brasa, 
imágenes religiosas, rosarios, rezos, plegarias y otras expresiones 
comunes, lo que pone en evidencia un sincretismo religioso-
cultural. Este ritual permite reconocer y honrar la capacidad de 
las plantas y demás elementos materiales e inmateriales para 
sanar a nivel físico y espiritual. Tradicionalmente, las limpias se 
realizan los días martes y viernes, a las 06:00, 12:00 o 18:00, ya 
que se considera que la energía de estos días y horas favorece 
la purificación. Después de cada limpia, las mujeres deben evitar 
el consumo de carne, manteca de cerdo, cebolla, ajo y aliños por 
el lapso de una semana, por considerar que son alimentos que 
contrarrestan los efectos de las limpias.

En esta investigación, también se documentó que las mujeres 
que desean concebir realizan un baño de purificación en 
cascadas de agua corriente y natural, con el propósito de 
limpiar el cuerpo, la mente y el espíritu de energías negativas, 
favoreciendo la renovación de la energía vital. Durante el baño, 
las mujeres utilizan ortiga y/o pétalos blancos. Según Maigua 
(Comunicación personal, 15 de mayo de 2028) y Lanchimba 
(comunicación personal, 19 de octubre de 2023), frotar o 
azotar el cuerpo de la mujer con ortiga, estimula la circulación 
sanguínea y fortalece el sistema inmunológico. En tanto que 

30	Significa padres, son los portadores de la sabiduría de sus antecesores.

31	Significa madres, son las guardianas de la sabiduría de sus antecesores.

para Maldonado (Comunicación personal, 16 de junio de 2018), 
el color de los pétalos refuerza la sensación de limpieza y 
renovación, resaltando la dimensión simbólica y terapéutica de 
estos elementos en el ritual.

Estas prácticas coinciden con la investigación de Guillén y 
Ordóñez (2016), quienes indican que los yachakkuna de tres 
comunidades del Cañar utilizan expresiones verbales en los 
rituales, mientras que las mujeres prefieren las paraverbales. 
Saavedra y Bernal (2023) destacan que estos rituales 
proporcionan estabilidad emocional a las mujeres y actúan 
como una barrera contra los males según la nosología indígena, 
aunque no son completamente aceptados por la ciencia. Estas 
prácticas son, sin duda, manifestaciones sincréticas que fusionan 
la cosmovisión andina con influencias culturales españolas, 
constituyéndose como parte del patrimonio cultural inmaterial. 
Este análisis encuentra paralelismos a nivel internacional, como 
señala Dahhur (2023), quien observa que, aunque la medicina 
popular en Italia y Argentina ha sido históricamente considerada 
superstición, hoy forma parte integral de la identidad nacional.

Este estudio también reveló que algunas mujeres visitan 
santuarios o iglesias, mientras que otras prefieren ríos, lagos 
o lagunas como parte de sus rituales. En el primer caso, 
expresan su devoción católica mediante oraciones, veneración 
a imágenes sagradas, ofrendas y plegarias, encomendando su 
deseo de maternidad a Dios. En el segundo, buscan establecer 
una conexión con la naturaleza, especialmente con el agua, 
que consideran portadora de energía vital. Según H. Quishpe 
(comunicación personal, 22 de mayo de 2018), “nuestra madre 
agua nos da vida, ella fecunda la tierra y a las personas”.  
Ferro (2006:35) coincide al señalar que en muchas religiones el 
agua simboliza purificación, renovación, fertilidad y abundancia. 
Estos rituales refuerzan el vínculo de los kichwas con la 
naturaleza y lo sagrado.

Conclusiones
Esta investigación reveló que el 65 % de las mujeres entrevistadas, 
principalmente de las zonas rurales de Otavalo y Cotacachi, 
recurren a la medicina tradicional norandina como su principal 
método anticonceptivo, debido a su accesibilidad, enfoque 
holístico y conexión cultural con el conocimiento ancestral 
transmitido por sus taytakuna30 y mamakuna31. Se identificó que 
persiste una marcada desconfianza hacia los anticonceptivos 
modernos, la cual está asociada a creencias sobre posibles 
efectos secundarios y el fomento de conductas de infidelidad. 
Estas percepciones, junto con barreras lingüísticas, tabúes 
culturales y actitudes discriminatorias en los centros de salud, 
limitan el acceso a opciones modernas de planificación familiar. 
Ante este panorama, resulta prioritario desarrollar estrategias 
de salud reproductiva que integren prácticas tradicionales y 
respeten los conocimientos culturales, garantizando servicios 



405

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 Sabiduría tradicional sobre anticoncepción y fertilidad femenina en el pueblo Kichwa Otavalo...

inclusivos, accesibles y adaptados a las necesidades específicas 
de las mujeres kichwas.

Se constata la vigencia de prácticas tradicionales para la 
anticoncepción entre la población kichwa, destacándose el uso 
de al menos ocho plantas con propiedades anticonceptivas, 
consumidas solas o combinadas en forma de infusiones, siendo 
la semilla de aguacate la más utilizada para prevenir embarazos. 
Estas infusiones son ingeridas entre los días 6 y 16 del ciclo 
menstrual, siguiendo las recomendaciones de las parteras locales. 
En complemento, se identificaron 12 decocciones o extractos de 
plantas con posibles efectos espermicidas poscoitales. Asimismo, 
se constató que la práctica del encaderamiento o fajado en el 
posparto, combinada con técnicas de manteo y masaje, podría 
retrasar la reaparición de la menstruación hasta por dos años, lo 
que disminuye significativamente la probabilidad de embarazo. 
Estos hallazgos ponen de manifiesto la relevancia de las prácticas 
tradicionales en la salud reproductiva femenina, aunque sigue 
siendo necesaria su validación científica para garantizar tanto su 
eficacia como su seguridad.

Se observa una transformación intergeneracional en los patrones 
de fertilidad de las mujeres del pueblo kichwa Otavalo. La edad 
promedio para tener el primer hijo ha aumentado, pasando de 
18 años en las abuelas a 20 años en las generaciones actuales, 
mientras que el número promedio de hijos por familia ha 
disminuido de 4.5 a 2.6. Estos cambios están determinados por 
una interacción de factores sociales, culturales, económicos y 
biológicos, que han redefinido la percepción de la fertilidad en 
el contexto actual. Aunque las transformaciones son evidentes, 
persiste el respeto hacia la sabiduría ancestral, que concibe la 
fertilidad como un equilibrio integral entre el bienestar físico, 
emocional y cultural. Este conocimiento destaca la importancia de 
incorporar prácticas y perspectivas tradicionales en estrategias 
de salud reproductiva con un enfoque intercultural.

La sabiduría tradicional kichwa de Otavalo para estimular la 
fertilidad femenina combina el uso de plantas medicinales, 
especias, técnicas terapéuticas y rituales. En esta investigación 
se clasificaron las plantas con fines reproductivos en tres grupos 
principales: el primero, compuesto por 22 especies, regula el ciclo 
menstrual y fortalece el sistema reproductivo; el segundo incluye 
19 especies con propiedades antiinflamatorias, antibacterianas 
y antimicóticas, utilizadas principalmente para la higiene 
íntima; y el tercero, conformado por 14 especies empleadas en 
la preparación de emplastos o cataplasmas, se destina a tratar 
infecciones, limpiar el útero y estimular la fertilidad. Estas 
prácticas se complementan con baños a vapor, destacando el uso 
del temazcal, donde las propiedades terapéuticas de las plantas 
medicinales se potencian para tonificar la matriz y equilibrar el 
frío en el organismo.

El enfoque nutricional de la sabiduría kichwa norandina es clave 
en la promoción de la fertilidad femenina, como se evidencia en 

los hallazgos de esta investigación. La dieta tradicional kichwa, 
rica en macronutrientes, fibra, vitaminas y minerales esenciales, 
contribuye al fortalecimiento del sistema reproductivo. Además, 
esta alimentación privilegia el consumo de proteínas vegetales 
frente a las de origen animal y presenta un bajo aporte de ácidos 
grasos omega-3, lo que determina la necesidad de incorporar 
alimentos marinos para equilibrar la dieta. No obstante, en la 
alimentación kichwa destacan nutrientes como la vitamina B9 
(ácido fólico), B12, A, D, C y E, así como hierro, calcio, zinc, 
selenio, magnesio y yodo, los cuales son esenciales para la 
salud reproductiva. De ser necesario, este enfoque nutricional 
se complementa con técnicas terapéuticas, como el manteo 
y el masaje para corregir posibles desviaciones del útero, 
especialmente asociadas al encaderamiento realizado en la 
etapa de posparto. 

Los rituales de purificación asociados a la fertilidad femenina 
en el pueblo kichwa de Otavalo se distinguen por la realización 
del ritual de limpia, que comprende dos etapas de baños de 
purificación: uno con plantas amargas, destinado a la limpieza, 
y otro con plantas dulces, enfocado en la armonización. Este 
ritual es guiado por parteras o yachakkuna, quienes emplean 
una variedad de elementos simbólicos, como rocas, obsidiana, 
huevos, cuarzo, palo santo, brasa, imágenes religiosas, rosarios, 
colonia, cigarrillos, velas, aguardiente y agua bendita. La práctica 
está acompañada de rezos y plegarias, siendo notable que los 
yachakkuna tienden a manifestar una mayor expresividad verbal, 
mientras que las mujeres kichwas se concentran en la ejecución 
de la ceremonia. Estos rituales representan un sincretismo 
religioso-cultural que refuerza la conexión espiritual con la 
naturaleza y el universo. 

El agua se posiciona como un elemento central en los rituales 
asociados a la fertilidad femenina en la cosmovisión kichwa, 
desempeñando una función simbólica y terapéutica. Se identificó 
la práctica de baños de purificación en cascadas, ríos, lagos, 
lagunas y visitas a santuarios o iglesias, donde las mujeres 
realizan ofrendas con el propósito de solicitar la fertilidad, 
renovar su energía vital y estimular su circulación sanguínea. 
Estas acciones evidencian el valor simbólico del agua y los 
espacios naturales como recursos esenciales en la búsqueda 
de la fertilidad femenina en la cultura kichwa. Asimismo, se 
constató que algunas mujeres visitan santuarios e iglesias, 
donde expresan su fe mediante oraciones, ofrendas y plegarias, 
encomendando su deseo de concepción. Estas prácticas 
reafirman la relación espiritual y cultural de las mujeres kichwas 
con la naturaleza y lo sagrado.

Limitaciones:
En esta investigación se identificaron limitaciones relacionadas 
con la escasa documentación sobre la sabiduría kichwa y la 
reserva de algunas parteras para compartir sus conocimientos, 
atribuida a factores como barreras lingüísticas, la sensibilidad del 
tema y una actitud de protección hacia su legado. No obstante, 



406

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 Sabiduría tradicional sobre anticoncepción y fertilidad femenina en el pueblo Kichwa Otavalo...

los hallazgos obtenidos constituyen un punto de partida para 
futuras investigaciones que validen científicamente estas 
prácticas, resaltando la importancia de enfoques interculturales 
para preservar su significado cultural y espiritual.

Agradecimientos:
A las parteras y mujeres del pueblo kichwa Otavalo, por 
compartir su valiosa sabiduría relacionada con el proceso del 

nacimiento (wachariy) y por preservar el legado de sus abuelos. 
A los estudiantes de la carrera de Turismo por su apoyo a la 
investigación A la Universidad Técnica del Norte, por financiar 
esta investigación mediante la Convocatoria “Investiga UTN”. 
De manera especial, agradecemos al Comité Editor de Diálogo 
Andino y a los pares revisores, cuya labor fue clave para la 
publicación de este manuscrito.

Referencias Bibliográficas
Alarcón, R., Alarcón, T., Álvarez, D., Aranda, V., Araya, M., 
Brandão, T., Casillas, S., El Kotni, M., Gómez, I., Moral, A., Ortega, 
J., Quattrocchi, P., y Sieglin, V.

2021. Las Parterías Tradicionales en América Latina: cambios 
y Continuidades ante un Etnocidio Programado. Editorial 
Luscinia C.E, San Juan.

Alarcón, A. y Nahuelcheo, Y. 
2008. Creencias sobre el embarazo, parto y puerperio en la 

mujer mapuche: Conversaciones privadas. Chungará, Revista 
de Antropología Chilena 40:193–202.

Álvarez, A., Cardona, W., Castro, J y Jiménez, S. 
2007. Nuevas opciones en anticoncepción: posible uso 

espermicida de plantas colombianas. Actas Urológicas 
Españolas 31:372-381.

Andreu, M. 
2022. Influencia de la Nutrición en la Fertilidad y el Papel 

de la Enfermería en la Nutrición Clínica. Editorial  
Científico-Técnica Ocronos, España.

Aparicio. A. 
2006. El temazcal en la cultura tradicional de salud y en la 

etnomedicina mesoamericana. Gazeta de Antropología  
22:1-11.

Arango, S., Gallego, V., Ospina, L., Puerta, J., Álvarez, A., Cadavid, 
A y Cardona, W. 

2014. Espermicidas de origen natural, posible opción para el 
desarrollo de un fármaco anticonceptivo. Vitae 21:77-78. 

Araujo, B., Ramos, G y Flores, M. 
2018. Plantas medicinales utilizadas en la salud reproductiva 

de las mujeres del Perú. Dominguezia 35:5-72.

Barrete, S., Guzmán, J y Gutiérrez, J. 
2016. Intoxicación por uso recreativo de floripondio, reporte de 

caso. Revista Médica de Risaralda 22:68-70.

Benítez, N., Posso, M., Cevallos, R., Gurría, J., y Bedón, I. 
2019. El Matrimonio – Sawari – en el Pueblo Kichwa de 

Otavalo y Cotacachi. Editorial Universidad Técnica del  
Norte, Ecuador.

Benítez, N., Cevallos, R y Bedón, I. 
2023. El ritual lúdico funerario en el pueblo kichwa Otavalo, 

provincia de Imbabura, Ecuador. Chungara 55:595-609.

Betancourt-Constante, M., Moya-Vásconez, D., Olivo-Haro, T., 
Sailema-Amancha, J., y Pérez-Freire, J. 

2022. Plantas utilizadas por las mujeres ecuatorianas de 
cualquier etnia o nacionalidad antes, durante y después 
del parto: Revisión bibliográfica. Polo del Conocimiento  
7:1441-1449.

Caballero, A., Castillo, L., Nava, R., Alipaz, A., Ledezma, L.,  
y Canaza, M. 

2008. La Salud Sexual y Reproductiva de las Poblaciones 
Indígenas de Bolivia. UNFPA FCI Bolivia.

Calva, K., Carrión, X., Sánchez, M., y Serrano, B. 
2023. Plantas medicinales utilizadas en las etapas del embarazo 

por los pueblos indígenas del Ecuador. En Tendencias en la 
Investigación universitaria, una visión desde Latinoamérica 
(Vol. XXII), editado por Y. Chirinos, A. Ramírez, R. Godínez, N. 
Barbera, y D. Rojas. Fondo Editorial Universitario Servando 
Garcés, Falcón, Venezuela. 

Cerón, C. 
2006. Plantas medicinales de los Andes ecuatorianos. En 

Botánica Económica de los Andes Centrales, editado por 
M. Moraes R., B. Øllgaard, L. P. Kvist, F. Borchsenius, y H. 
Balslev, pp. 285-293.

Constitución de la República del Ecuador. 
2008. Registro Oficial 449 de 20 de octubre de 2008.

Cortés, C., y Díaz, A. 
2024. Maternidad, bautismo y articulación en las mujeres 

negras de Arica y sus valles en el siglo XVIII. Diálogo Andino 
74:67–77.

Cotán, A. 
2020. El método etnográfico como construcción de 

conocimiento: un análisis descriptivo sobre un uso y 
conceptualización en ciencias sociales. Márgenes Revista 
de Educación de la Universidad de Málaga 1:83-103. 



407

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 Sabiduría tradicional sobre anticoncepción y fertilidad femenina en el pueblo Kichwa Otavalo...

Cruz Roja Ecuatoriana y Unión de Organizaciones Campesinas e 
Indígenas de Cotacachi. 

2010. Nuestras Plantas Medicinales de la Zona Andina de 
Cotacachi. Proyecto financiado por la Agència Catalana de 
Cooperació al Desenvolupament. Cotacachi, Ecuador.

Cuzcano, P y Escobedo, J.
2016. Efecto del extracto etanólico de la semilla Persea 

Americana sobre la fertilidad en ratas “Rattus Norvegicus”. 
Revista Internacional de Salud Materno Fetal 1:2-11. 

Dahhur, A. 
2023. Una aproximación a las prácticas médicas populares 

en Italia y Argentina a fines del siglo XIX y principios del 
XX: Un análisis a través de la documentación folklórica.  
Diálogo Andino 2:95-106.

De la Torre, L., Muriel, P y Balslev, H. 
2006. Etnobotánica en los Andes del Ecuador. Botánica 

Económica de los Andes Centrales 246-267. 

Díaz, B. 
2018. Sexualidad Humana. Control de la Natalidad y Paternidad 

Responsable. Universidad Nacional de Educación Enrique 
Guzmán y Valle, Perú. 

Díaz, M y Asenjo, J. 
2023. Mujeres andinas: actitudes en el uso de plantas para el 

tratamiento de eventos ginecológicos. Cuidarte 14.

Duque Gualpa, M. 
2018. Etnoecología de las plantas medicinales en las chacras 

familiares de la comunidad Fakcha Llakta, cantón Otavalo, 
provincia de Imbabura. Tesis para optar al grado de Ingeniería 
en Recursos Naturales Renovables, Universidad Técnica del 
Norte, Ibarra, Ecuador.

Eduardo, F. 
2020. Factores asociados al uso de métodos anticonceptivos 

modernos en mujeres y hombres Bolivia 2003-2008. Revista 
Ciencia, Tecnología e Innovación 18: 11-42. 

Ferro, A. 
2006, agosto 10. La dimensión sagrada, simbólica y mística del 

agua. Revista Semillas. 

Fogel, R., Céspedes, C., López, L y Valdez, S. 
2016. Propiedades Medicinales de Plantas. Conocimiento 

Tradicional y Patentes. CONACYT –PROCIENCIA. Asunción, 
Paraguay. 

Freire. A. 
2004. Botánica Sistemática Ecuatoriana, Missouri Botanical 

Garden. FUNDACYT, QCNE, RLB y FUNBOTANICA.  
St. Louis, Missouri.

Gallegos, M. 
2023. Mitos y realidades de la anticoncepción en la población 

de la parroquia Miguel Egas Cabezas – 2022. Tesis para 
optar al título de Magíster en Salud Pública, mención en 
Enfermería Familiar y Comunitaria. Universidad Técnica del 
Norte, Ibarra, Ecuador.

García, K. 
2011. Temazcalli. Un recinto de sanación: salud y sexualidad de 

la mujer. Eä Journal 3(1).

Gérvas, J. 
2019, 7 de septiembre. Parteras tradicionales, mujeres, 

embarazos y partos. Espacio Sanitario – El Mirador. 

González, D y Corral, J. 
2010. Definición del Rol de las Parteras en el Sistema Nacional 

de Salud Pública del Ecuador Informe de la consultoría 
preparada por CHS para UNFPA/Ecuador. Center for Human 
Services, Chs/Ecuador.

González. D. 
2014. La partería ancestral en el Ecuador: apuntes etnográficos, 

interculturalidad y patrimonio. En Revista del Patrimonio 
Cultural de Ecuador –INPC 6:76-97. 

González, L., López, A., Perea, J y Ortega, R. 
2018. Nutrición y fertilidad. Nutrición Hospitalaria 35:7-10.

Guillén, D y Ordóñez, F.
2016. Estudio Etnográfico del Habla de los Yachas de las 

Comunidades de Pilcopata, Sunicorral, Molinowuayco y 
Coyoctor de la provincia del Cañar. Tesis para optar al título 
de Licenciatura en Ciencias de la Educación. Universidad de 
Cuenca, Ecuador.

Huilcapi, A. 
2022. Uso de Anticoncepción en Mujeres de la Zona Rural 

Indígena. Tesis para optar al título en Enfermería. Universidad 
Técnica de Ambato, Ecuador. 

Inga, S y Zabala, A. 
2020. Uso de las plantas medicinales en la Sierra Centro, 

Ecuador durante el posparto. Revista de Investigación en 
Salud Vive 3:198-212. 

Instituto Nacional de Estadísticas y Censos. 
2023. Reportes de la ENSANUT 2018. Vol 5 - Actividad sexual 

y salud reproductiva y planificación familiar. 

Instituto Nacional de Estadísticas y Censos. 
2022. Censo Ecuador. Boletines. 



408

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 Sabiduría tradicional sobre anticoncepción y fertilidad femenina en el pueblo Kichwa Otavalo...

Instituto Nacional de Estadísticas y Censos. 
2021. Mujeres y hombres en cifras IV. Una mirada estratégica 

desde el género y las diversidades. Apoyo financiero de la 
Unión Europea a través de EUROsociAL+, y del Programa 
para la Cohesión Social en América Latina. Digital Center, 
Quito, Ecuador.

Lara, A., Montoya, L., Zambrano, E., Mora, W., y Molina, F. 
2024. Análisis económico del crecimiento poblacional y su 

influencia en el desarrollo socioeconómico ecuatoriano: un 
enfoque econométrico. LATAM Revista Latinoamericana de 
Ciencias Sociales y Humanidades 5:1286-1306.

Laza, C., y Ruiz, C. 
2010. Entre la necesidad y la fe: La partera tradicional en el 

Valle del río Cimitarra. Ciencia y Enfermería 16:69-76. 

Mayta, R y Valverde, P. 
2016. Principales conocimientos, actitudes y prácticas 

culturales que influyen en el uso de anticonceptivos en la 
población kichwa otavalo de la parroquia de San Roque, del 
cantón Antonio Ante de la provincia de Imbabura año 2016. 
Tesis para optar al grado de Especialización en Medicina 
Familiar y Comunitaria. Pontificia Universidad Católica  
del Ecuador.

Muñoz, E. J. 
2023. Conocimiento popular y saberes locales: Un caso de 

estudio en el paisaje rural de crianceros de la localidad de 
Pejerreyes, Chile. Diálogo Andino 70:95-106.

Orellana, A., Achig, D., Angulo, A., Barrera, G., Brito, L., y 
Mosquera, L. 

2020. Sabiduría ancestral andina y uso de plantas medicinales. 
En Proyecto Uso de plantas en la medicina ancestral andina: 
Perspectiva de los curanderos del Cantón Cuenca. Editorial 
de la Universidad de Cuenca, Ecuador.

Organización Mundial de la Salud. 
Planificación familiar/métodos anticonceptivos. 5 de 

septiembre de 2023. En http://surl.li/kemjze (Recuperado en 
marzo de 2024).

Organización Panamericana de la Salud. 
La OPS promueve el intercambio de experiencias y saberes 

ancestrales en la partería desde los pueblos indígenas. 2 de 
marzo de 2023. En http://surl.li/pdljeu (Recuperado en 22 de 
marzo de 2024). 

Palacios, M. 
2010. El floripondio o wantuk en el paisaje cultural de Cuenca: 

Un enfoque desde la geografía de la percepción. Tesis para 
optar al grado de Licenciada en Ciencias de la Educación 
en la Especialidad de Historia y Geografía. Universidad de 
Cuenca, Ecuador.

Partera Di Anaku. 
El encaderamiento es un proceso de cierre de ciclos. 3 de enero 

de 202. En [Publicación en Facebook] http://surl.li/swqaoq 
(15 de enero de 2024).

Peñafiel, M. 
2003. Flora y Vegetación de Cuicocha. Ediciones Abya -Yala. 

Quito, Ecuador. 

Pinos, S y Schultze, R. 
2014. Ethnobotanical survey of medicinal species used by 

traditional midwives of Cotacachi, Imbabura Province, NE 
Ecuador. Journal of Research in Nursing and Midwifery – 
JRNM 3:78-84.

Portuondo, Y., Moreaux, D., Franco, A., Quiala, J y Guilarte, P. 
2016. Poder medicinal de las plantas en la salud sexual 

reproductiva femenina. Revista Información Científica 
95:669-682.

Quattrocchi, P. 
2006. ¿Qué es la sobada? Elementos para conocer y entender 

una práctica Terapéutica en Yucatán. Península 1:143-179.

Quispe, J y Suazo, F. 
2014. Efecto Anticonceptivo del Extracto Etanólico de la 

Semilla de Persea Americana (Palta) en Ratones Hembras 
Durante el Periodo Enero – Marzo 2014. Tesis para optar al 
grado de licenciatura en Obstetricia. Universidad Nacional 
Mayor de San Marcos, Perú. 

Rodríguez, L. 
2008. Factores sociales y culturales determinantes en salud: La 

cultura como una fuerza para incidir en cambios en políticas 
de salud sexual y reproductiva. III Congreso de la Asociación 
Latinoamericana de Población [ALAP], Córdoba, Argentina.

Rodríguez, V., y Duarte, C. 
2020. Saberes ancestrales y prácticas tradicionales: Embarazo, 

parto y puerperio en mujeres Colla de la región de Atacama. 
Diálogo Andino 63:113-122

Rubio, P., Maldonado, J., Castillo, E., Maldonado, M y Vidal, J. 
2022. Uso del Floripondio como cicatrizante en heridas 

dérmicas. Revista Científica de la Facultad de Ciencias 
Veterinarias de la Universidad del Zulia 32:1-5. 

Ruiz, M. 
2011, El temazcal mesoamericano: un modelo de adaptación 

cultural. Nuevo Mundo, Mundos Nuevos. 

Saavedra, C y Bernal, L. 
2023. Estructura y contenidos del imaginario ritual de limpia 

en los Andes ecuatorianos. Revista Latinoamericana de 
Ciencias Sociales y Humanidades 4:2972-2987.

http://surl.li/kemjze
http://surl.li/pdljeu
http://surl.li/swqaoq


409

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 Sabiduría tradicional sobre anticoncepción y fertilidad femenina en el pueblo Kichwa Otavalo...

Salgado, G. 
2023. Temazcal - la tienda de sudor como propuesta para 

mantener la salud. Revise 11:170-190. 

Sánchez, J., Martínez, L., y Gómez, C. 
2024. Relación entre la nutrición y la fertilidad en la mujer: 

Revisión bibliográfica. Revista Sanitaria de Investigación 
12:45-60.

Sánchez, M. 
2023. Mujeres medicina, las mujeres sabias en el mundo 

precolombino Mujeres medicina, las mujeres sabias en 
el mundo precolombino. Tejiendo imágenes. Homenaje a 
Victoria Solanilla Demestre 35-45. 

Serrano, I. 
2002. La formación de las matronas a lo largo de la historia. 

En Matronas y Mujeres en la Historia (Adaptación del texto 
elaborado para la exposición, Pamplona, 28 de mayo – 2 de 
junio de 2002). Asociación Navarra de Matronas.

Tejero, J. 
2021. Técnicas de Investigación Cualitativa en los Ámbitos 

Sanitario y Sociosanitario. Ediciones de la Universidad de 
Castilla-La Mancha. Cuenca, España.

Uribe, M., Álvarez, A., Arango, V., Cortes, F., Cadavid y Cardona, W. 
2012. Efecto In Vitro del Extracto Vegetal de Ananas Comosus 

sobre Espermatozoides Humanos. Tecno Lógicas 28:55-70. 

Valdés, M., Rodríguez, Y., Díaz, K., Pérez, M. K., y Hernández, H. 
2024. Apuntes sobre Cuatro Plantas Medicinales Endémicas 

de Ecuador. Ciencia Latina Revista Científic Multidisciplinar 
8:4252-4275. 

Varsky, J. P. 
¿Por qué baja la tasa global de fecundidad? CNN Radio 

Argentina. Recuperado de https://www.cnnradioargentina.
com (2022, 4 de abril).

Vasilachis, I. 
2006. Estrategias de Investigación Cualitativa. Gedisa. 

Barcelona, España. 

Vera, A. 
2024. Champurrias, awinkadas y warriaches: Interpelaciones 

al “mapuchómetro” desde las Voces de mujeres mapuche 
contemporáneas en las regiones Metropolitana y Araucanía. 
Diálogo Andino 74:169–186.

Welp, Y. 
2003. Entrevista con Ariruma Komi. Guaraguao 7:11-26.

https://www.cnnradioargentina.com
https://www.cnnradioargentina.com

	_GoBack

