
364

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025

INSTITUCIONES DE LA EDUCACIÓN PROPIA COMO BIEN 
COMÚN EN TERRITORIO INDÍGENA DEL SUR DE COLOMBIA

INSTITUTIONS OF SELF-EDUCATION AS A COMMON IN INDIGENOUS TERRITORY  
OF SOUTHERN COLOMBIA

	 Abad E. Parada Trujillo*	 https://orcid.org/0000-0002-9665-6105
	 Esteban G. Kaipl**	 https://orcid.org/0009-0001-8961-9752
	 Agustín R. Gutiérrez Yepes***	 https://orcid.org/0000-0002-2414-6093
	 Lizeth M. Álvarez Salas****	 https://orcid.org/0000-0002-2050-6338
	 Juan F. Gómez-Paniagua*****	 https://orcid.org/0000-0003-1004-6793
	 Dago H. Bedoya Ortiz******	 https://orcid.org/0009-0001-6769-4778

Resumen
Se describen las instituciones de acción colectiva del sistema de educación propia del territorio indígena de Males, ubicado en el departamento de 
Nariño, al sur de Colombia. El estudio se fundamentó en el paradigma sistémico, el enfoque cualitativo de nivel explicativo y la etnografía fundamentada. 
Participaron en el estudio 63 miembros de la comunidad con quienes se adelantaron observaciones, palabreos y mingas como técnicas de recolección 
de información. Los datos se analizaron a través de un proceso de codificación y categorización, y con apoyo del software ATLAS ti.v22. Los resultados 
permiten reconocer dos subsistemas educativos, uno escolarizado permeado por reglas formales y otro no escolarizado (educación propia), sustentado 
en instituciones informales como el fogón, la chagra, la minga y el territorio en sí, lo que se traduce en una evidencia de que la educación puede ser 
cogestionada por la comunidad bajo reglas sólidas, porque se ha construido una confianza basada en unos atributos compartidos.

Palabras clave: bienes comunes, confianza, reciprocidad, reglas informales, sistema educativo, subsistema no escolarizado

Abstract
This paper describes the collective action institutions of the indigenous education system in the Males territory, located in the Nariño department 
in southern Colombia. The study was based on the systemic paradigm, the explanatory level qualitative approach and grounded ethnography. 
63 members of the community participated in the study, with whom observations, chatter and mingas were carried out as information collection 
techniques. The data were analyzed through a coding and categorization process, and with the support of the ATLAS ti.v22 software. The results 
allow us to recognize two educational subsystems, one schooled permeated by formal rules and another unschooled (indigenous education) 
supported by informal institutions such as the stove, the chagra, the minga and the territory itself, which translates into evidence that education 
can be co-managed by the community under solid rules because trust has been built based on shared attributes.

Key words: commons; trust; reciprocity; informal rules; educative system; unschooled system

Fecha de recepción: 25-09-2024  Fecha de aceptación: 14-04-2025

La politóloga y premio Nobel de Economía Elinor Ostrom, a partir 
de su base teórica enmarcada en las instituciones de acción 
colectiva, permitió una explicación alternativa para entender 
las relaciones complejas entre los bienes y los seres humanos, 
más allá de la visión conceptual de Samuelson (1954) y Hardin 
(1968). En efecto, a través de cientos de casos estudiados entre 
las décadas de 1970 y 1980 alrededor del mundo, Ostrom (1990) 
demostró que era posible la configuración de bienes comunes con 
éxito. Desde allí, propuso una amplia arquitectura de conceptos, 
modelos y herramientas que permiten reconocer casos en los 
que es posible una autoorganización de los grupos humanos con 

reglas co-creadas por sus integrantes e interacciones basadas en 
la confianza y la reciprocidad. 

Lo interesante de los planteamientos de Elinor Ostrom es que 
no solo permite explicar recursos de uso común (Common-
Pool Resources o CPR), sino que también se extienden a los 
denominados comunes inmateriales como el paisaje, la paz, 
el patrimonio cultural, el conocimiento, la internet, entre otros 
(Merino y Cendejas 2019; Menatti 2017; Hess y Ostrom 2016; 
Hess 2012; Dolšak y Ostrom 2003; Gould y Pyburn 2017). Por 
ello, se trata de un campo científico que ha tenido un desarrollo 

*	 Tecnológico de Antioquia IU. Medellín, Colombia. Correo electrónico: abad.parada@tdea.edu.co
**	 Universidad Nacional del Litoral. Santa Fe, Colombia. Correo electrónico: kaiplesteban@hotmail.com
***	 Tecnológico de Antioquia IU. Medellín, Colombia. Correo electrónico: agutierrez@tdea.edu.co
****	 Tecnológico de Antioquia IU. Medellín, Colombia. Correo electrónico: lizeth.alvarez@tdea.edu.co
*****	 Tecnológico de Antioquia IU. Medellín, Colombia. Correo electrónico: jgomez2@tdea.edu.co
******	 Tecnológico de Antioquia IU. Medellín, Colombia. Correo electrónico: dago.bedoya@tdea.edu.co  

mailto:abad.parada@tdea.edu.co
mailto:kaiplesteban@hotmail.com
mailto:agutierrez@tdea.edu.co
mailto:lizeth.alvarez@tdea.edu.co
mailto:jgomez2@tdea.edu.co
mailto:dago.bedoya@correo.tdea.edu.co


365

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 Alcides Arguedas y su comprensión de Bolivia: una interpretación desde el ensayo “

exponencial desde comienzos del siglo XXI (van Laerhoven y 
Ostrom 2007; Hess y Ostrom 2016; Bollier 2016). 

En este el escenario de los bienes comunes inmateriales se 
sitúa la educación, relación analizada en algunos estudios 
alrededor del mundo. Gyuris (2014), por ejemplo, en una de sus 
publicaciones donde estudia el sistema educativo en la Hungría 
comunista, concluye que la educación no es un bien común, pero 
sí un escenario en el que transitan y reproducen bienes comunes. 
Sin embargo, también afirma que su estudio de caso no puede ser 
generalizable y que es posible que en otros niveles de Hungría, 
o que en otros países, se puedan presentar casos donde la 
educación se muestre como un bien común inmaterial. 

Esta aclaración es particularmente valiosa, porque, en efecto, 
hay casos que permiten demostrar que la educación puede 
ser un bien co-gestionado por las comunidades. En efecto, 
estudios como los realizados por Licandro y Yepes (2018), Winn 
(2015), Wright et al. (2011), Dekker y Kuchař (2021), Pechtelidis 
y Kioupkiolis (2020), Pechtelidis (2020), Neary y Winn (2017) y 
Garnett (2011), fortalecen el supuesto teórico que la educación – 
en cuanto a fenómeno social –, va más allá de la escolarización 
que sigue la dicotomía público/privado, y puede fundamentarse 
en instituciones informales. Por ello, en el presente artículo se 
analiza el sistema de educación propia como un bien común, 
desde un enfoque conceptual sustentado en las instituciones de 
acción colectiva de Elinor Ostrom, a partir del caso del Resguardo 
Indígena de Males, en el departamento de Nariño al sur de 
Colombia.

Teoría: Bienes Comunes, Instituciones de Acción 
Colectiva y el Marco de Análisis y Desarrollo 
Institucional
Ostrom (1990) definió los recursos de uso común como aquellos 
que se caracterizan por ser de acceso compartido y de uso difícil 
de excluir; esto le imprime el rasgo de ser susceptibles a ser 
sobreexplotados debido a su naturaleza. La autora incluye en 
esta categoría las pesquerías, los pastizales, sistemas de riego 
y bosques, los cuales son gestionados por comunidades a través 
de arreglos institucionales y reglas colectivas. Además de estos 
bienes de orden biofísico, se extienden a los denominados 
comunes inmateriales que comparten características similares, 
como la paz, la justicia o la educación, por nombrar algunos.

Un bien común puede referirse a un recurso natural o hecho por 
el hombre que se caracteriza por ser suficientemente grande para 
que un conjunto de personas o usuarios puedan disfrutar del 
mismo y excluir a otros sujetos de sus beneficios (Ostrom 1990; 
Ostrom 2008). En otras palabras, hace referencia a todo recurso 
del cual no existe propiedad exclusiva (pública o privada), y que es 
gestionado y administrado con éxito por una colectividad (grupo 
humano o comunidad). Un bien común se encuentra determinado 
por las relaciones complejas y dinámicas que surgen entre los 
individuos en función de obtener un beneficio del mismo. Para que 

un recurso sea común, requiere de instituciones, esto es, reglas 
reproducidas que facilitan la administración y gestión colectiva 
de manera sostenible (Ostrom 1990; Rodotà 2017; Ramis 2018). 

Las instituciones son prescripciones que organizan las 
interacciones humanas, en otras palabras, reglas de juego 
moldeadas por las expectativas y la reciprocidad como elementos 
clave para la configuración del comportamiento humano (Ostrom 
1990; Ostrom 2000; Hess y Ostrom 2016). Una institución o 
arreglo institucional es un logro social producto de un proceso 
histórico que guarda en su interior autonomía propia y capacidad 
de forjar conductas humanas (Kapp 1968; Aguilera 2012); y por 
ello, solo puede ser estudiada y aprehendida a través de un 
pensamiento sistémico. Ostrom (1990) define las instituciones 
como reglas de uso que se emplean para definir: derechos 
para tomar decisiones o ejecutar acciones, acciones que están 
prohibidas, procedimientos de afiliación, información que puede 
y no facilitarse, entre otros.

De esta manera, las instituciones son verdaderos arreglos que 
permiten, desde una base sociocultural e histórica del grupo 
humano, guiar las acciones y los comportamientos de los sujetos 
involucrados en razón de un bien que se considera común o 
colectivo. Los arreglos institucionales pueden ser muy variados 
y operar en distintos niveles, y como reglas de juego pueden 
ser modificadas impactando en los resultados (Ostrom 1990). 
Por ello, las instituciones deben mostrar cierta estabilidad, pues 
solo a través de arreglos institucionales sólidos es posible la 
sostenibilidad del bien común. 

La complejidad que encierra los bienes comunes, y que es 
decantada en las sinergias entre múltiples elementos que se 
relacionan en el marco de las instituciones, exige de herramientas 
capaces para su aprehensión, análisis y comprensión. Una 
herramienta metodológica, también diseñada por Ostrom (1991) 
para este fin, corresponde al Marco de Análisis y Desarrollo 
Institucional [IAD, por sus siglas en inglés]. El IAD como se 
muestra en la figura 1, permite situar y contextualizar los arreglos 
institucionales en un marco más amplio de componentes. 

Figura 1
Marco de Análisis y Desarrollo Institucional

Fuente: elaboración propia a partir de Ostrom (2005)



366

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 Alcides Arguedas y su comprensión de Bolivia: una interpretación desde el ensayo “

Estos componentes, por un lado, se relacionan con elementos que 
moldean y refuerzan dichas instituciones como las condiciones 
biofísicas y materiales, y los atributos de la comunidad -variables 
exógenas-; y, por otra parte, las instituciones conducen a 
reproducciones y cambios en la arena de acción donde se 
presentan variadas situaciones entre distintos actores clave. 
Las interconexiones de las variables generan interacciones y 
resultados frente al bien común. Para Ostrom (1990; 2005), se 
está ante la presencia de un recurso de uso común o bien común, 
cuando se logra reconocer en el fenómeno los ocho principios 
identificados en la figura 1, aunque se discute en la literatura la 
generalización plena de estos (Araral 2014). Incluso, también se 
considera la adaptación del modelo IAD, dependiendo del tipo 
de recurso analizado como sucede cuando se trata de bienes 
comunes del conocimiento (Ostrom 2005; Ostrom 1990; Hess y 
Ostrom 2016; Hess y Ostrom 2003).

Métodos y Materiales
El escenario de estudio correspondió al Pueblo Pastos, una 
comunidad indígena o un pueblo originario, que se extiende por el 
sur de Colombia entre los departamentos de Nariño y Putumayo, 
hasta el Ecuador. Se trata de un amplio colectivo indígena que 
reúne a 123 mil personas dividido en 25 resguardos. Uno de estos 
es el Resguardo Indígena de Males, el cual tiene 8.600 km2 y 18 
mil habitantes. Dentro del Resguardo se encuentra el municipio 
de Córdoba, espacio con características urbanas y organización 
político-administrativa combinada. Para los indígenas, hay un 
municipio dentro del Resguardo, y no al contrario. En el sector urbano 
se encuentra la Institución Educativa San Bartolomé, aunque hay 
varios centros educativos de carácter rural a lo largo del Resguardo, 
además de instituciones sustentadas en prácticas ancestrales con 
capacidad formativa autoreproducidas históricamente. 

Los indígenas de Males guían su vida en comunidad conforme 
a la ley de origen1, el derecho propio, el derecho mayor y la 
justicia propia, integrada por reglas, principios y concepciones 
reproducidas entre sus relatos, historias y palabreos. Estos 
esquemas normativos, por tanto, se encuentran conexos a 
la cosmogonía, cosmovisión y cosmofilosofía indígena. Los 
indígenas se consideran hijos de los Andes y siguen los pasos 
de la gran cacica Francisca Chapuel, quien dejó el territorio como 
legado, a través del Título 509, y con ello, la defensa de la tierra 
en cualquier tiempo. Cada hombre y mujer indígena exalta este 
compromiso histórico, por lo que llevan adelantando esfuerzos 
para la conservación y recuperación de tierras. Desde la década 
de 1980 afianzan la idea de “recuperar la tierra para recuperarlo 
todo”, y ese «todo» incluye la cultura, las tradiciones, la identidad, 
la dignidad y la historia. 

La organización política de los indígenas se encuentra sustentada 
en la figura del resguardo, institución legal de naturaleza especial 

1	 La cosmogonía del Resguardo Indígena de Males se afianza en la narración mágica de los hechiceros Chispas y Guangas, quienes son ejemplo de la dualidad y la complementariedad 
para una vida equilibrado o una vida equilibrada. Este a su vez es un principio que enraíza el pensamiento indígena en su cosmovisión, cosmofilosofía, el derecho propio y la justicia 
propia.

que designa la propiedad comunitaria de un grupo étnico sobre 
un territorio particular. De esta manera, pueden co-gestionar 
el territorio conforme a sus tradiciones y pautas culturales, 
así como de disponer sus propias autoridades y mecanismos 
de participación. El cabildo mayor es la estructura política 
de gobierno con capacidad para decidir y dialogar con otras 
estructuras de poder, como el municipio, el departamento o la 
nación. Al lado del cabildo, cuyo representante es el gobernador 
—electo por votación popular—, se encuentran los mayores y las 
mayoras, los taitas y las mamas, quienes en su caminar legitiman 
el saber que orienta a la comunidad indígena. Son respetados, 
escuchados y valorados en diferentes espacios de participación 
social y política.

La institución del municipio y los centros escolares de las 
zonas rurales del Resguardo, brindan formación en los distintos 
niveles de educación formal —preescolar, primaria, secundaria 
y media académica / técnica—. Estas funcionan bajo lógicas 
escolarizadas que son propias de occidente con grados, niveles, 
mecanismos de control, entre otros, y que no pueden ser superadas 
o modificadas pese a que sus docentes son profesores indígenas. 
De esta manera, aunque las escuelas intentan religar saberes 
ancestrales y formas culturales con los contenidos curriculares 
que se disponen desde el Ministerio de Educación Nacional, 
no es posible reemplazar esta lógica. De todos modos, algunas 
escuelas como la Institución Agropecuaria Indígena Tequis, 
incorpora con fuerza las prácticas culturales y tradicionales del 
territorio, y un ejemplo de ello es el Cabildo Menor Estudiantil, 
que sigue las formalidades del Cabildo Mayor, estrategia que 
tiene por propósito reproducir las formas de gobernanza. 

Corresponde a un estudio fundamentado en el paradigma 
sistémico y el enfoque cualitativo de nivel explicativo (Martínez 
2017; Martínez 2009; Martínez 2011; Luhmann 1996). Se empleó 
como método la etnografía fundamentada, un diseño ecléctico y 
combinado que reúne principios, lógicas, reglas y procedimientos 
propios de la etnografía y la teoría fundamentada (Glaser y 
Strauss 1967; Charmaz 2006; Battersby 1981; Babchuck e 
Hitchcock 2013). 

Si bien inicialmente se habían diseñado entrevistas 
semiestructuradas, cartografías sociales y observación 
participante para la recolección de la información, lo cierto 
es que el encuentro con la población y el territorio, con sus 
particularidades y características, exigió flexibilidad, apertura y 
adaptación por parte del equipo investigador durante las varias 
semanas de trabajo en el territorio. De allí que se adoptara como 
técnicas de recolección de información de la etnografía como la 
observación sistemática y controlada de lo que acontece en el 
torno del investigador, para obtener información significativa, la 
cual, además, requirió de algún grado de participación. 



367

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 Alcides Arguedas y su comprensión de Bolivia: una interpretación desde el ensayo “

Figura 2
Tierras ancestrales del Resguardo Indígena de Males

Fuente: Trabajo de campo, junio de 2023

2	 Diálogo abierto entre personas a través de rituales alrededor del fogón vinculados a la cosmología local y el consumo de mambe, rape y otras plantas medicinales.

3	 El mingueo goza de las mismas características del palabreo, pero se diferencia en su propósito que es la co-construcción de soluciones a problemas que son comunes.

La participación, no es otra cosa que una instancia necesaria de 
aproximación a los sujetos donde se juega en la reciprocidad. Es 
desde esta condición que se dirime qué se observa y en qué se 
participa (Guber 2004). Además, pone el énfasis en la experiencia 
vivida por el investigador apuntando su objetivo a “estar adentro” 
de la sociedad estudiada. La experiencia de investigación 
permitió detectar las situaciones en que se expresan y generan 
los universos culturales y sociales en su compleja articulación 
y variedad. La experiencia y la testificación son entonces “la” 
fuente de conocimiento del etnógrafo: él está allí (Holy 1984). 

En este sentido, lo interlocutores situaron la comprensión del 
escenario práctico en el ‘palabreo2’ y el ‘mingueo3’, estrategias 
sistemáticas atravesadas por el caminar del territorio sagrado 
de la pachamama, que se encuentra religada a la memoria, 
la experiencia y las prácticas de los indígenas. No se trata de 
técnicas tradicionales de recolección de información, sino de 

prácticas socioculturales y cosmológicas propias del Pueblo 
Pastos, que transformaron la manera de acceder a la información 
en esta investigación.

Se hicieron grabaciones en audio y vídeo de los palabreos 
y mingueos, y de igual forma, se hizo registro audiovisual 
para apoyar las observaciones participantes. Se hicieron 
transcripciones de estas de manera fidedigna y de allí se 
seleccionaron textos in vivo que resultaban significativas a la luz 
de los propósitos investigativos. Estos, a su vez, fueron analizados 
a través de una matriz de codificación y categorización en cuatro 
niveles: codificación abierta, codificación temática, codificación 
axial y categorización selectiva. Aunque Strauss y Corbin (2002) 
proponen tres niveles de codificación -abierta, axial y selectiva-, 
dada las extensas transcripciones y el número significativo de 
unidades de análisis, se incluyó como punto intermedio entre 
la codificación abierta y axial, un proceso que se denominó 



368

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 Alcides Arguedas y su comprensión de Bolivia: una interpretación desde el ensayo “

codificación temática para adelantar una clasificación de los 
códigos de primer nivel. Después de ello, se diseñaron redes 
semánticas con recurrencias, número de palabreos vinculados y 
densidades relevantes, para exponer en perspectiva sistemática 
los resultados obtenidos.

Tanto el acceso como el desarrollo del ejercicio in situ, exigió de 
encuentros, diálogos y compromisos continuos entre el equipo 
de investigación y la comunidad del Resguardo Indígena de 
Males. Se adelantaron reuniones sincrónicas con los sabedores 
y sabedoras, espacios en el que se concertaron compromisos. 
Desde el punto de vista ético, se acordó el pleno reconocimiento 
de la comunidad, sus participantes y los saberes compartidos por 
todos ellos. Esto implicó, por solicitud expresa de la comunidad, 
el uso de los nombres de los participantes en la escritura de los 

4	 Para este artículo científico, se sistematizaron los códigos abiertos de las codificaciones temáticas de los numerales 1-12, 14, 17-19, 21. Estos sustentan la institucionalidad del 
subsistema educativo no escolarizado.

resultados. De la misma manera, se acordó el respeto pleno por 
su cultura y comunidad, debida transcripción de los discursos de 
los participantes y devolución sistemática de los hallazgos con 
los sabedores y sabedoras.

Resultados
Se adelantaron 2.570 codificaciones abiertas incluyendo 
recurrencias que se distribuyeron en seis grandes ejes siguiendo 
el IAD propuesto por Ostrom (2005), como se muestra en la tabla 
1. Tras un proceso de subclasificación de las codificaciones 
temáticas (37), esto es, procesos de relacionamiento por 
homogeneidad semántica, se construyeron 114 códigos axiales 
que sirvieron de base para el diseño de 20 categorías emergentes 
o inductivas.

Tabla 14

Codificaciones temáticas según ejes de análisis del IAD y cantidad de códigos asociados con recurrencias

Saber (#481) Arena de acción (#286) Interacciones (#372)

1_Naturaleza del saber
2_Propósitos frente al saber
3_Saberes reconocidos
4_Limitaciones frente al saber

22_Actores en el saber

23_Organización sociopolítica

24_Sabedores(as) y Mayores(as)

25_Profesores y Cultura

26_Posibilidades en las interacciones
27_Conflictos en las interacciones
28_Caminar en occidente
29_Limitaciones en el marco de la cultura
30_Estrategias de conservación
31_Interacciones escuela-entorno

Atributos de la comunidad (#238) Resultados (#198)

5_Cosmogonía
6_Cosmología
7_Cosmovisión
8_Personalidad y naturaleza
9_Personalidad y cultura
10_Territorial
11_Tecnificación y tecnologización

32_Resultados de la escolarización

33_Resultados políticos

34_Resultados en el marco de la cultura

35_Resultados en el marco comunitario

36_Profesionalización

37_Retos de la educación propia
Reglas (#996)

12_Institucionalidad informal
13_Escolarización y saber
14_Organización y saber
15_Resistencias en la escolarización
16_Institucionalidad combinada
17_Enseñanza
18_Aprendizaje
19_Confianza y reciprocidad
20_Cambios en la escolarización
21_Evaluación

La amplia codificación demuestra que el sistema educativo 
del Resguardo Indígena de Males se encuentra integrado 
por dos subsistemas: uno escolarizado respaldado por reglas 
formales impuestas por el Estado y otro no escolarizado —o de 
educación propia— sustentado en reglas informales, los cuales 
coexisten bajo lógicas propias que se autoreproducen. En ambos 
participan los sujetos de manera recíproca por la confianza que 

estas estructuras sociales generan, aunque los factores que 
inciden en dicha confianza son diferentes para cada uno. Los 
subsistemas educativos enunciados se muestran como estructuras 
independientes con finalidades diversas: mientras que el 
escolarizado promueve la carrera, la especialización y la titulación, 
el otro promueve la trascendencia, el equilibrio en el camino de la 
espiral y una cohesión comunitaria-territorial en sentido holístico.



369

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 Alcides Arguedas y su comprensión de Bolivia: una interpretación desde el ensayo “

Ambos subsistemas educativos son el resultado de un proceso de 
evolución histórica en diferentes niveles sociales. El escolarizado 
se encuentra fuertemente tensionado por los sistemas jurídico, 
científico y económico, además de regularse por campos de 
las ciencias de la educación como la pedagogía, la psicología, 
la sociología, la filosofía, entre otros. La institucionalidad del 
subsistema escolarizado, sin duda, alcanza un alto nivel de 
complejidad, pero un escaso grado de flexibilidad. Por otro 
lado, el subsistema no escolarizado —desde el caso objeto de 
estudio—, no se encuentra irritado por los sistemas sociales 
como el jurídico o científico, ni por las ciencias de la educación. 
Las particularidades, características y funcionamiento de este 
subsistema serán descritos en las próximas páginas a fin de 
evidenciar que se trata de un bien común.

5	 Las tulpas son tres piedras, y en medio de estas, se ubica el fogón, el fuego, elemento que tiene una fuerte carga simbólica.

6	 El fogón o el fuego es la llama que se enciende en los hogares del Pueblo Pastos para preparar alimentos y/o palabrear.

7	 Frente al código axial, el primer número se refiere al nivel de recurrencia y el segundo a la cantidad de palabreos con los que se asocia. El tercer número que se muestra en las 
redes semánticas indica el nivel de densidad, esto es, cantidad de conexiones entre el código axial y los códigos abiertos vinculados.

8	 La minga es una práctica ancestral que implica la reunión de la comunidad para dar respuesta a problemáticas comunes. Se distinguen mingas de pensamiento y mingas de 
trabajo.

9	 Espacio en el que se cultivan y cosechan alimentos y plantas medicinales, y en el que media una carga simbólica.

Reglas del subsistema educativo no escolarizado: 
institucionalidad compleja, arraigada a un  
sentipensar-se indígena y a un tejer-se al territorio 
La institucionalidad autoreproducida que emerge para este 
subsistema son: 1) la tulpa5 y el fogón6 [91:16]7, 2) la minga8 
de trabajo - pensamiento [35:11], 3) la chagra9 [35:6], y 4) el 
territorio [26:7], todas cohesionadas por principios [148:20] 
y propósitos [86:12], tanto diferenciados como compartidos. 
Los elementos enunciados se reúnen en la categoría ‘sistema 
educativo hipercomplejo: institucionalidad informal autopoiética, 
intencionada, reglada, participativa y crítica que cohesiona y 
moviliza’, ilustrada en la figura 3.

Figura 3
Red semántica para la categoría asociada a la institucionalidad del subsistema educativo no escolarizado



370

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 Alcides Arguedas y su comprensión de Bolivia: una interpretación desde el ensayo “

La categoría emergente da cuenta de la existencia de un subsistema 
de educación propia que agrupa instituciones ancestrales en las 
que se reproducen formas culturales valoradas por la comunidad. 
Esto significa que estas instituciones como espacios reglados son 
equiparables a la escuela para el caso del subsistema escolarizado. 
En primer lugar, se encuentra la tulpa y el fogón entendido como un 
‘espacio ancestral microsocial para abrigarse en el saber, fortalecer 
el tejido comunal y encontrarse en los saberes de la tradición oral y 
la espiritualidad’, que se reproduce desde los primeros momentos 
de vida en familia, y liderados, principalmente, por las abuelas y 
las madres, aunque también participan los abuelos y los padres. 
También se puede observar en el fogón, las interacciones de varias 
familias o de la comunidad con guía de sabedores y sabedoras, 
mayores y mayoras, o taitas y mamas:

El fogón nos invita a eso, a esa confianza, a esa reflexión, a 
ese contar historias, y también a sembrar legados para que 
los niños, los jóvenes, se vayan con esa pequeña historia del 
fogón, con ese origen a sembrar, digamos, y a promulgar esa 
sabiduría aprendida a partir del fuego (Pal-16-888, Darwin 
Guarán Guenguay, profesor indígena).

Yo creo que sí [todos hemos vivido el fogón], ¿no? Sí, porque 
es que la niñez de nosotros inicia allí. Nosotros hicimos parte 
de familias en donde las cocinas tenían un fogón y al final 
de la jornada, al final del día, todos nos reuníamos en ese 
fogón a contar cosas de lo que había sucedido y de pronto 
alguna persona, un mayor, llegaba y contaba historias y eso 
era delicioso, pues aparte de cualquier otra cosa, se aprendía 
mucho (Pal-16-889, Osvaldo Sánchez, profesor indígena).

La tulpa y el fogón guardan una significativa carga simbólica para 
la comunidad de Males, pues el fuego representa para ellos un 
abrigo, un ritual de conexión multidimensional, y la posibilidad de 
heredar la sabiduría de los ancestros y espíritus mayores a través 
de su presencia en dicho ritual. Por tanto, el fuego como espíritu 
sagrado que habla y comunica, es un catalizador de las energías, 
el mambeo de la palabra y la reflexión sentipensante. 

En el fogón se conjuga la tradición oral -los mitos, los cuentos, las 
leyendas y la música-, se piensan las decisiones del mañana, se 
religa de manera atemporal el mundo material e inmaterial, y se 
adelanta trabajo para la sostenibilidad familiar. Es un escenario 
de aprendizaje vital para la comunidad, practicado desde tiempos 
remotos por este pueblo originario y con reglas muy particulares, 
como se verá más adelante. Graciela Cando, madre tejedora de la 
comunidad habla de sus experiencias en la tulpa y el fogón:

A través de mi tiempo, de mi edad [he aprendido a hacer 
tejidos], mis abuelas eran tejedoras. Tejían en guanga, 
entonces fui aprendiendo de ellas, teñido natural. Entonces a 
partir de esas personas que conocen más, me estoy forzando 
mis conocimientos y, aprendí de mis abuelas los valores 
alrededor del fogón, la forma del urdido en la guanga, por lo 
cual, saber otras cosas de otras personas me conlleva a seguir 
aprendiendo (Pal-04-137, Graciela Cando, madre tejedora).

Otra institución del subsistema de educación propia corresponde a 
la minga de pensamiento y trabajo, la cual puede ser interpretada 
como “un escenario solidario, mancomunado y reflexivo para el 
bien común atravesado por saberes políticos y de la organización 
comunitaria”. Si bien, en la literatura se hace una distinción entre 
las mingas de pensamiento y trabajo, los resultados del estudio 
muestran que ambas se conjugan en la práctica porque no es 
posible la una sin la otra:

Me parece que la minga es una construcción completa, no es 
que haya minga de trabajo y minga de pensamiento, porque 
cuando se llega a la minga también hay pensamiento, la 
gente está hablando, están buscando soluciones para las 
problemáticas. Entonces la minga es un trabajo comunitario 
completo, no es que solamente vayan a trabajar y no haya un 
proceso de pensamiento, sino que se hace todo (Pal-16-898, 
Eimar Benavides, profesor indígena).

Esta práctica de formación conlleva al reconocimiento del 
contexto y sus problemáticas, a la identificación de objetivos 
comunes, al fortalecimiento del compromiso colectivo y a la 
acción solidaria: “minga es trabajo comunitario, cooperativo, 
colaborativo, y la gente se une para lograr un fin, y ese fin no es 
solamente un resultado físico, también es un resultado espiritual, 
personal, crecimiento personal” (Pal-16-899, Eimar Benavides, 
profesor indígena).

Al contrastarla con la tulpa y el fogón, la minga tiene un mayor 
alcance porque reúne un número amplio de personas que, 
desde ese compartir que los caracteriza con evidente desafío 
a la individualidad propia de occidente —y que está inmerso 
en el subsistema escolarizado—, los lleva a la configuración 
y fortalecimiento de esa común-unidad que distingue a los 
sujetos colectivos bajo una perspectiva cíclica que gobierna  
su cosmovisión:

Mira, lo que pasa es que hay una idea muy occidental, y es 
que lo occidental es individual. Bueno, yo busco mi beneficio. 
Entonces compartir se enfrenta a eso, choca con eso, porque 
estamos aquí acostumbrados a hacer comunidad. Uno tiene 
sus cosas en la casa, llega el vecino y uno le dice vaya 
llevando, y uno se va del vecino, como tomo su cafecito, vaya 
llevando también esto. O sea, ese compartir para nosotros es 
un estilo de vida, no es que sea un concepto como diferente 
a lo que, como un concepto único, como a lo que podamos 
definir, sino que eso es lo que nosotros hacemos siempre 
(Pal-16-901, Juan Ramiro Hernández, profesor indígena).

La tercera institución del subsistema no escolarizado es la chagra, 
“una experiencia de formación que entrelaza los saberes de la 
pachamama y la medicina ancestral para la salud, la seguridad 
y la autonomía alimentaria”. La chagra es un espacio para el 
cultivo de una gran variedad de vegetales, frutos y plantas que 
han estado presentes desde tiempos remotos en la alimentación 
de las familias indígenas, y en las prácticas de medicina ancestral 



371

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 Alcides Arguedas y su comprensión de Bolivia: una interpretación desde el ensayo “

para la sanación del cuerpo, el espíritu y el pensamiento (Reichel 
1971). Es común observar una chagra en las casas de cada una de 
las familias del Resguardo Indígena de Males, particularmente, 
las rurales, y en ella participan tanto adultos como niños.

Uno de los códigos abiertos que fundamenta esta institución es 
“ciencias de la chagra”, concepto que brinda una idea del alcance 
integral que tiene este espacio de aprendizaje, pues no se trata 
solo de técnicas de cultivo y cosecha. Además de todas las 
implicaciones que guarda el trabajar bajo una cosmovisión cíclica 
directamente sobre la tierra para el cuidado de la vida y para 
la autosostenibilidad alimentaria, la chagra combina distintos 
saberes que han sido heredados y reproducidos: cosmogónicos 
y cosmológicos, espirituales, de una comprensión sentipensante 
del territorio —que también siente y piensa—, de las ordenanzas 
del sistema normativo —ley natural, ley de origen y derecho 
mayor— y de un conocimiento social que trasciende porque 
brinda pautas para coexistir en armonía: 

Yo vengo de un territorio donde mi abuela me decía, no corte 
la matica tal día porque la luna no tiene una energía fuerte. 
Me decía córtese el cabello en una luna creciente, vaya a 
la chagra, o sea la huerta. [Con] las ciencias de la chagra y 
empecemos a ver que hay, miramos donde pega el viento, 
estamos viendo geografía, entonces hicimos unos gallitos 
allá, entonces con un norte, con un sur, sabemos dónde 
pegan los vientos, pusimos un pluviómetro pequeño que es 
un tarrito con unas vainas para empezar a mirar condiciones 
climáticas. También estoy viendo biología, estuve viendo 
microorganismos, estuve viendo... y no estoy en una escuela 
y mi abuela no fue a la escuela y eso (Pal-04-296, Suan Silva, 
maestro tejedor indígena).

Finalmente, el territorio en toda su plenitud, corresponde a la 
última institución del subsistema educativo no escolarizado. Se 
trata del “gran maestro, una presencia material y espiritual que 
guía, comunica y protege”. El territorio ancestral guarda saberes 
vivos que son comunicados, y a su vez, es un organismo vivo que 
puede, al igual que el ser humano, estar sano o enfermarse. La 
cosmovisión de la comunidad indígena es que hay una relación 
interdependiente entre el hombre y el territorio, ambos crean 
una sola unidad, y por este motivo, las desarmonías en las 
personas son una manifestación de la enfermedad que aqueja 
a la madre naturaleza:

Creo que el territorio, como lo miro desde mi perspectiva, 
desde mi experiencia, el territorio es uno mismo. Entonces, 
cuando uno, digamos, está enfermo, o tiene descoordinadas 
algunas cosas por ahí, es porque el territorio también está 
enfermo. Es una asociación, digamos, de micro a macro. Es 
como cuando uno, digamos, piensa de tal manera y resulta 
que el territorio está pensando así (Pal-16-906, Juan Ramiro 
Hernández,  profesor indígena).

En esa medida, la comunidad desarrolla una sensibilidad 
particular para poder conectarse y relacionarse con el 

territorio. Se trata de una relación amorosa y de protección 
mutua equilibrada, capaz de superar la visión instrumental de 
la naturaleza, aquella en la que el territorio solo es objeto de 
explotación para un consumo desmedido:

El equilibrio también, y hace un momento lo había dicho, 
comprendiendo a la naturaleza como un lugar vivo. No 
solamente como occidente nos empezó a enseñar que la 
naturaleza es un medio de explotación, sino más bien decir, 
venga, la naturaleza es un organismo vivo. Por ejemplo, una 
montaña se puede transformar en un cerro tutelar, en un 
espíritu que nos está protegiendo (Pal-16-907, Juan Ramiro 
Hernández, profesor indígena).

Entonces, esos saberes del territorio que son múltiples, 
reconocer el territorio qué es caminar el territorio, vivenciar 
el territorio, sentir el territorio, nosotros allá hacemos 
cosas como que nos vamos caminando descalzos hasta la 
montaña. Porque estoy uniendo la planta de mis pies, que es 
mi primer territorio, con la planta de mi territorio geográfico 
y así me pique la piedrita, me ortigue la matica. Los niños 
van aprendiendo que mi primer cuerpo [territorio] es una 
extensión de mi segundo territorio (Pal-04-299, Suan Silva, 
maestro tejedor indígena).

Por otro lado, el territorio guarda una espiritualidad que es 
reconocida por la comunidad indígena. Si bien esta espiritualidad 
se manifiesta en todo el espacio de asentamiento del Pueblo 
Pastos, hay lugares que, conforme a su cosmovisión, son 
sagrados y dignos de respeto por su potencial sanador. Esta 
concepción sagrada del territorio coherente con la cosmovisión, 
la cosmogonía y la cosmología inherente a la personalidad de la 
comunidad indígena, se ve reproducida en la misma cotidianidad 
comunitaria: en la lengua propia, la simbología, la vestimenta, 
los palabreos, los fogones, las mingas, las chagras, en síntesis, la 
totalidad del sentipensar indígena. El lenguajear es una capacidad 
tanto humana como no humana —pues el territorio también 
la posee—, materializada en distintos códigos comunicativos 
que son comprendidos y empleados en distintos niveles de la 
personalidad por los miembros de la comunidad. 

Reglas, principios y propósitos de la institucionalidad en 
el sistema de educación propia
La institucionalidad del subsistema educativo no escolarizado 
se encuentra anclado a un conjunto de reglas, principios y 
propósitos. En el caso de las reglas, estas demuestran un alto 
grado de flexibilidad comparado con el subsistema educativo de 
carácter escolarizado, y por ello, se identifican con el código axial 
“palabreo sentipensante, compartir como fin último y creación 
de un multitejido social”. El principio de mayor recurrencia es el 
palabreo, una experiencia que va más allá del acto de comunicar 
y recibir un mensaje, pues supone reflexión sentipensante y 
espiritual: la palabra se mambea, se remoja, se amanece. Su 
propósito es ser compartida desde una óptica cíclica, por lo 
que exige de la ritualidad y la armonización. También reclama 
de la presencia del otro, una juntanza en la diversidad que une 



372

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 Alcides Arguedas y su comprensión de Bolivia: una interpretación desde el ensayo “

desde los valores compartidos del compromiso, la solidaridad, la 
autoresponsabilidad y la honestidad. Ellos que se autoperciben 
como dueños del saber y la herencia social, cultural y espiritual, 
se sienten llamados a participar de manera activa y permanente 
en el marco de la institucionalidad no escolarizada. De allí 
que se observe una autogestión, una autoreproducción de 
las formas culturales valoradas y una adherencia autónoma: 
“nosotros como dueños de nuestra cultura, como protagonistas 
en este territorio del Resguardo de Males, nosotros somos los 
verdaderos educadores de nuestra cultura, a nuestros hijos, a 
nuestros nietos” (Pal-14-715, Enda Mueses, sabedora).

Los propósitos del subsistema educativo no escolarizado son una 
expresión del rechazo al principio de individualidad y competencia. 
Por ello, bajo esta institucionalidad, se reproducen valores, se 
conserva la tradición y la historia, se tejen los pensamientos, se 
sana la persona y el territorio, se fortalece la seguridad y soberanía 
alimentaria, se reproduce la autoridad, se hermana y moviliza, 
se comparte en colectivo y se alcanza el bienestar común. A 
partir de estos propósitos, además de las reglas aplicadas, es 
natural inferir que hay un sistema de conocimiento diferenciado y 
particular que se arraiga y desplaza dentro de la institucionalidad 
del subsistema no escolarizado. Tanto la institucionalidad como 
el sistema de conocimiento alcanzan un fuerte enraizamiento por 
la confianza y reciprocidad que se configura. 

Confianza y reciprocidad en el marco de la 
institucionalidad educativa no escolarizada
¿Cómo se mantienen y reproducen las instituciones del 
subsistema educativo no escolarizado? ¿Qué lleva a que la 

comunidad participe en instituciones como la tulpa y el fogón, la 
chagra, la minga o el territorio? La base de esta institucionalidad 
es la confianza y la reciprocidad: confianza porque se toma como 
segura, adecuada, oportuna y proporcional la participación del 
otro, y recíproca porque hay expectativa de una retribución 
equitativa. Esto se hace manifiesto en el mismo compartir como 
estilo de vida:

Aparte de que, como decía mi profe Ramiro, el compartir 
también fortalece lo que somos. El compartir, como dice, 
dar y después voy a otra parte y así me van a dar a mí. 
Entonces, uno como que está inmerso, aprende, sigue 
siendo de la comunidad. Sigue aprendiendo, no deja de 
ser. Aquí está. Eso es importantísimo acá en el territorio. 
Nosotros siempre vamos a alguna parte, damos, y así nos 
recibimos. Y así se fortalecen las relaciones, así fortalecen 
los lazos que existen entre las personas. No nos olvidamos 
(Pal-16-903, Osvaldo Sánchez, profesor indígena).

La red semántica de la figura 4 denominada “sistema educativo 
no escolarizado en constante autoorganización con dispositivos 
y herramientas reguladoras, aceptado y reproducido por 
la comunidad”, integra códigos axiales relacionados con 
dos temáticas que se relacionan y son interdependientes: 
organización y saber [73:12], y confianza y reciprocidad 
[80:12]. En el caso del segundo eje temático, cuatro códigos 
axiales evidencian las razones por las que se reproduce la 
institucionalidad del subsistema educativo no escolarizado y la 
participación autónoma en el mismo:

Figura 4
Red semántica para la categoría asociada a la organización y saber / confianza y reciprocidad



373

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 Alcides Arguedas y su comprensión de Bolivia: una interpretación desde el ensayo “

Primero. El subsistema se fundamenta en valores que son 
compartidos por la comunidad, por ejemplo, el rechazo a la 
individualidad, la exaltación del compartir, la transparencia, 
la tolerancia a la diversidad, la responsabilidad frente a 
compromisos comunitarios y el aporte mancomunado. Como 
ejemplo de ello:

Desde esa perspectiva también miro ese compartir que, 
pues obviamente, no lo vemos en el pensamiento occidental, 
porque tiende siempre a la competición. En cambio, acá no, 
el compartir no es que yo esté compitiendo con el otro, 
¿Quién da más? No. ¿Qué puedo aportar al otro? ¿Y el 
otro también a mí? ¿Qué me puede aportar? Pues, un dar, 
un resultado cíclico (Pal-16-905, Juan Ramiro Hernández, 
profesor indígena).

Segundo. El subsistema se ancla en el reconocimiento y 
legitimación de una normatividad y una autoridad propia. La 
ley natural, la ley de origen y el derecho propio, por un lado, y 
el esquema político de autoridad —Cabildo Mayor y Cabildos 
Menores, cabildantes, sabedores y sabedoras, mayores y 
mayoras, taitas y mamas, entre otros—, contribuyen no solo 
a la reproducción y regulación de la institucionalidad, sino 
que además llevan a la consolidación de una percepción de 
obligatoriedad generalizada respecto de las reglas en el marco 
de la educación propia:

Pues desde mi sentir y pensar como indígena, pienso que 
la educación, pues si pertenecemos a una comunidad de 
pueblos originarios, si vivimos en un territorio ancestral y 
milenario como lo es este, el territorio de San Bartolomé 
de Males, pienso que la educación debe forjarse en lo 
propio, en lo ancestral, o sea, la educación digamos en 
derecho propio, derecho mayor, ley natural, ley de origen, 
usos y costumbres (Pal-05-327, Gabriel Guerrero Quenguan, 
comunero y sabedor).

Tercero. El subsistema evidencia que hay una confianza y 
reciprocidad sobre el mismo porque los miembros de la comunidad 
muestran placer por lo ancestral desde esa co-identidad indígena 
forjada. La tradición oral transgeneracional y el encuentro 
comunitario entre resguardos son otras manifestaciones de esta 
percepción de seguridad sobre las instituciones del subsistema 
no escolarizado, al igual que la participación desde temprana 
edad: “Mire, cómo miramos aquí unos niñitos también [tejiendo], 
bordando, entonces eso sigue en la tradición”10 (Pal-04-110, Rosa 
Pisma Cárdenas, madre tejedora).

Cuarto. La historia que se reconoce como compartida entre 
los miembros de la comunidad indígena, los une e integra. 
Gracias a la cosmogonía, la cosmología y la cosmovisión, su 
lenguajear sentipensante y espiritual les ha permitido que la 

10	Doña Rosa Pisma se refiere al Taller de Tejidos adelantado con madres tejedoras con el maestro Suan Silva. Estos encuentros se realizaron en el Palacio de la Realeza Indígena 
de Males, y las madres tejedoras participaron con niños, niñas y jóvenes en el proceso.

institucionalidad del sistema de educación propia se forje sobre 
principios muy particulares y prácticas que para ellos tienen 
sentido y significado. Para ellos se hace real la interacción con los 
otros: indígenas, ancestros, espíritus sagrados y la pachamama:

Vamos a hacer una pequeña armonización, también a 
nuestros espíritus mayores pedirles permiso, a nuestros 
cuatro espíritus principales, a los cuatro elementos que 
somos nosotros, a nuestro Taita Fuego presente, Madre 
Agua, Taita Viento y Madre Tierra, donde nosotros estamos 
parados y nos alimentamos […] [Se hace la armonización 
con chapil que es expulsado por el mayor Alberto Chapuel 
sobre el rostro y el cuerpo de cada uno de los participantes] 
[Suena música de armónica durante el ritual]. Bienvenidos 
al Taita Fuego. Bienvenidos al Taita Fuego. Bienvenidos al 
Taita Fuego. Bienvenidos al Taita Fuego. Bienvenidos al Taita 
Fuego (Pal-14-673/675, Alberto Chapuel, sabedor y todos los 
participantes del fogón). 

Discusión
Los datos recolectados dentro de la investigación permiten 
entender la tesis de una institucionalidad no escolarizada 
—o de educación propia— que es co gestionada y co 
administrada por un amplio número de actores comunitarios 
en el Resguardo de Males, y que no es impuesta por vía 
administrativa o jurídica desde el Estado. La configuración de 
una institucionalidad robusta para la gobernanza de un bien 
común exige del cumplimiento de un conjunto de principios 
como los que se establecen dentro del Marco de Análisis y 
Desarrollo Institucional (IAD), el cual suministra información 
sobre las interacciones repetidas de los individuos respecto de 
sus selecciones, estrategias y comportamientos (Ostrom 1990; 
Ostrom 2005; Hess y Ostrom 2016).

Se observa que en el bien común estudiado hay límites claros, 
tanto para el recurso como para los beneficiarios del mismo 
(Parada-Trujillo et al. 2024). Este bien común en el lenguaje 
de la comunidad es designado como educación propia, la cual 
es plenamente diferenciada de la educación escolarizada del 
Estado. El hecho de establecer estas diferencias hace suponer 
que hay límites establecidos, otorgados por la misma comunidad 
sobre este recurso. A su vez, el adjetivo ‘propia’ muestra la 
connotación de adherencia colectiva que encierra este recurso: 
los miembros de la comunidad se sienten con el derecho de 
acceder a este tipo de educación, también perciben que este 
derecho les genera obligaciones sobre el bien común en materia 
de administración, gestión y reproducción. 

A diferencia de los bienes comunes biofísicos como una pesquería, 
un río o una laguna, lo cual se ve limitado en cuanto a unidades del 
sistema y distribución de estas entre los usuarios, la educación 
propia se muestra como un sistema ilimitado (Hess y Ostrom 2016).  



374

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 Alcides Arguedas y su comprensión de Bolivia: una interpretación desde el ensayo “

En efecto, ¿cómo se pueden cuantificar las unidades de un 
recurso que se materializa en tulpas y fogones, mingas, chagras 
y el caminar del territorio? Tampoco es nuestra pretensión 
hacer estos cálculos numéricos dada la orientación cualitativa y 
etnográfica de la investigación; pero sí es importante señalar que 
los límites del recurso y de los beneficiarios se pueden encontrar 
en los comportamientos y la participación de los individuos, las 
percepciones de estos sobre esta institucionalidad educativa no 
escolarizada y en el lenguaje empleado para referirse a la misma.

La institucionalidad que ya se ha venido mencionando en estas 
páginas, se encuentran soportadas en reglas muy fuertes producto 
de una evolución sociocultural histórica: la participación activa, la 
adherencia autónoma, la escucha a los mayores y las mayoras 
—sabedores y sabedoras, taitas y mamas, abuelos y abuelas—, 
el logro de fines comunes, el trabajo mancomunado, el palabreo, 
la multiconexión con el territorio, etcétera. La institucionalidad 
y las reglas que cobijan estas instituciones son coherentes 
con el contexto estudiado, en otras palabras, los atributos 
de la comunidad respecto de su cosmogonía, cosmología, 
cosmovisión y cultura, así como las características del sistema 
de conocimiento propio, permiten comprender la naturaleza de 
esta institucionalidad. Por ello, se admite que las condiciones 
sociohistóricas, culturales y espirituales del contexto, más que 
coherentes con los arreglos, son determinantes de los mismos.

Estas instituciones varían de un contexto indígena a otro, y esto 
implica que el fogón, la chagra, la minga o el caminar del territorio 
—que se reconocieron en la comunidad del Resguardo de 
Males—, pueden no estar presentes en otros casos estudiados 
y/o que adquieran otras denominaciones. Por ejemplo, Beltrán-
Véliz et al. (2024), parecen dar cuenta de espacios de formación 
que soportan el küme mogen o el buen vivir, en la región de la 
Araucanía en Chile: chalinpentukun, nütxan, ngülam, allkütun, 
rakizuam, entre otros. Por otra parte, Mayanza y Mora (2022) 
describen la chakana como una fuente de sabiduría indígena que 
tiene una presencia real entre los pueblos andinos originarios, 
y que podría ser equivalente a una institución no formal de 
educación propia. 

Otro punto a considerar es que varios estudios intentan defender 
la idea de una educación escolar que articule lo propio de los 
pueblos indígenas (Andrade et al. 2022; Zapata et al. 2022;  
Quintriqueo y Arias-Ortega 2019), sin reconocer la posibilidad 
de que el sistema escolarizado es imposible de modificar 
en su naturaleza, formas de legitimación y dispositivos de 
reproducción. De ahí el valor del trabajo de investigación que 
aquí se presenta, porque se sostiene que hay subsistemas 
educativos que coexisten, legítimos por distintos motivos y 
sustentados en procesos muy particulares. En tal sentido, un 
subsistema de educación no puede pretender modificar o alterar 
al otro a su semejanza. 

No es posible establecer el momento en el que emerge esta 
forma de educación propia a la vida social, por tanto, no 
es factible comprobar que los arreglos son producto de las 
decisiones colectivas de la comunidad originaria. Sin embargo, 
es razonable pensar que la relación íntima tejida con la madre 
tierra, los llevó en sus inicios a la construcción de un sistema 
de conocimiento complejo, holístico, no fragmentado y dinámico 
que exigía mecanismos particulares para su reproducción 
intergeneracional. Estos mecanismos estuvieron atravesados por 
estructuras sentipensantes anidadas en creencias, cosmovisiones 
y cosmologías muy alineadas a la pachamama, y por ello, el fogón 
y la chagra en la familia, la chagra y la minga en la comunidad, 
y el territorio en la familia, la comunidad y la espiritualidad, se 
convirtieron en instituciones robustas (Argoti et al. 2022; Ibáñez 
et al. 2024; Juaspuezan et al. 2022).

Pese a su emergencia hace siglos —anterior al subsistema de 
educación escolarizado—, la institucionalidad del subsistema 
educativo no escolarizado del Resguardo Indígena de Males, se 
muestra como una estructura flexible que admite adaptaciones y 
cambios a partir de los procesos sociales y políticos del contexto 
(Beltrán et al. 2024). De esta manera, se puede observar que las 
instituciones identificadas son empleadas por diferentes actores 
sociales que van desde la abuela y el abuelo en la familia, 
pasando por los jóvenes que se organizan en los cabildos menores 
dentro y fuera del territorio, hasta los mayores y las mayoras en 
espacios de mayor alcance que aglutinan a toda la comunidad o 
comunidades de varios resguardos. También es posible observar 
esta flexibilidad en la apertura de la comunidad para aceptar 
el subsistema educativo escolarizado, incluso, concertando 
la manera de integrar ambos subsistemas en algunos de sus 
componentes, aunque no sea posible la integración completa de 
ambos subsistemas en uno solo (Massé y Merino 2018). 

En todo caso, depende de determinadas personas de la 
comunidad indígena como los mayores y las mayoras —o 
los taitas y las mamas—, los procesos relacionados con la 
transformación de la educación propia. Estas personas están 
legitimadas por la misma comunidad para ser fuente de saber, 
guía en el caminar y puente en la espiritualidad, por lo que sus 
posturas y recomendaciones son tomadas en cuenta en las 
decisiones y acciones colectivas. Igualmente, en estos procesos 
juega un papel importante el Cabildo Mayor Indígena, así como 
otras instancias sociopolíticas, culturales y espirituales, que 
tienen como función, entre otras, la protección y la organización 
de la educación propia. 

La arena de acción que integra el subsistema educativo no 
escolarizado permite inferir que los arreglos de la elección 
colectiva no emergen de estructuras de gobernanza lineales y 
verticales, si no por el contrario, su origen se halla en la misma 
comunidad y en su amplia red de actores. Para el caso del 



375

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 Alcides Arguedas y su comprensión de Bolivia: una interpretación desde el ensayo “

subsistema no escolarizado, la posibilidad de tener una gran 
variedad de actores participando, genera, ineludiblemente, 
formas de monitoreo y control sobre la institucionalidad 
educativa en diferentes niveles y escenarios (Parada-Trujillo 
et al. 2024). En todo el esquema institucional no se observa la 
intromisión de instituciones externas del Estado o la imposición 
de normas jurídicas del ente legislativo. La normalización y 
reglamentación de la educación propia se hace bajo una especie 
de derecho propio consuetudinario, en otras palabras, con base 
en la costumbre. 

Todas estas características del subsistema educativo no 
escolarizado permiten el fortalecimiento de la confianza en 
los otros, y dada la naturaleza cíclica presente en las macro 
interacciones indígenas donde el compartir juega un papel 
prioritario, la reciprocidad se afianza como un asunto clave 
de la institucionalidad que sustenta la educación propia. En 
efecto, las narrativas de los participantes en esta investigación 
daban cuenta de un esquema de interacciones con resultados 
positivos a cada uno de los lados, lo que implicaba para ellos 
un cierto equilibrio: dar y recibir constituyen un estilo de vida 
que impacta sobre la forma en que se crea comunidad. Se trata, 
por tanto, de una cierta obligatoriedad social que emerge en 
la misma institucionalidad educativa no escolarizada, donde 
el intercambio es abierto, dinámico y entretejido. Si se piensa, 
esta reciprocidad no está presente en la educación escolarizada, 
cuya lógica está guiada por principios mercantiles que hacen del 
intercambio un fenómeno terminal, unidireccional y no relacional 
 (Ostrom 2000; Lucuix 2014).

Conclusiones
La investigación sugiere la coexistencia de dos sistemas de 
educación diferenciados para el caso del Resguardo Indígena de 
Males: uno con lógica escolarizante de tipo vertical que se impone 
aprovechando el poder coercitivo del Estado y cuyo escenarios 
de interacción son las escuelas; y otro que emerge de la propia 
historicidad del grupo indígena, aceptado como propio y que les 
permite conservar sus usos, tradiciones y costumbres, movilizarse 
y dar respuesta a las más diversas problemáticas que se perciben 
como relevantes. Desde una dimensión etnopolítica, el primero es 
un brazo del sistema de dominación en cuanto sirve de mecanismo 
para la reproducción del colonialismo, un modelo que exalta el 
eurocentrismo expresado en prácticas, discursos y valores. 

Contrario, la educación propia es un sistema abierto, flexible, 
colectivo y dinámico que, al emerger de abajo, permite la 
resistencia de la comunidad a los embates del colonialismo y el 
eurocentrismo. Este sistema de educación propia fundamentada 
en acuerdos históricos robustos y complejos que movilizan el 
fogón, la chagra, la minga y el caminar del territorio, ha constituido 
el espacio de reflexión-acción crítica de los indígenas de Males. 
Se trata de verdaderas instituciones que movilizan a la comunidad 
y transforman la realidad. Por ejemplo, la institucionalidad que 
se ha descrito ha permitido recuperar tierras, afianzar derechos, 
gestionar recursos, alcanzar reconocimientos, resignificar 
la identidad, recordar el saber ancestral, volver al camino y 
ombligarse al territorio. 

De esta manera, el estudio propone que otros contextos indígenas 
reconozcan las potencialidades de la educación propia y las 
instituciones de formación ancestral de cara a las problemáticas 
multidimensionales y estructurales que enfrentan, y a las luchas 
que deben librar en el marco de un sistema neoliberal que 
impulsa diferentes estrategias de colonialismo. También permite 
sugerir la necesidad de hacer una distinción entre sistema 
educativo escolarizado y propio, pues ambos regidos por lógicas 
diametralmente opuestas, llevan a la dificultad de su encuentro. 
De ahí que sea fundamental volver a la formación en el fogón, el 
trabajo reflexivo de la minga, la comprensión de la chagra y sus 
oportunidades en los campos de la alimentación, la medicina y el 
aprendizaje, y la conexión con el territorio para saberlo escuchar. 

Agradecimientos:
Al Resguardo Indígena de Males, al Cabildo Mayor del Resguardo 
y a su señor Gobernador; a la compañera Leidy Chapuel, 
indígena de este pueblo ancestral y Líder de las Juventudes; 
al grupo de Sabedores y Sabedoras de la comunidad; a los 
Taitas y a las Mamas por sus enseñanzas y aperturas; a los 
profesores indígenas y a los directivos de la escuelas que nos 
abrieron sus puertas; y otros con quienes se tuvo oportunidad de 
palabrear y compartir. Este manuscrito es resultado del proyecto 
de investigación CODEI N° 206001296 (Acta de Inicio No 1  
del 26 de enero de 2023) del Tecnológico de Antioquia Institución 
Universitaria y la tesis “La educación como un bien común. ¿Un 
nuevo enfoque? Posibilidades y alternativas” adelantada en el 
marco del Doctorado en Educación y Estudios Sociales de la 
misma institución.



376

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 Alcides Arguedas y su comprensión de Bolivia: una interpretación desde el ensayo “

Referencias
Aguilera, F. 

2012. Elinor Ostrom, las instituciones y los recursos naturales 
de propiedad común: pensando con claridad más allá de las 
panaceas. Revista de Economía Crítica 14:340-361.

Andrade, E., S. Quintriqueo y K. Arias-Ortega 
2022. Contenidos educativos mapuches y espacios ecológicos-

culturales en la Araucanía: desafíos para una educación 
intercultural. Diálogo Andino 67:88-98.

Araral, E. 
2014. Ostrom, Hardin and the commons: A critical 

appreciation and a revisionist view Environmental Science 
& Policy 36:11-23.

Argoti, M., C. Ramírez y Y. Medina 
2022. La oralidad alrededor del fogón de la comunidad indígena 

del Resguardo de Males. Horizontes Pedagógicos 24:65-72.

Babchuck, W. y R. Hitchcock 
2013 Grounded Theory Ethnography: Merging Methodologies 

for Advancing Naturalistic Inquiry. Adult Education Research 
Conference 26-33 

Battersby, D. 
1981. The use of ethnography and grounded theory in 

educational research. McGill Journal of Education 16:91-98. 

Beltrán-Véliz, J., J. Tereucán y J. Gálvez-Nieto 
2024. Procesos educativos y actividades socioculturales que 

sustentan el küme mogen. Aporte para alcanzar la armonía 
en contextos educativos interculturales, región de la 
Araucanía. Diálogo Andino 73:84-94.

Bollier, D. 
2016. El ascenso del paradigma de los bienes comunes. En Los 

bienes Comunes del Conocimiento, editado por C. Hess y 
E. Ostrom, pp. 51-64. IAEN / Traficantes de Sueños, Quito, 
Ecuador.

Charmaz, K. 
2006. Constructing grounded theory: A Practical guide through 

Qualitative Analysis. Sage, Londres, Inglaterra.

Dekker, E. y P. Kuchař 
2021. The Ostrom workshop: artisanship and knowledge 

commons Revue D’Economie Politique 131:637-664.

Dolšak, N. y E. Ostrom (edit.) 
2003. The commons in the new Millennium: Challenges and 

Adaptation. The MIT Press, Cambridge, Inglaterra.

Garnett, R. 
2011. Ostrom and liberal education: The college classroom as 

knowledge commons The Annual Proceedings of the Wealth 
and Well-Being of Nations 4:45-56.

Glaser, B. y A. Strauss 
1967. The discovery of grounded theory: strategies for 

qualitative research. Sociology Press, Mill Valley, EEUU.

Gould, P. y K. Pyburn 
2017. Collision or collaboration. En One world Archaeology, 

editado por I. Domingo y N. Matsumoto, pp. 171-187. 
Springer, Nueva York, EEUU.

Gyuris, F. 
2014. Basic education in communist Hungary. A commons 

approach International Journal of the Commons 8:531-553. 

Guber, R. 
2004 El Salvaje Metropolitano: Reconstrucción del 

Conocimiento social en el Trabajo de campo. Paidós,  
Buenos Aires, Argentina.

Hardin, G. 
1968. The Tragedy of the Commons Science 162:1243-1248. 

Hess, C. 
2012. The unfolding of the knowledge commons. St Antony’s 

International Review 8:13-24.

Hess, C. y E. Ostrom 
2003. Ideas, artifacts, and facilities: information as a common-

pool resource. Law and Contemporary Problems 66:111-145.

Hess, C. y E. Ostrom (edit.) 
2016. Los bienes Comunes del Conocimiento. IAEN / Traficantes 

de Sueños, Quito, Ecuador.

Holy, L. 
1984. Theory, Methodology and research process. En 

Ethnographic research. A Guide of General Conduct, 
compilado por R. Ellen, pp. 13-34. Academic Press,  
London, Inglaterra.

Ibáñez-Salgado, N., S. Druker-Ibáñez y S. Rodríguez-Olea 
2024. Sistemas de conocimiento que enmarcan procesos 

de aprendizaje en familias mapuche y aymaras. Estudios 
Pedagógicos 50:343-362.

Juaspuezan, J., F. Valenzuela y E. González 
2022. La minga como estrategia educativa para el cuidado 

de una fuente hídrica del Resguardo Indígena de Panan, 
Cumbal-Nariño. Ciencia Latina 6:5447-5462.

Kapp, W. 
1968. En defensa de la economía institucional. En Economía 

de los recursos naturales: un enfoque institucional, editado 
por F. Aguilera, pp. 219-235. Fundación Argentaria-Visor 
Distribuciones, Madrid, España.



377

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 Alcides Arguedas y su comprensión de Bolivia: una interpretación desde el ensayo “

Licandro, O. y S. Yepes 
2018. La educación superior conceptualizada como bien 

común: el desafío propuesto por Unesco Revista Digital de 
Investigación en Docencia Universitaria 12:6-33. 

Lucuix, M. 
2014. Los bienes comunales. Confianza, reputación y 

reciprocidad en el proceso de integración El caso del 
Acuífero Guaraní. Revista Debate Público. Reflexión de 
Trabajo Social 4:135-148. 

Luhmann, N. 
1996 Introducción a la Teoría de los Sistemas. Universidad 

Iberoamericana, Ciudad de México, México.

Martínez, M. 
2009. Hacia una epistemología de la complejidad y 

transdisciplinariedad. Utopía y Praxis Latinoamericana 
14:11-31. 

Martínez, M. 
2011. El paradigma sistémico, la complejidad y la 

transdisciplinariedad como bases epistémicas de la 
investigación cualitativa. Educación y Comunicación Social 
6:6-27. 

Martínez, M. 
2017. Ciencia y arte en la Metodología Cualitativa. Trillas, 

Ciudad de México, México.

Massé, C. y C. Merino 
2018. Complejidad educativa, comunidades indígenas y grupos 

vulnerables. Hacia una propuesta pedagógica liberadora. 
Educere 22:421-437.

Mayanza, L. y A. Mora 
2022. Sabiduría andina Chakana y sus colores, una herramienta 

didáctica para la educación intercultural bilingüe.  
Diálogo Andino 67:99-111.

Menatti, L. 
2017. Landscape: from common good to human rights  

The Commons Journal 11:641-683.

Merino, L. y J. Cendejas 
2017. Peace building from a commons perspective  

The Commons Journal 11:907-927. 

Neary, M. y J. Winn 
2017. Beyond public and private: a framework for co-operative 

higher education Open Library of Humanities 3:1-36.

Ostrom, E. 
1990. Governing the commons. The Evolution of Institutions 

for Collective action. Cambrige Univesity Press, Cambridge, 
Inglaterra.

Ostrom, E. 
1991. A Framework for Institutional Analysis. Indiana 

University/Workshop for Political Theory and Policy 
Analysis, Indiana, EEUU.

Ostrom, E. 
2000. Collective action and the evolution of social norms. 

Journal of Economics Perspectives 14:137-158. 

Ostrom, E 
2005 Understanding Institutional Diversity Princeton University 

Press, Princeton, EEUU.

Ostrom, E. 
2008. The challenge of common-pool resources. Environment: 

Science and Policy for Sustainable Development 50:8-21. 

Parada-Trujillo, A., R. Meléan y W. Avendaño-Castro 
2024. Subsistema educativo no escolarizado del Resguardo 

Indígena de Males: actores y procesos de gobernanza. 
Fronteiras 13:168-184.

Pechtelidis, Y. 
2020. Commons and refiguration of education. The Greek 

Review of Social Research 155:9-38. 

Pechtelidis, Y. y A. Kioupkiolis 
2020. Education as commons, children as commoners: the case 

study of the Little Tree Community. Democracy & Education 
28:1-11. 

Quintriqueo, S. y K. Arias-Ortega 
2019. Educación intercultural articulada a la episteme indígena 

en Latinoamérica. El caso Mapuche en Chile. Diálogo Andino 
59:81-91.

Ramis, Á. 
2018. Pensar el «común». Los bienes comunes como categoría 

germinal para el pensamiento crítico. En Indocilidad 
reflexiva: el pensamiento crítico como forma de creación 
y resistencia, editado por C. Piedrahita, P. Vommaro y X. 
Insausti, pp. 143-154. CLACSO, Bogotá, Colombia.

Reichel, G. 
1971 Cosmos Amazónico: el Simbolismo sexual y Religioso 

de los indios Tukano. University of Chicago Press,  
Chicago, EEUU.

Rodotà, S. 
2017. Verso i beni comuni. Rivista Critica del Diritto Privato 

35:495-516.

Samuelson, P. 
1954. The pure theory of public expenditure. The Review of 

Economics and Statistics 36:387-389.



378

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 Alcides Arguedas y su comprensión de Bolivia: una interpretación desde el ensayo “

Strauss, A. y J. Corbin 
2002. Bases de la Investigación Cualitativa. Técnicas y 

Procedimientos para Desarrollar la teoría Fundamentada. 
Editorial Universidad de Antioquia, Medellín, Colombia.

Van Laerhoven, F. y E. Ostrom 
2007. Traditions and trends in the study of the commons. 

International Journal of the Commons 1:3-28. 

Winn, J. 
2015. The co-operative university: Labour, property and 

pedagogy Power and Education 7:39-55. 

Wright, S., D. Greenwood y R. Boden 
2011. Report on a field visit to Mondragón University: 

A cooperative experience/experiment Learning and 
Teaching 4:38-56.

Zapata, V., S. Quintriqueo y V. Valdebenito 
2022. Kimeltuwün en la transposición didáctica como marco de 

análisis de prácticas pedagógicas en microcentros rurales 
de la Araucanía. Diálogo Andino 67:42-54.


	_heading=h.hiy4xenfb6j8
	_heading=h.kqq60qg41xfm
	_heading=h.ccaqs3rcbe86
	_heading=h.rohkyhegfjsv
	_heading=h.l7ylhba5v0pb
	_heading=h.gb08np9y6c2d
	_heading=h.cszres6nwiu3
	_heading=h.qm465huwlyfi
	_heading=h.pvac7ufk0zd1
	_heading=h.s4r72i2i14ui
	_heading=h.rbzfe5hr39u
	_heading=h.1944e2wqtfru
	_heading=h.qk37j19oxyy2
	_GoBack
	_heading=h.bznr92wbbygd
	_heading=h.lqyzpcni995p
	_heading=h.owvyn43lajg4
	_heading=h.rfcuecth7f5o

