DIALOGO ANDINO N° 78, 2025

MODELQOS CULTURALES Y REFORMAS EN EL CENOBIO DE
SANTA CATALINA DE SIENA- AREQUIPA (SIGLOS XVII-XVIII)

CULTURAL MODELS AND REFORMS IN THE CENOBIO OF
SANTA CATALINA DE SIENA- AREQUIPA (AGES XVII-XVII)

https://orcid.org/0000-0002-6817-2955
https://orcid.org/0000-0002-2363-1919

Misael Camus”
Raul Bustos™

Resumen

El estudio aborda, desde la sociologfa de modelos culturales, una de las fundaciones conventuales femeninas mas antiguas del arzobispado de Lima: el
Monasterio Sienes de Arequipa. La hipdtesis plantea que la estructura social y la vida religiosa-conventual es una reproduccion de la sociedad ternaria
medieval y de la teologfa mondstica del bajo medievo, mediatizada por las reformas del Concilio de Trento. Las fuentes principales que sustentan el
analisis son los informes de la visita canénica del obispo y mds de un centenar de L'’Exemplum pintados en los claustros del monasterio, a inicios del
s. XVIII, de los cuales 22 cuadros son una copia de los emblemas impresos en Pia Desideria, obra editada en 1628 por un jesuita flamenco, en los cuales
se exponen las Tres Vias del camino de perfeccién monacal.

Palabras Claves: Monasterios femeninos, Espiritualidad monastica, Concilio de Trento, Modelos culturales.

Abstract

The study addresses from the sociology of cultural models one of the oldest female convent foundations of the Lima archbishopric, the Sienes de
Arequipa Monastery. The hypothesis proposes that the social structure and the religious-conventual life is a reproduction of the medieval ternary
society and of the monastic theology of the late Middle Ages, mediated by the reforms of the Council of Trent. The main sources that support
the analysis are the reports of the bishop's canonical visit and more than a hundred ['Exemplum painted in the cloisters of the monastery, at the
beginning of the s. XVIll, of which 22 paintings are a copy of the emblems printed in Pia Desideria, a work published in 1628 by a Flemish Jesuit,
in which the Three Ways of the path of monastic perfection are exposed.

Key words: \Women's monasteries, Monastic spirituality, Council of Trent, Cultural models.

Fecha de recepcion: 05-08-2024  Fecha de aceptacion: 22-01-2025

Los conventos femeninos latinoamericanos han sido abordados
por la historiografia reciente desde diferentes aproximaciones,
como el rol en la estructura eclesial, la relacion con la sociedad,
la puesta en valor del rol de centros educativos, y de manera
mas incipiente, desde la 6ptica econémica y patrimonial (Méalaga
2020;2011; Lavrin 2016; Burns 1999). Estos aportes comparten el
deseo genuino de conocer presente en obras ya clasicas como
las de Josefina Muriel (1946), incorporando nuevos aportes
metodoldgicos y perspectivas (Salazar 2005; Ramos 1995). De
la misma manera Basarte et. al (2001) desarrollan un trabajo
de enfoque amplio, abordando desde la estructura econémica
a la organizacion de la vida conventual, ademas de aspectos
constructivos y artfsticos.

Angel Martinez Cuesta, desde una éptica de registro histdrico
expone la expansion fundacional latinoamericana y sitta los
conventos en una funcion que define de “humanizacién de la
ciudad”, dedicando algunas péginas al desarrollo del Convento
Corpus Christi, orientado a la acogida de futuras religiosas
del mundo indigena, particularmente a las hijas de los jefes

(Martinez 1995). Por otro lado, Loreto (2010:238) resalta el
hecho de que el establecimiento de conventos femeninos fue
promovido, avalado y auspiciado, en momentos decisivos, por
representantes de las 6rdenes franciscana, dominica, carmelita
y agustina, por “la necesidad de albergar y educar a espafiolas
y criollas que por vocacion, orfandad o pobreza no podfan o no
habfan contraido matrimonio”.

Otra linea de investigacién ha sido la de Marie-Cécile
Nenassy-Berling (1997), quien aborda la relacién de los
conventos con la sociedad, en un contexto de las relaciones
de poder y elites, particularmente en la provincia de Nueva
Espafia. Un aporte mas reciente lo entrega Ana Maria Presta
(2021) quien propone que la sociedad colonial, al ser una réplica
de la metropolitana, usé la creacion de conventos para inhibir la
onerosa particién patrimonial generada por matrimoniar a sus
descendientes mujeres.

Ramon Serrera (2015) analiza los prototipos de arquitectura
conventual, a los que describe como “el macro convento o

*Universidad de Tarapaca. Arica, Chile. Correo electrénico: mcamus@academicos.uta.cl https:// orcid.org/0000-0002-6817-2955
** Universidad de Tarapaca. Arica, Chile. Correo electrénico: rbgonzalez@academicos.uta.cl https:// orcid.org/0000-0002-2363-1919



mailto:mcamus@academicos.uta.cl
mailto:rbgonzalez@academicos.uta.cl

DIALOGO ANDINO N° 78, 2025

ciudad dentro de la ciudad”. Este investigador, desde un andlisis
comparado con el desarrollo monacal en Espana en el siglo XVII,
sostiene que la réplica en Latinoamérica sdlo tiene de
innovacién el prototipo macro convento. Una referencia central
en dicho estudio es el trabajo de Antonio Dominguez Ortiz,
quien sistematizd estadisticamente los conventos femeninos
y masculinos en los siglos XVII y XVIII, sefialando que en 1787
habia sobre 25 mil mujeres de clausura.

Finalmente, existen estudios restringidos a comunidades
religiosas nacionales: clarisas, mercedarias, capuchinas,
carmelitanas'. En general, las referencias al monacato femenino
son muy acotadas, citando las fundaciones, el proceso canénico
de aprobacién de la obra e informacion acerca de las fundadoras,
siempre en un plano genérico (Borges 1992).

En este contexto, la dimensién eclesial en el conjunto de
estas tendencias no ha sido abordada con metodologias que
permitan analizar la comunidad conventual en el proceso de
formacién espiritual y doctrinal; menos aln, investigaciones
que individualicen el impacto de esa formacion religiosa en la
sociedad (Campos 2011).

En este sentido, se hace referencia a la sociologia de Bourdieu,
en cuanto al uso de una metodologia de la sociologia en la
investigacion histdrica, a partir de la afirmacion:

El principio explicativo del funcionamiento de una
organizacion estd muy lejos de que lo suministre la
descripcion de las actitudes, las opiniones y aspiraciones
individuales; en rigor, es la captacién de la |dgica objetiva
de la organizacién lo que proporciona el principio capaz
de explicar, precisamente, aquellas actitudes, opiniones y
aspiraciones (Bourdieu et al. 2002:34).

Bourdieu, a través del estudio de la reproduccion de las
desigualdades sociales y la forma en que las estructuras sociales
influyen en el comportamiento y las percepciones de las personas,
orientara el andlisis de la comunidad monacal, en particular
la manera en que ella, como institucién socio religiosa, fue un
subsistema social que reprodujo las estructuras y jerarquias de la
sociedad politica y religiosa del periodo tardo medieval.

Desde este horizonte se examinard la manera en que las
disposiciones y practicas internas de la comunidad religiosa
reflejan las divisiones de roles y estamentos presentes en la
sociedad en el entorno arequipefio. Desde esta perspectiva, la

Modelos culturales y reformas en el cenobio de Santa Catalina de Siena- Arequipa (siglos XVII-XVIII)

espiritualidad monacal podra ser percibida como una forma de
capital simbolico. En otros términos, la teologia monacal del
periodo en estudio, proporciona un conjunto de creencias y
practicas que conferirdn estatus y legitimidad a la comunidad
religiosa. En sintesis, el aporte del pensamiento de Bourdieu
ayudard a analizar la comunidad monacal como un campo social
en el que se juegan relaciones de poder.

Por otro lado, se reconoce el aporte teérico de Thomas
Piketty quien expone el desarrollo comparado de la sociedad
triestamental francesa con otras sociedades europeas, desde un
enfoque histdrico socioldgico, en cuyo analisis demuestra cémo
esta sociedad es una reproduccion de la medieval.

Es en este contexto del estudio que esta orientacién metodoldgica
explorara cémo las reformas del Concilio de Trento influyeron en
la dindmica interna de la comunidad monacal. Este trabajo tiene
como objeto de estudio el monasterio de Santa Catalina de Siena
de Arequipa, que, desde la epistemologia antes descrita, propone
que este drgano eclesial construyé una espiritualidad monacal
de origen tardo-medieval, mediatizada por las lineas pastorales
del Concilio de Trento. La interrelacién de ambos surcos se
reprodujo en la comunidad monacal, cuyas notas socioculturales
corresponden a una sociedad ternaria medieval, en este caso, la
sociedad politica arequipefia de la época.

A partir del andlisis de los contenidos sobre el peso laical
de la fundacion, del caracter multiétnico de la comunidad vy la
formacion espiritual monacal, se describiran las expresiones
religiosas monacales desde el doble modelo cultural, esto es,
medieval y conciliar.

Las fuentes archivisticas que se usaran en los aspectos
generales de monasterios son las “Relaciones de visita ad /imina
del periodo hispanico”, conservadas en el Archivo Apostélico
Vaticano; para el caso particular de Arequipa, se agregan los
Informes de la visita candnica-pastoral realizada por el obispo o
su delegado, conservadas en el Archivo Arzobispal de Arequipa;
informacién archivistica del Monasterio editada y publicada por
Dante Zegarra Lopez (1995 y la bibliografia especializada del
monacato femenino.

Respecto a las visitas del prelado al Monasterio, estas
constituyen una fuente importante en materias como caracterizar
la dimensién multiétnica de la comunidad e individualizar el perfil
del subgrupo religioso y la procedencia social del subgrupo laical,
conformado por seglares y sirvientas.

1 Unaporte importante y completo es aquel de Martinez Cuesta 1995. Las Monjas en las América Colonial 1530-1824, pues ofrece informacion estadistica, locaciones, ndmero de
congregaciones. Respecto a estudios particulares es relevante la trilogia sobre la historia del Monasterio de Santa Catalina de Siena 1613-1913, cuyo primer tomo fue publicado
por las religiosas del Monasterio con ocasion del tercer centenario; le siguieron los trabajos de José Arancibia y Carlos Oscar Ponza 2015, quienes elaboraron una reedicion
del primer tomo, con notas y comentarios, acotado al periodo 1701-1800; y, los mismos autores publicaron el tercer tomo titulado: Alabar, Bendecir y Predicar el Amor de Dios.
Tabla cronoldgica de las monjas del Monasterio Santa Catalina de Siena en la ciudad de Cérdoba (1613-1901). Cérdoba. Ademas se debe destacar los aportes de M.C. Toquica

acerca del convento de Santa Clara de Santafé (2001).

2 Elvalor del relato del texto es la articulacion de las fuentes archivisticas pesquisadas en los archivos civiles en Lima, Arequipa y los libros del Monasterio, relacionados con el
registro de ingreso y profesion religiosa. La seccion Apéndice es valiosisima, pues el autor elabord una némina de las Religiosas entre 1658-1899. La estructura de la némina
abarca: data de ingreso, profesion, procedencia geogréafica, progenitores, data de bautismo y deceso. El total de religiosas catalogadas es de 395y para el periodo en estudio

se reduce a 297 personas.




DIALOGO ANDINO N° 78, 2025

Otra fuente es el andlisis teoldgico del patrimonio estético
pictdrico, que se desarrolld en el Monasterio, referente a los 106
Exemplum pintados en los 3 muros interiores de los claustros.
Se trata de una fuente poco trabajada, en el que los aportes de
Lina Rodriguez (2015) exponen una via nueva para el andlisis, al
relevar la funcién que cumplen en el orden monacal. Siguiendo
la misma légica, la presentacion de estas expresiones de arte
religioso, no esta orientada a poner en valor la arista estética
de la obra, sino a analizar hermenéuticamente la secuencia de
los relatos pintados como piezas pedagégicas en la formacion
espiritual y doctrinal.

Con los antecedentes expuestos, el estudio se estructura con un
primer apartado, que describe el desarrollo monacal femenino en
Latinoamérica y, en ese escenario, sitla el monasterio sienes;
luego, se aborda la composicién social y la administracién del
Monasterio, para posteriormente exponer el modelo de gestion
de la vida religiosa monacal; mas adelante se analiza el modelo
de desarrollo de la comunidad monacal desde la articulacion
sociocultural 'y espiritual, para finalmente proponer las
conclusiones articuladas entre teologia mondstica de tradicion
medieval y la reforma conciliar.

Antecedentes Generales del Desarrollo Monacal
Femenino en Latinoamérica

Este primer apartado describe el desarrollo monacal femenino con
el objetivo de precisar el volumen y distribucion de esta expresion
eclesial, y en ese horizonte situar la obra monacal arequipefa,
en el marco de las provincias eclesiasticas de Lima y México.

Provincia eclesiastica limeia

El desarrollo de la vida conventual femenina fue intensa en
esta provincia, con un promedio de cinco monasterios en cada
jurisdiccién. Una aproximacion a este desarrollo la ofrecen las
Relaciones de visita ad limina enviadas por los arzohispos y
obispos sufraganeos, las que permiten formarse una descripcién
pastoral general de las fundaciones®.

Por ejemplo, desde la Relacién del arzobispo Mogrovejo en
1599 hasta 1690, con aquella del arzobispo Lifian y Cisneros, se
registra informacién detallada de las fundaciones limefias. Por
otro lado, al cruzar la informacién sobre el desarrollo monacal
femenino sienes desde estas fuentes, en tres jurisdicciones, la
metropolitana y las di6cesis de Arequipa y Tucuman, se detecta

Modelos culturales y reformas en el cenobio de Santa Catalina de Siena- Arequipa (siglos XVII-XVIII)

una constante en la temprana fundacién de monasterios sienes
desde fines del siglo XVI e inicios del XVII.

Los datos demogréficos que se obtienen de los monasterios
limefios son relevantes, por lo que se constituyen en un referente,
para articular una percepcion completa de la comunidad monacal
y su impacto eclesial diocesano. La Relacion del arzobispo Lifidn
de Cisneros de 1690, en el capitulo de monjas, ofrece abundantes
datos de los monasterios, con los cuales se puede precisar que
la poblacién de los ocho monasterios es de 2610 personas’. Este
total da cuenta de 1.197 religiosas (973 de coro, 57 novicias y 144
hermanas). El resto corresponde a domésticas (1.153), educandas
y damas seculares. La tabla 1 muestra la distribucién de la
poblacién compuesta por religiosas, educandas y de servicios,
ademas de personas seculares de administracion.

En Argentina, se encuentra un monasterio sienes en Tucuman,
del cual la Relacion del obispo Julian de Cortazar -3 de marzo de
1620-, sefiala®: “en 1608 estan las Carmelitas y Santa Catalina
de Siena en S. Estero”. La poblacién del monasterio sienes en el
siglo XVIl alcanzd las 287 personas entre 1613-1700, estos datos
fueron ordenados por José Arancibia y Carlos Ponza, basado en
los libros de Profesiones (Arancibia y Ponza 2015).

Con estos antecedentes se pueden inferir el incremento de
monasterios en la metropolitana de Lima, que fue sostenido
desde el ministerio de arzobispo Mogrovejo hasta fines del siglo
XVII (tres monasterios en 1599, seis en el afio 1637, siete en 1657
y se culmina con ocho en 1690).

Por otro lado, los prelados en las Relaciones ofrecen juicios
cualitativos y criticos tempranamente. Por ejemplo: el Arzobispo
Arias de Ugarte, en 1639, solicita facultades para reformar los
conventos; en aquella de 1651 el Arzobispo Villagémez sefiala
que progresan en la disciplina e incrementan sus vocaciones;
también registra la abundancia de monjas, demasiadas
domésticas y famulas. En este contexto, el arzobispo sefiala que
la espiritualidad es dificil, que hay problemas con el ingreso de
personas externas y se apravechan en las ceremonias solemnes
para ingresarlas®.

Los detalles de la Relaciéon de 1690, del Arzobispo Lifian y
Cisneros permiten establecer ciertos hitos en el desarrollo
monacal’. Ademas, esta Relacién registra la datacién de las

3 “Relaciones de visita ad limina de los obispos de Lima, Arequipa, y Tucuman”. Archivo Apostdlico Vaticano [AAV]. Fondo Congregacion del Concilio. Cajas: Lima 450, Arequipa

45y Tucuman 823.

4 "Relacion de visita ad limina del arzobispo Lifidn de Cisneros, de 1690” AAV., caja 450. Los monasterios son: Encarnacién del Sefior, agustinas; Santisima Trinidad, llamadas de
San Bernardo; Purisima Concepcion, franciscanas; Sta. M.a de la Pefia, clarisas, habito S. Francisco, fundada por Arz. Torivio de Mogrovejo; Purisima Concepcién del Patriarca
Sn. José, fundada por Arz. Lobo Guerrero; Santa Catalina de Siena, dominicas; Recoletas de San Agustin, Sta. Marfa del Prado; y, S. Teresa de Jesus, fundada por Pedro de

Villagémez.

5 “Relacion diocesana de los obispos de Tucumén -1620 y 1750-". AAV. Fondo Congregacién del Concilio, caja 823.

6 La "Relacion del arzobispo de Lima de 1651" ofrece estadisticas sobre el nimero de profesas, novicias, domésticas, jovenes en calidad de educandas. En ella se registra un
total 1270 religiosas, 1023 domésticas y educandas 139. Se destaca que la Congregacién de las Clarisas fundada por Mogrovejo tiene 292 religiosas y la de Catalina de Siena

88 religiosas.

7 Laestadistica del afio 1651 vari6 en 40 afios, en el grupo de las domésticas y educandas, en la Relacion de Lifian y Cisneros de 1690 anota: 1228 religiosas, domésticas 1130 y
educandas 260. El incremento es notorio en los dos grupos, los cuales no son precisamente religiosas.




DIALOGO ANDINO N° 78, 2025

tres primeras fundaciones, que se remontan a los arzobispos
Loayza y Mogrovejo en el siglo XVI, y registra informacion de
benefactores para nuevas fundaciones, como la donacién de
cien mil ducados para el Monasterio El Salvador; o el origen del
monasterio de descalzas de la Merced o de la Misericordia, que
se remonta a un antiguo beaterio de la Merced. Informa que
ha promovido las Hermanas tercera orden penitencial de Sto.
Domingo, Hermanas San Rafael de Viterbo de San Francisco vy
Hermanas de Jests de Nazaret.

Provincia eclesiastica mexicana

Las fundaciones monacales siguieron los patrones de las limefas,
es decir, eran estructuras vinculadas a una orden religiosa, bajo
la dependencia candnica del superior de la orden respectiva, y
otras se erigieron bajo la dependencia del obispo. La Relacién del
arzobispo del afio de 1761, registra 23 monasterios, de los cuales
14 bajo la dependencia del obispo®.

Las Relaciones de esta provincia ofrecen informacién general
sobre los monasterios. A modo de evidencia, la didcesis
metropolitana registra 14 conventos en 1615y 23 al afio 1761; y
12 en las sufragéneas, esto es, uno en Yucatén; uno en Chiapas;
cuatro en Guadalajara; cuatro en Mechoacén; dos en Puebla. En
total, 35 claustros en la provincia mexicana, de los cuales sélo el
26 por ciento de ellos estan fuera de la metropolitana®.

Las comunidades religiosas trasversales mas frecuentes son:
carmelitas en México y Guadalajara; dominicas en México,
Puebla, Guadalajara, Mechoacan, Chiapas, Oaxaca y, clarisas
en México y Mechoacan. Respecto a las primeras expresiones
monasticas sienes, se conservan en los registros de las
Relaciones de las diécesis de Puebla y de Oaxaca, del afio 1594.

Observaciones generales de la expresion
monastica femenina

De interés para este estudio es el desarrollo continuo y creciente
que se aprecia en ambas provincias. Por otro lado, es menester
subrayar que las fundaciones fueron obras propiamente laicas.
La poblacién de los monasterios esté constituida por religiosas
profesas, novicias, donatas, educandas, domésticas, ademés del
personal de servicio.

Respecto al desarrollo del monasterio sienes, las fuentes
sefialan que, en la provincia eclesiastica limefia, se fundaron
los monasterios de Arequipa (1579), Quito (1593), Cusco (1601)
y Lima (1624).

Modelos culturales y reformas en el cenobio de Santa Catalina de Siena- Arequipa (siglos XVII-XVIII)

En el contexto de la provincia de Sucre se debe hacer referencia
al monasterio de Santa Catalina de Cdrdoba, en la di6cesis de
Tucuman, fundado en 1613.

En la provincia eclesiastica de México, las primeras expresiones
monasticas femeninas sienes  fueron bajo la tutela de los
dominicos. Las Relaciones las registran en Puebla y Oaxaca™:
Puebla (1594), Oaxaca (1594) y Guadalajara (1588).

La Composicion Social y la Administracion del
Monasterio Sienes de Arequipa.

En los casi dos siglos de historia del convento en estudio, se
distinguen dos periodos. El primero corresponde al predominio
de administracién del Cabildo de la ciudad, el cual en el acto
fundacional del Monasterio le otorgd el privilegio de patrono, el
que expird a fines del siglo XVII, cuando el obispo exigi6 que su
rol de guardian del cenobio fuera ejercido en plenitud; el segundo
se caracteriza por las reformas eclesiales, que se inicid con la
disolucién del privilegio patronal del Cabildo.

Este Monasterio tiene importancia histérica, pues se trata de
una de las redes monacales femeninas que cubre desde México
hasta Tucuman, en Argentina. Por otro lado, es relevante sefialar
que las fundaciones en el virreinato peruano nacieron por
inspiracién de laicas y benefactoras al mismo tiempo. Por otro
lado, los superiores y directores espirituales no necesariamente
fueron frailes dominicos, aunque santa Catalina es parte del
patrimonio dominico. Las fundaciones laicales en los casos de
los monasterios de Arequipa y Tucuman estuvieron vinculados
candnicamente al cuidado del obispo y no a la orden dominica.

La comunidad humana del monasterio: componentes
sociales y étnicos.

El estudio de las fuentes establece que al interior del claustro
coexistian mujeres hispanas, criollas, autdctonas, mestizas
y esclavas. Esta poblacién conventual estaba organizada en
subconjuntos: el primero, son las religiosas que se distribuyen
segln la categoria estatutaria de la orden, esto es, profesas,
novicias y conversas, ademas de las donatas; el segundo, es el
personal de servicios para actividades generales y el grupo de
domésticas privadas de las monjas.

Finalmente, en el subconjunto de religiosas se individualizan
las monjas profesas o de velo negro, quienes emiten votos
perpetuos y las de velo blanco, con votos temporales y las
donatas que hacen votos reservados™. A continuacién, se

8 “Relacion del arzobispo de México de 1761" AAV., caja 520. En ella se registran los monasterios bajo la dependencia del obispo: “BMV, de la Concepcién; BMV, Reina del Cielo;
BMV, Balbarrera; de Jests y Maria; S. Jerénimo; San Lorenzo; Santa Inés; San José de Gracia; San Bernardo; Santa Teresa antigua; Santa Teresa nueva; Capuchinas; Santa

Brigida; BMV de la Columna.”

9 Las Relaciones mexicanas de excepci6n son: la metropolitana de México, en 1694 la Relacion registra 16 monasterios, entre ellas las monjas capuchinas y de santa Teresa
de Jests; en 1703 el arzobispo precisa que el nimero es excesivo; en 1720 se sefiala que hay 17 casas religiosas, nombra las anteriores y agrega “13 de jurisdicciones de los
regulares.” Y, la diécesis de Guadalajara, en 1734 tienen casa las dominicas, dos de Teresa de JesUs, otra de Santa Mdnica o Recoleta agustina; en 1757 se sefiala otras villas
donde hay monasterios: una capuchina en la villa Santa Maria, otra en Zacatecas y en Aguas Calientes hay tres cenobios.

10 “Relaciones de los obispos de Puebla y Oaxaca”, AAV,, cajas 804 y 55.

11 En todos los conventos o monasterios femeninos, las monjas de velo negro corresponden a las profesas y las de velo blanco a las novicias. Las monjas donatas se nombran
derivadas del latin antiguo Donato (regalo), del cual se derivan: don, donacién. Esta monja asumi6 responsabilidades en el servicio doméstico.




DIALOGO ANDINO N° 78, 2025

presenta una tabla sobre las personas que ingresaron y
profesaron entre 1658-1800 (Tabla 1).

Tabla N° 1.
Estadistica de profesiones religiosas en el periodo:
1658-1800

Periodo/Categorias  Periodo  Periodo  Periodo  Total

Religiosas 1658-1700 1701-1750 1751-1800

Velo Negro 62 81 63 206
Velo Blanco 21 20 25 65
Donadas - 1" 12 23
Total 83 112 100 295

Fuente: Elaboracién propia a partir de Zegarra, 1985.

Otros  antecedentes directamente relacionados con |la
caracterizacion social y étnica de la poblacién monacal, se registran
en informes enviados por |a superiora al obispo, datados desde el
afio 1794 y sucesivos™. En éstos se indica que al mes de marzo
de 1794, hay 15 personas procedentes de pueblos originarios:
algunos apellidos son Mamani, Cutina, lllatarco, Orcotambo. La
distribucién de estas personas es cinco para toda la comunidad
(enfermeria, porteria, cocina) y las restantes para destinaciones
personales a religiosas. Un afio mas tarde, en enero del afio
1795 se registran 17 personas, de las cuales una es huérfana y
se distinguen apellidos originarios, como Guanca, Coariti, Quispi,
Cartelu; vy, apellidos espafioles como Ampuero, Neira, Romero,
Ximenez, Arango, Campos, Escobar. El resto son destinaciones
personales a religiosas. En enero de 1796 hay 10 personas, de las
cuales tres son destinadas a cocina y asistencia personal, y los
nuevos apellidos originarios son Tumba y Condorpura.

Del informe citado de febrero de 1795 se obtienen otros
antecedentes sobre la composicion de la comunidad; por ejemplo,
se deduce la existencia de 53 religiosas y 65 domésticas™ y las
seglares y criadas que habitan el monasterio:

Madre Priora tiene tres: Melchora esclava imposibilitada,
Teresa Pacheco y Maria Pacheco.

Madre Superiora tiene dos: Gregoria y Jacinta.

Madre Paula San Francisco de Paula y Barreda tiene dos:
Flora y Rosa.

una con tres: Narcisa, Petronila imposibilitada, y Maria
Manuela.

11 con dos = 22; y sor Margarita una es esclava.

Petronila Moscoso tiene tres: Marfa, Magdalena y Marfa.
16 no tienen.

A sor Josefa se le murid la criada.

31 conuna

Sor Marfa Antonia Benavides tiene tres.

Modelos culturales y reformas en el cenobio de Santa Catalina de Siena- Arequipa (siglos XVII-XVIII)

En este Informe se encuentra otra némina de hermanas legas y
sus criadas: “Las Hermanas son 27, de las cuales s6lo una no tiene
criada. Apellidos de las Hermanas: Loaysa, Pérez, Hermosilla,
Davila, Figueroa, Almagro, Pitay, Lizarraga, Rospilloso, Silba,
Sorarde, Buidron, Chuguiguanca, Sambrano, Arquedas, Peralta.
No hay esclavas. Todas son criadas”.

Finalmente, se registran diez personas que pagan alquiler, cuatro
que no pagan y otras que sirven en la oficina, distribuido de la
siguiente forma: para el trabajo administrativo y cuidado de las
siembras se expone una ndémina de seglares y oficios menores:
servicio a la sacristia ocho, todas de apellidos espafoles;
criadas de la oficina diez, entre ellas una esclava; campaneras
seis, una de apellido Quispi; las cantoras tres; salteristas dos;
enfermeria tres; sirvientes de la enfermeria siete; ortelanas dos;
las que estan impedidas nueve; la que romanea 0 pesa una;
cuida las gallinas una. La poblacién es de 81 personas religiosas;
asistentes directas 65. En total, la poblacion es de 156 personas.

El modelo de administracion y sustentabilidad
economica del monasterio

Desde la fundacién del Monasterio, la sustentabilidad econémica
se estructurd con los aportes de los ingresos de las novicias (dotes
avaladas en moneda de la épocay herencias)y de los benefactores
(los que se traducian en capellanias y obras pias, entre ellas, las
Misas de Animas que se han de rezar especialmente en el dia
de San Nicolés). Los benefactores eran, mayoritariamente, los
progenitores de las futuras religiosas.

En relacion a los ingresos de benefactores, se ha pesquisado un
informe de julio de 1767, que registra tanto el monto como el
origen de esas contribuciones. EI documento es introducido con
el siguiente titulo:

27 aportes de personas o familias -fallecidas en general-
que por Escritura Publica dan donaciones a la Obra de San
Nicols por las Animas, consistentes en Misas por varios
afos. La tasa del impuesto se hace sobre los bienes que ellas
poseen -haciendas, chacras, casas- en distintos lugares de
la di6cesis'™.

Esta fuente tardia, a casi 200 afios desde la fundacién, da
una perspectiva del modelo de sustentabilidad econémica del
monasterio. De acuerdo al documento, se infiere el origen de los
ingresos, basado en tasas sobre inmuebles, la procedencia de las
familias y el destino de los aportes: Impuestos sobre inmuebles:
cuatro chacras; tres vifias; un testamento, cuatro haciendas, tres
casas particulares.

Las tasas varfan entre haciendas, chacras, casas, testamento:
1.200 pesos las chacras; haciendas 3.200 pesos; casas 20 pesos;

12 “Lista de las seculares y criadas que existen en este monasterio”,11 febrero 1795, Archivo Arzobispado Arequipa (AAA). Legajo n° 8, doc. 1

13 “Lista de seculares...” AAA.Legajo n° 8, doc. 1

14 “Raz6n de las Obras Pias situadas en el Monasterio de Santa Catalina, pertenecientes, a las Misas de Animas que se han de decir en el dia de San Nicolés y siguientes”, 30

julio 1761, AAA. Asuntos censos, deudas y cobranzas. Legajo 3, doc. 3.




DIALOGO ANDINO N° 78, 2025

testamento diez pesos; vifias diez pesos. Los benefactores son
de Arequipa, Moquegua, Vitor, Sabandia y Paucarpata, es decir
de la diécesis. De los valores de las tasas se separan para misas
de las Animas, para una obra pia; capellanias (misas después
del deceso). Las familias que son benefactoras poseen bienes
importantes, tanto las radicadas en Arequipa como en los
alrededores y ciudades cercanas.

El Modelo de Gestion y la Vida Religiosa Conventual

Este apartado se basa en el andlisis de las fuentes sobre la
caracterizacion social y étnica y la sustentabilidad econdmica
antes expuestas, las que al articularlas con nuevas fuentes,
muestra la vida interna de la comunidad y permite una
primera aproximacion a las notas socioculturales y eclesiales
conventuales, en el marco de reproduccién de una sociedad
ternaria y de la eclesiologfa del Concilio.

Para estudiar las aristas de la vida cotidiana conventual y
aspectos de la vida religiosa, se usaran dos tipos de fuentes, por
una parte, informes que describen tanto las distintas funciones
operativas como la dinamica de la vida religiosa del convento; y
documentos de la visita del obispo, analizada como mecanismo
de control de la reproduccién social del modelo.

La vida interna de la comunidad

En el informe de la superiora del afio 1796, como respuesta
al requerimiento del obispo, se desprenden aspectos sobre
la dindmica interna de la comunidad monasterial. El informe
expone contenidos domésticos como la distribucién de comidas,
cantidades y porciones. Al analizar el relato del menu se observa
la relacion de este con el afio litlrgico y las fiestas solemnes del
orden monastico. Esta afirmacién se sostiene al descubrir cémo
los alimentos y cantidades sufren restricciones en el consumo,
en los rituales solemnes. Por ejemplo, se evidencian los cambios
de los productos alimentarios que se consumen en cuaresma 0
adviento. A modo de evidencia una cita del documento'™:

En la Comida que se daba en el Refectorio, que siempre
lo ha habido era un locro, y un puchero, para este se daba
cada semana a cada monja un cuarto de carne de carnero
en crudo, y cinco pedazos de vaca en crudo, cada semana
entraba en esto 33 carneros, 25, cinco arrobas de vaca, poco
mas o0 menos, y de esto salia un plato para la cena. En los
ayunos, vigilias, Cuaresma y adviento se daban dos platos,
uno de papas y otro de semillas, o pescado.

En este texto se infiere que el afio litdrgico tiene actividades
ordinarias y extraordinarias, constituyéndose en eje de la vida
conventual. Los dias ordinarios estan constituidos por los dias
de la semana y los domingos, que no estan sujetos a fiestas
asociadas. Por su parte, los dias extraordinarios son: Natividad

Modelos culturales y reformas en el cenobio de Santa Catalina de Siena- Arequipa (siglos XVII-XVIII)

(Dia de los Bufiuelos), Las vigilias, en Adviento y Cuaresma y con
sus respectivos dias, Cuaresma, desde miércoles de cenizas hasta
domingo de Ramos, Semana Santa, Domingo de la Infraoctava de
Corpus a dos platos, Dia del Patriarca Sto. Domingo y Fiesta de
todos los Santos o Dfa de las Comadres, Primero de noviembre
(también conocido como dia de los bautizados, de alli el nombre).

Paralela a la vida litlrgica se observa la vida operativa del
monasterio. En el dossier de la visita del obispo, se individualizan
los oficios que hacen funcionar el convento; estos son:

a. Direccién: Superiora, Maestra de Novicias,
Maestra de Profesas,

b. Porteras: de la Puerta principal, puerta falsa,
c. Acolitado: sacristana mayor, vicaria de coro
d. Administrativos: Provisora. Secretaria

e. Maestra de Legas y Donatas

f. Celadoras: son siete personas. Celadoras de la Reja de
Coro, dos personas.

g. Acompafiante de Médico y sangradores dos personas,
enfermera mayor una persona y enfermeras menores
seis personas.

h. Depositarias: la madre Superiora, y tres religiosas. Palacio
de San Juan Nepomuceno.

En esta némina, el rol de la superiora destaca por sus funciones
de gestion de los asuntos mas delicados, como llevar los
registros y el archivo del Monasterio. En general, ella atendia
todas las dimensiones de la vida monacal, esto es, desde asuntos
domésticos hasta los litdrgicos, y responder ante el obispo sobre
la marcha del convento.

La vivencia religiosa monacal en clave de reforma
disciplinar

En el caso de un monasterio que depende del obispo, una fuente
para conocer la vida interna de la comunidad monacal son
los documentos de la visita pastoral, que él realiza cada tres
afios. El modelo de actuacién del prelado es en persona o por
procurador, se rige por las normas conciliares y su objetivo es
evaluar si se cumple la disciplina monacal y aplicar reformas, si
fuere necesario’®.

De la visita episcopal al Monasterio, se tiene registro desde el
afio 1642, cuando fue realizada por el bachiller Juan Delgado
Orellano". El procedimiento de |a visita tiene su propia normativa,
instrumentos a aplicar y el decreto de reforma cuando fuera
pertinente. El instrumento fundamental es el Cuestionario que
usa el visitador. En este caso se conserva el cuestionario aplicado

15 “Respuesta de la Superiora al obispo sobre las Donatas”,1 marzo 1796, .AAA. Legajo n° 8, doc. 3.

16 “Concilio de Trento” (1848), Paris, 3-4 diciembre 1563, Sesion XXV, 367-391. En 22 capitulos prescribié las normas para los regulares -hombres o mujeres- en materia de
clausura, eleccion de superioras, bienes, gobierno, visita del obispo o del abad a los monasterios.

17 Juan Delgado Orellano “Monasterio de Santa Catalina”, 30 septiembre de 1642, AAA. Legajo n® 1, doc. 2 y 3.

—

323



DIALOGO ANDINO N° 78, 2025

en 1642 y las respuestas de varias religiosas, entre ellas, aquella
de la Beata Ana de los Angeles de Monteagudo. La serie de
11 preguntas esta orientada a la vigilancia de si las personas
en sus oficios han cumplido con las normas sobre la clausura
y el rompimiento de ella - “si han quebrantado las paredes
dando escandalo”-, o, la entrada de personas externas como
frailes o seglares sin licencia del prelado, y si se administran
adecuadamente los bienes materiales'™.

Ahora bien, la visita se tornd mas frecuente desde que el cabildo
dejé de ejercer como patrono del monasterio, esto es, a fines
del s. XVII. Con el obispo Antonio de Ledn —1679-1708- se inicid
un camino persistente de reformas disciplinares, pastorales
y espirituales de la comunidad monacal. EI obispo, a través
de la visita, elaboré el diagndstico del estado religioso del
cenobio; luego decretd las normas e implementé las acciones
sobre la administracion y gestion del monasterio, las que
cubrieron las distintas areas de la vida conventual. Aspecto
comdn también en conventos ubicados en otras latitudes de
Hispanoamérica colonial, durante la segunda mitad del siglo XVIII
(Fraschina 2008).

De las visitas candnicas de 1684, 1687 y 1699 el obispo promulgé
normas en materias litdrgicas, en disciplina interior. Respecto a
las jévenes en condicién de educandas ordend que sélo seran

Tabla N° 2.
Aspectos de reformas del aiio 1792

Modelos culturales y reformas en el cenobio de Santa Catalina de Siena- Arequipa (siglos XVII-XVIII)

admitidas con la licencia del obispo y las seglares de servicios
debian “vestir sin las profanidades de afuera”. En 1708 ordend
que la nueva superiora reciba los mandatos que él ha dado en las
visitas (Zegarra 1985).

La preocupacion del obispo Antonio, antes de la primera visita,
ya habfa llegado a Roma, pues en la Relacion de 1681 informé
sobre el estado del monasterio, sefialando la necesidad de
reformas. En dicho informe sefiala: “en el Monasterio de Santa
Catalina sujeta a la jurisdiccion del ordinario, tiene 75 profesas
de Velo Negro y cuatro Nedfitas, 17 Velo Blanco y una Nedfita.
Donatas 14 y siete famulas para el servicio de la comunidad.
75 j6venes para educacion. En total 13 ancillas para toda la
comunidad.” Luego, indica la necesidad de reformas, porque
hay monjas que salen de la clausura, que se debe perseverar
en la oracion y penitencia, “porque ellas deben ser espejo de
la religion™”.

Los sucesores del obispo Antonio continuaron con las visitas
durante el s. XVIII, con el preciso objetivo de confirmar y hacer
sostenibles las reformas. En un informe del afio 1792, que la
superiora envid al obispo como respuesta a requerimientos de
informacién, se deducen idénticas preocupaciones de hace
100 afios?. A continuacion, una sintesis del Informe en materia
de reformas disciplinares (Tabla 2):

Reformas religiosas

Reformas gestion de la casa

Reformas administrativas

Oracion mental
Regular las horas de oracién con las devociones
Restituir el silencio en coro, refectorio, dormitorio

Regular el ingreso en viernes y sabado santo
para preparar el Calvario

Prohibicién de ingresos de varones
Ingreso de médico regularé tiempo
Establecer solo dos porteras

Sacerdotes que atienden enfermas
no permanecer dentro

Proporcionar servicios en las oficinas
y comunidad

Regular los testamentos

Regular los depésitos

Fuente: Elaboracidn propia partir de “Mandato del obispo Pedro sobre Aspectos de reforma (23 noviembre de 1792)". AAA. Legajo n° 8, Cuaderno 3.

En marzo de 1796, la priora en el contexto de los requerimientos
solicitados por el obispo, informa sobre la poblacién del
monasterio: “Lo que resulta haber 53 religiosas de Velo negro
y 28 de Velo Blanco, 12 donatas, 61 Criadas de Comunidad
por haber salido una de las de esta clase. Arequipa, marzo 8
de 17962

Siguiendo esta fuente, se observa que la vigilancia sobre el
monasterio es continua, el obispo Pedro envia a la Priora una
carta, del 6 de febrero de 1796, en la que acusa la recepcion de la
informacién antes descrita y aprovecha de solicitar informacion

18 Juan Delgado Orellano, “Monasterio...” Legajo n° 1, doc. 3.

sobre las donatas, sobre raciones de comidas y otros asuntos,
cuestion que ya habia sido instruida por Fr. Miguel de Pamplona
en 1784.

El obispo comenta a la superiora, que

En la razén que V. R. me remitié en 17 de febrero recién pp.
De las sirvientas de religiosas de velo negro y velo blanco, y
oficinas de Comunidad, no hay expresién de las Donatas, o
que visten hahito de devocién, y si tienen o no sirvientes, por
lo que V. R. me informara a continuacién de este nimero que
hubiese de dichas Donatas, con expresion de sus nombres,

19 “Relacién diocesana de visita ad limina del obispo Antonio de Le6n del afio 1681”. AAV, Caja 75

20 “Sobre seglares de Santa Catalina y alimentos de Religiosas, Refectorio”. Visita Canénica al Monasterio 1792, AAA., Legajo n° 8, doc. 2.

21 “Carta del Obispo a la Superiora solicitando informacién acerca de las Donatas” (6 febrero 1796) y “Respuesta de la Superiora (8 de marzo 1796)".AAA. Legajo n° 8, doc. 3.




DIALOGO ANDINO N° 78, 2025

y el de sus sirvientes, si las tuviesen, pues es necesaria esta
constancia por el Informe que voy a hacera S. M.

La superiora respondi6:

Cumpliendo con lo mandado por V. S. . a continuacién del
oficio, que he recibido con fecha 6 de febrero del presente
afio, que el nimero de Donatas que hoy existe es el de doce,
que son Sor Antonia Ampuero, Gregoria Chacén, Gertrudis
Valencia, Bernardita Abril, Antonia Rivera, Manuela Pérez,
Maria Billegas, Rufina Olazabal, Maria Pérez, Francisca
Chaves, Tadea Arana, Manuela Abatia. Estas son de baja
extraccion, no entran en religion con voto, no profesan,
solamente hacen votos secretos en manos de la Prelada,
sirven como las Hermanas Legas.

En sintesis, la composicion étnica y religiosa del monasterio a
fines del s. XVIII es: monjas de velo negro -hispénicas, criollas,
algunas mestizas- que hacen votos perpetuos; monjas de velo
blanco -criollas pobres, mestizas-, realizan votos temporales;
las donatas o hermanas legas -mestizas- votos privados; y, las
sirvientas -mestizas, esclavas, al servicio de las personas y
operaciones. La distribucién de la poblacién es: mayor nimero
de religiosas velo negro y blanco, menor las hermanas legas,
donatas muy reducido.

El Modelo de Desarrollo de la Comunidad Monacal desde
la Articulacion Sociocultural y Espiritual.

En este apartado se articularén tres aspectos: el primero es
aquel sobre la evolucién de la poblacién monacal, a fin de
evidenciar el concepto de macro convento y las implicancias de
sustentabilidad econdmica; el segundo se refiere al estudio de la
distribucion de la poblacién por estamentos sociales de la época
y, el tercero, sobre la formacién y la préctica religiosa al interior
del monasterio. La interrelacién e interdependencia de los tres
aspectos verificard aspectos de la hipétesis.

La evolucion de la poblacién del monasterio: 1658-1790

Zegarra ofrece en los Anexos a su obra, una némina de cerca
de 400 personas que profesaron como religiosas, de las cuales
291 (82 en el s. XVIl 'y 209 del s. XVIII) corresponden al periodo
en estudio. La informacién sobre las religiosas en el Anexo, esta
acotada a: referencia a progenitores, nombre religioso, fecha de
toma de habito y de profesién y condicion juridica de la filiacion
familiar -hija legitima o natural-, y procedencia geografica.

En esta seccion los datos de las religiosas fueron comprimidos a
dos periodos, los que arrojan los siguientes resultados:

En el s. XVII -1658-1699-, en cuatro décadas ingresaron 82
personas, con un promedio de 20 por década, siendo el mas alto
aquel de la primera con 27 personas y el mas bajo en la tercera,
con 14 personas.

Modelos culturales y reformas en el cenobio de Santa Catalina de Siena- Arequipa (siglos XVII-XVIII)

En el s. XVIII -1700-1789- en nueve décadas el total de ingresos
fue de 209 personas, con un promedio de 23 personas por década.
Sin embargo, el més bajo ingreso fue en la década 1700-1709 con
10 personas, y el mas alto aquel de las décadas de 1720-1739 con
36 personas. En la dltima década se aprecia una caida brusca.

Respecto a la evolucidn de la poblacion monacal, se observan en
el trénsito de los siglos caidas significativas en algunas décadas,
por ejemplo, entre 1690-1699 cay6 a 14 personas y en la siguiente
a diez personas; segundo, entre las décadas de 1720-1779, el
promedio fue de 27 por década. Por dltimo, en la primera década
de 1700 se registra la primera religiosa definida de donada.

Los estamentos sociales al interior del Monasterio

La sociedad estamental tiene su origen en la sociedad feudal,
el cual comprende la sociedad politica y religiosa unitariamente,
esto es, cubre la dimensién social, econémica, politica y religiosa.
La estructura de esta sociedad estd compuesta por estamentos
0 estratos “superpuestos”, como son la nobleza/militar y el
clero mayor; un sector intermedio como los letrados menores,
comerciantes y el clero menor; y los hombres libres como los
campesinos e inquilinos de las ciudades.

Esta categorizacién en estamentos se fundé en privilegios y
prebendas, a los que se tiene acceso por razones de origen
familiar -dinastfa, titulos honorificos, reconocimientos por
servicios prestados-, que se expresan en titulos de prestigio. El
clero por las funciones de sus propias subcategorias -presbiteros,
obispos, abades, cardenales- y los hombres libres que habitan en
la ciudad y en los campos, se sostienen por medio de un trabajo
que esta regulado por tributos. En la literatura especializada se
ha definido esta sociedad como triestamental por las categorias y
trifuncional, por las funciones que cada estamento realiza.

En este modelo de sociedad politica, la iglesia ocup6 un rol de
dominium -sefiorio-, en el marco de la definicién de Jaques Le
Goff, esto es, “el dominio estrictamente religioso se extiende a
todo el campo de |a ideologfa y de la cultura, al sistema socio-
econdmico, a las instituciones politicas, a los valores (2003:121)".

Al hacer el ejercicio verificador de este modelo sociocultural en
el Monasterio, se observan los tres estamentos al interior de la
comunidad conventual:

1. Primero, las religiosas que ingresan proceden de familias
que corresponden al primer estamento, que estan repre-
sentadas por el Maestre de Campo, Capitan, Alférez Real,
Tesorero Real, Alcalde, el obispo, un prebendado, ademas
hay que subrayar al Coronel Diego de Chuquihuanca, caci-
que Gobernador de Azangaro.

2. El estamento intermedio como los letrados, licenciado, con-
tador, parroco, sargento.

—

325



DIALOGO ANDINO N° 78, 2025

3. Alfinal el estamento definido como “vecinos de . ..]", entre
los cuales se deben incluir cinco procedentes de familias
de pueblos originarios, las hermanas Chalcotupa Mamani
(Rimachi), familia Pitay Hernani, familia Chuquiguanca y fa-
milia Leiba Chuquiguanca.

4. Un estamento especial, que son las hijas “naturales, de pa-
dre desconocido 0 madre desconacida y huérfanas”.

Finalmente, Serrera (2015:46) describe que

Santa Catalina de Arequipa es una auténtica mole de piedra
sillar que ocupa una extension aproximada de 20.426 metros
cuadrados [...], en el interior se distribuyen tres claustros,
huertas, jardines, plazas, lavaderos, almacenes v, en lo que
fue su primitiva “ciudadela”, muchas calles, callejuelas
y callejones con paredes pintadas con vivos colores [...]
(sierra natural y tostado, almagra, sangre de toro, afiil, etc.)
que se asemejan a los angostos recodos y adarves de las
juderias peninsulares.

Una arista nueva surge al revisar la ndmina de apellidos desde la
genealogia. Es probable que muchos apellidos de profesas sean
de familias de origen sefardi que migraron a Latinoamérica. Esta
afirmacion se sostiene con estudios que se han realizado en el
archivo del tribunal de la Inquisicion espafiola. Entre los apellidos
probados estéan: Diaz, Pérez, Pacheco, Nifiez, Gonzalez, Salas,
Bernal, Talavera, De la Torre, Toledo, Zufiiga (Farias 2010).

La formacién espiritual religiosa

Para este contenido se recurre a dos ‘referencias curriculares’, a
través de las cuales se formaban las religiosas: hermanas legas
-donatas-, novicias y profesas. Estos recursos estan constituidos
por dos dispositivos didacticos, esto es, los segundos nombres
religiosos usados por las conventuales v, por los contenidos de
106 Exemplum, pintados en los arcos de medio punto, distribuidos
en los tres claustros. Con estos recursos se describird aspectos
del perfil espiritual y teolégico de la religiosa. A fin de ordenar los
contenidos de estas fuentes, hay que considerar dos variables: la
devocional y la teoldgica.

Los segundos nombres.

Un primer grupo de religiosas hacen referencia a aspectos
relacionados con la Trinidad y Jesus, la Virgen, los Sacramentos,
devociones marianas.

Un segundo grupo hace referencia a los contenidos marioldgicos,
esto es, Madre de Dios, Santa Marfa, Concepcidn, Purificacion,
Visitacion, Asuncién; vy, los devocionales marianos son del
Carmen, las Nieves, los Remedios, Rosario, de la Soledad, del
Socorro, del Corazén de Marfa. En la segunda mitad del s. XVIII,
desde 1774 aparece la devocion al Corazén de Jesds y Corazén.
Estas expresiones evidencian la penetracion de las tendencias
pastorales del concilio.

Modelos culturales y reformas en el cenobio de Santa Catalina de Siena- Arequipa (siglos XVII-XVIII)

Otro grupo asume nombres de santas y santos, en éste la figura
de José, Catalina de Siena, Felipe Neri, Francisco de Sales,
Vicente Ferrer, Ignacio de Loyola, Francisco Javier, Gertrudis,
Rita, Joaquin y Ana, Nicolas son los mas frecuentes.

Los Exemplum

Respecto a los contenidos teoldgicos de los 106 Exemplum
pintados en los tres claustros, estos se distribuyen en: 74
dedicados a la Virgen -distribuidos en 43 alas Letanias lauretanas,
8 a aspectos devocionales y 23 dedicados a la biografia de la
Virgen-; luego, diez dedicados a la Pasién y muerte de Jesucristo
y 22 explican el camino de perfeccion de la vida monacal.

El conjunto de la obra pictdrica tiene data de fabrica, lo mas
probable, en la tercera década del setecientos. En el Exemplum
dedicado a las Bodas de Cand, el autor registré “Afio del Sefior
de 1722".

Desde un &ngulo doctrinal, se observan tres lineas teoldgicas:
primeramente, el aspecto marioldgico, para lo cual se integran
las Letanias, las devocionales y los contenidos dedicados a la
vida de la Virgen, los que cubren desde el llamado a Joaquin y
Ana -explicita la Concepcién Inmaculada de la Madre de Dios-
hasta la coronacion en el cielo -explicita la Asuncion-.

En segundo lugar, esté la arista cristol6gica que se concentra en
la Pasion y Muerte, compuesta de diez emblemas, que tienen
como limites la entrada a Jerusalén hasta la sepultacién. Sin
embargo, la cristologia estd concatenada con la mariologia,
porque en la vida de Marfa el artista subraya la procedencia de
Cristo, a través de las pinturas sobre la Encarnacién-Circuncisién-
Jesus en el Templo- en la familia de Nazaret.

La tercera serie es el camino de perfeccién monacal, definidos en
tres procesos, esto es, la via purgativa, la iluminativa y |a unitiva,
con 22 piezas.

Entre las piezas extraordinarias se subrayan aquella que disefia
la stplica “Sefior, Oyenos”, con cuatro personas: Rey y un obispo
y la Reina y un indigena; la segunda es la dormicion de la Virgen
seguida de su sepultacion, en la cual se reconoce en primer plano
a San Pedro y la coronacién de la Virgen, por la Trinidad.

Discusion y Conclusiones

El presente estudio ha sostenido la hipétesis que la comunidad
monacal sienes fue la reproduccion de la estructura de la sociedad
ternaria medieval y que el modelo de espiritualidad religiosa se
fundé en la teologia monacal de la Baja Edad Media, mediatizada
por las reformas del Concilio de Trento.

En este horizonte el analisis conclusivo gira alrededor de tres
lineas: reproduccion de la sociedad; formacién espiritual monacal
y valoracién teoldgica estética de los Exemplum.




DIALOGO ANDINO N° 78, 2025

Un primer contexto es retrotraer la influencia del cabildo civil
en la administracién del Monasterio, la que fue permanente y
juridicamente estable hasta fines del s. XVII. Esta politica de
administracién termind con la intervencién del obispo ante el
Virrey en Lima, quien favorecid al prelado. El Gltimo esfuerzo del
cabildo por mantener sus privilegios lo intent6 ante el sinodo
convocado por el obispo Antonio de Leén en 1684, solicitando
que se reconociera el patronato sobre el monasterio, asunto que
no fue acogido.

Un segundo contexto son los guarismos sobre la poblacién
monacal de los cuales se deducen otras notas, como la
trazabilidad étnica y tasas demogréficas. El problema mayor es
la situacion que se incub6 en los primeros 100 afios, con la norma
que autoriz6 que cada religiosa de Velo negro y Velo blanco
pudieran tener domésticas para ayudarlas en los menesteres.
Este requerimiento estd lejano a la tradicién monacal y contrario
a la vida comunitaria. Este modelo gener6 la necesidad de que
cada religiosa construyera su propia celda, que incluyera cocina
y una pieza para la doméstica. Este modelo duplicé la poblacion,
y con la agregacion de las donatas y educandas se incrementd
aln mas.

Este desarrollo derivé en lo que Serrera ha definido como los
macro conventos femeninos peruanos en el Barroco, afirmando
que ese desarrollo se dio por influencia del sector eclesiastico
en la construccion de la ciudad. Ahora bien, esta afirmacién es
parcialmente verificable, pues en el caso del Monasterio sienes
de Arequipa, éste tuvo un origen netamente laico, tanto por el
origen fundacional como por el régimen patronal que ejerci6 el
cabildo civil por més de un siglo. Este fenémeno fundacional se
dio también en los monasterios sienes de Tucuman y Lima?2.

Al analizar la comunidad monasterial, se reconoce la
reproduccion de la sociedad estudiada por Thomas Piketty
(2019:72) quien describe que: “las sociedades ternarias estan
compuestas por tres grupos sociales distintos, cada uno de los
cuales cumple funciones esenciales al servicio de la comunidad,
que son indispensables para su perpetuacion: el clero, la nobleza
y el pueblo llano”. Es en esta perspectiva que se propone que la
comunidad monacal sienes refleja esta estructura triestamental,
al observar la manera cémo se distribuian las funciones y roles
en la comunidad, y cémo esto se relacionaba con la sociedad
mas amplia.

La relacién con la teologia monacal del tardo medioevo sugiere
que la espiritualidad de esta comunidad monacal estaba
arraigada en las vivencias y practicas religiosas de esa época.

Modelos culturales y reformas en el cenobio de Santa Catalina de Siena- Arequipa (siglos XVII-XVIII)

En este sentido, fue necesario explorar cémo estas creencias
influfan en la vida diaria del claustro, sus roles en la sociedad y
su relacién con la autoridad religiosa.

Finalmente, las reformas del Concilio de Trento (1545-1563)
tuvieron un impacto significativo en todas las instituciones
eclesiales, asunto que se refleja tanto en la preocupacion del
obispo por la disciplina monacal como en la practica religiosa
del monasterio.

Por otra parte, en esta discusion final del estudio, esta
subyacente de manera complementaria, el pensamiento del
historiador Luis Ribot, que afirma: “Toda Europa -cuando adn no
se utilizaba dicho término sino el de <cristiandad>- vivia inmersa
en una cultura fuertemente sacralizada. La propia referencia
cronoldgica -y esto ha llegado hasta nosotros- estaba vinculada a
las creencias”(2019:101).

Las citas expuestas ofrecen el marco orientador para analizar los
datos biogréficos de las religiosas ingresadas en el periodo. La
informacién que se ha generado es una aproximacién, a modo de
radiograffa, de la composicion social, étnica-cultural y econémica
de las religiosas ingresadas al Monasterio.

Se puede concluir que la gran mayoria de las religiosas de Velo
negro proceden de familias de la posicién superior en la sociedad,
se registran hijas de generales, capitanes, regidor, Caballeros de
la Orden de Santiago, Maestro de Campo, Alcalde de Arequipa,
Sargento mayor, Alférez y Tesorero Real. Algunas religiosas
de Velo negro pertenecen a familias que son propietarios
de chacras, haciendas, otras de empleados de la corona en
encargos inferiores. Por otro lado, un nimero importante de
religiosas de Velo blanco proceden de familias que trabajan la
tierra o0 son comerciantes. Ademds, se contabilizan mas de una
decena de hermanas que ingresaron al Monasterio. Este proceso
se registré desde el afio 1660, 1673, 1675, 1678, 1696, 1720,
1743 (Zegarra 1985).

Las religiosas donatas aparecen a inicios del afio 1701, y como
se ha explicado, son religiosas que hacen promesas privadas
ante la superiora, cumplen roles operativos en el monasterio
y llevan habito religioso. También se registran dos religiosas
de procedencia de pueblo originario y cuyos padres son dos
Caciques, uno de ellos es Gobernador del pueblo de Azangaro?®.

Finalmente, un conjunto de religiosas son definidas de
“hija natural”, reconocidas por el padre y se sefiala “madre
desconacida”. Varias de estas personas son admitidas a profesar

22 Religiosas del Monasterio. 2014. Tercer Centenario de Santa Catalina de Sena 1613-1913. Tomo primero 1613-1700. (Cérdoba-Argentina, 2014), 33-63. Desde el capitulo 4°
al 8 las editoras transcriben manuscritos sobre el origen de la fundacién, las dificultades sobre las Reglas, el rol del jesuita Diego de Torres, y las soluciones candnicas para
resolverlas. En el caso de este monasterio sienes tiene su origen en la devocién de Leonor Mejia Mirabal, hija del fundador de Cérdoba, quien desde etapas tempranas de su
vida mantuvo la inquietud de fundar un monasterio con el nombre de la santa. Una vez que enviudd acelera la fundacion del convento.

23 Las religiosas indigenas son: Teresa Chalcotura Mamani, profesé en 1754, Velo Blanco; Marfa Pitay y Hernani, profesd en 1755, Velo Negro; Paula Pitay Bolafios, tomé habito en
1770, Velo Blanco; Dionicia Chuquiguanca, ingresé en 1775, Velo Blanco, hija del Cacique Gobernador del pueblo de Azangaro Diego de Chuquiguanca y sobrina del presbitero
Dr. José de Chuquiguanca, Vicario del mismo partido, hermano del Cacique; y, Marcelina Leiba y Chuquiguanca, profesé en 1784, Velo Blanco, es sobrina del Dr. Gregorio de

Chuguiguanca, prebendado de la iglesia de Chuiquisaca (Sucre).




DIALOGO ANDINO N° 78, 2025

votos perpetuos, es decir, religiosas de Velo negro, categoria que
les daba acceso en el proceso de eleccion de la superiora. Otro
grupo de religiosas que se registran de Velo negro o blanco son
declaradas en su procedencia familiar “de padre desconocido”.

Por dltimo, en la némina aparecen cuatro monjas catalinas que
tuvieron la responsabilidad de fundar un nuevo monasterio (santa
Rosa, el 13 de junio de 1747), ellas son: Marfa Ignacia de Barreda
y Obando, Juana Pacheco de Torreblanca, Bernarda Moscoso y
Zegarra y Maria Ignacia de Barreda y Obando (Zegarra 1985).

Estas observaciones al cruzarlas con la metodologia de Piketty y
la vision clericalizada de la sociedad moderna de Ribot, sostienen
la propuesta del sentido de la reproduccion social y étnica del
monasterio; y por otro lado, se prueba que en esta reproduccion,
al dar acceso a la vida religiosa, las hijas de matrimonios de
pueblos originarios son asimilados al estamento superior de la
sociedad ternaria medieval.

En relacién a la formacién espiritual y religiosa, se han sefialado
dos instrumentos didacticos, el primero corresponde al nombre
adoptado de uso como religiosa; el otro, es el camino espiritual
monacal de las tres vias, purgativa, iluminativa y unitiva, que se
desarrolla en la serie de 22 Exemplum pintados en uno de los
claustros del Monasterio, que son una réplica de 40 emblemas
de la obra Pia Desideria (Hugonne 1679).

El estudio de los usos de nombres religiosos permite discriminar
cinco tipos de expresiones religiosas en la comunidad monacal:
primero, una variedad de referencias a santos y santas, entre los
cuales se distinguen san José en el primer lugar, le sigue santa
Catalina, las otras referencias, si bien menores, son santos
pos conciliares como Ignacio y F. Xavier, jesuitas; Francisco de
Sales y Felipe Neri; segundo, la mariologia con expresiones
dogméticas como Madre de Dios, Inmaculada y Asuncion;
tercero, tendencias devocionales tradicionales a la Virgen como
son de los Remedios, Purisima, Rosario; cuarto, |as cristolégicas
como Encarnacién, Navidad, Resurreccion y Trinidad; quinto,
especialmente conciliar se expresa “del Santisimo Sacramento”,
con frecuencia entre los dos siglos.

Es en este punto donde se observa parte del modelo religioso,
en el cual las monjas construyen la experiencia religiosa, pues
se cruza la raiz devocional mariol6gica y la pastoral conciliar, por
ejemplo: la convivencia al unfsono entre la corriente inmaculista
y asuncionista en la mariologia con la cristoldgica acentuada en
la Encarnacion, Navidad, Resurreccion, y aquellas dedicadas al
Santisimo Sacramento, expresan el ambiente conciliar que es
reforzado con los segundos nombres dedicados a Francisco de
Sales vy Felipe Neri, por sobre la influencia jesuita de Ignacio y
Francisco Xavier. Los clérigos Francisco de Sales y Felipe Neri son
la manifestacion directa y representativa del espiritu y doctrina

Modelos culturales y reformas en el cenobio de Santa Catalina de Siena- Arequipa (siglos XVII-XVIII)

conciliar. Hay que subrayar que los Oratorianos, fundados por
Felipe Neri, arribaron a Lima a finales del s. XVII, procedente de
México a donde habian arribado en 1659. Lo extraordinario esta
en la presencia de Francisco de Sales y Felipe Neri u oratorianos
por sobre la jesuita (Reed 2018).

Las elecciones que hacen las religiosas se mueven en el arco
pre conciliar y post conciliar, tendencia que revela la mixtura de
la predicacion evangelizadora, esto es, una pastoral tipica del
bajo medievo y aquel conciliar. Por otro lado, la expansion de la
mariologfa inmaculista y asuncionista echd raices profundas.

El segundo mecanismo como material didactico en la formacién
espiritual son las pinturas Exemplum, que se analizaron desde la
teologia mondstica medieval y de este anélisis surgird el perfil de
la espiritualidad monacal sienes. El andlisis se enmarca desde
dos aportes a la historiografia acerca del sentido de este género
artistico-literario, por una parte, la que ofrece Le Goff, al definir
que el exemplum medieval no es una simple ejemplificacién, al
contrario, I mismo es un acto que, aunque esté incrustado en un
texto que lo desborda, “no es un mero adorno de este texto, es un
elemento del mismo” (Le Goff 1982:164).

Daniele Dehouve, quien ha estudiado los exemplum mexicanos
desde un andlisis comparado con los medievales y modernos,
ha logrado describir la estructura del relato. Dehouve afirma
que un exemplum es una sucesion de secuencias, que juntas
a otros signos de identificacién, como nombres de personajes,
lugares y acontecimientos representan los contenidos estables
del relato. Sefiala que la estructura del relato del exemplum
desde la perspectiva religiosa, ofrece un contenido moral
que se desarrolla en una secuencia, la cual sigue un patrén
preciso, a saber: pecado-visidn-castigo; o, la prueba (pecado)
-arrepentimiento-liberacion (Dehouve 2004). Otros describen
un pecado (terquedad, envidia) cuyo desenlace es la muerte
o al menos, la anuncia. Finalmente, respecto al camino de
las tres vias, éste habfa sido desarrollado por el franciscano
San Buenaventura, en la Opuscula Tripici via (1947).

La serie de 22 Exemplum que exponen la Triple Via espiritual,
tiene una referencia fundamental a considerar, esta es que el
pintor en Arequipa copi6 los emblemas de la obra de Herman
Hugone s. j. Pia Desideria (1679), pero en la versién en espafiol,
del jesuita Pedro de Salas, bajo el titulo Effectos divinos por
emblemas sagrados®. El pintor sigue estrictamente esos
emblemas, no omite ninguno de ellos y, desde el texto traducido
al castellano, extrae y aplica los conceptos de la triple Via:
Purgativa, lluminativa y Unitiva, los que en la obra original se
definen de Gemitus animae poenitentis, Votum animae sanctae
y Suspiria animae amantis (Gemidos del alma penitente, Deseos
del alma santa y Ansias del alma amante).

24 La obra estd dividida en tres partes: Gemidos del Alma, Votos del Alma Sagrada y Suspiros del alma amante; en la traduccion de Pedro de Salas (Valladolid:1654), introduce la
variante para los Gemidos, Votos y Suspiros del alma, los titulos Purgativa, lluminativa y Unitiva.




DIALOGO ANDINO N° 78, 2025

Si bien este trabajo no tiene como objetivo analizar la teologia
espiritual y las practicas de piedad, menos aln la arista
estética, sf busca probar la reproduccién de modelos culturales
religiosos medievales. En esta perspectiva André Vauchez,
en una obra dedicada a la espiritualidad medieval, en dos
apartados titulados “Una conquista: de la vida interior” y “En
los origenes de la mistica occidental”, sostiene que desde el
siglo XII la vida religiosa se individualiza, la vida interior deja
de ser un privilegio de los monjes. Vauchez propone que con
san Bernardo y Guillermo de Saint-Thierry -cistercienses- se
encuentran los primeros fundamentos del proceso “interior”, y
describe: “El punto de partida para ambos fue el Cantar de los
Cantares [...] que fue interpretado como un diélogo entre Dios,
identificado con el amante, y el alma, presentada como la amada
del Todopoderoso”. San Bernardo con esta intuicion desarrolla
una teologia que fundamenta las relaciones entre el Creador
y sus criaturas (2001:132). Este desarrollo de la espiritualidad
occidental continuard en todo el periodo, cuyo objetivo Gltimo
es la unién del alma con Dios. Después de san Bernardo viene
san Buenaventura, quien sistematiz6 en las Tres Vias el camino
de perfeccion.

Por otra parte, hay que considerar que desde el s. XlIl hasta el
s. XV surgieron nuevas expresiones religiosas como modelos
socioculturales. Derville (2006) sostiene respecto a la vida
religiosa en Francia, que entre el 1200 al 1500 se generaron
importantes cambios en el comportamiento religioso: se
desarrolla la edad de los laicos, en todos los planos del vivir en
cristiano; se sistematiza una teologia de las virtudes y los vicios
y manuales morales y se desarrolla la confesion individual, entre
otros. Hacia fines del periodo, implantaron nuevas expresiones
religiosas como son la buena muerte y las postrimerias.

Estos modelos culturales religiosos son los que convergen
en la obra Pia Desideria, editada en 1628, que luego pasé a
Latinoamérica.

A modo de recapitulacion, se subraya que las pinturas fueron
pintadas en las primeras décadas del s. XVIIl, como lo sugiere

Modelos culturales y reformas en el cenobio de Santa Catalina de Siena- Arequipa (siglos XVII-XVIII)

el cuadro de las Bodas de Cand, donde el artista anat6: afio del
Sefior de 1722 y la obra Pia Desideria editada en 1628 por un
jesuita flamenco, pero se usd como referencia el texto traducido
al espafiol en 1638, por otro jesuita. La influencia flamenca en
materia religiosa en el Virreinato del Per( esta presente aln a
inicios del XVIII, como afirma Stastny (2013).

La serie de 106 Exemplum son una expresion, por una parte, de
las tendencias religiosas de la época, esto es, aquellas que se
desarrollaban desde el bajo medievo, como las Letanias a la
Virgen, la vida de la Virgeny la nueva sintesis de la vida espiritual
monacal, y por otra, el desarrollo de los grabados en la zona del
Flandes con especial relevancia la escuela de Rubens (Stastny
2013).

El valor patrimonial de estos Exemplum se sostiene en
contenidos marioldgicos, los que representan las tendencias
epocales, como la fundamentacion de la Virgen inmaculada, que
se observa en la secuencia sobre la vida de la Virgen, es decir
pintura dedicada a Joaquin y Ana como progenitores de Marfa;
unidad entre la vida de la Virgen y el de Jesds; v, la secuencia
dormicién, enterramiento, asuncion y coronacién de la Virgen.
Finalmente, las vestimentas de la Virgen varian desde un ornato
clasico espafiol con influencia de Rubens, a través de Veldsquez,
Murillo y Zurbaran hasta alcanzar las expresiones de mestizaje,
como son los vestidos bordados de Marfa con hibiscos y los
entornos con azucenas.

En sintesis, y de acuerdo a lo expuesto, la comunidad monacal
sienes se presenta como la reproduccion de la estructura de
la sociedad ternaria medieval, cuyo modelo de espiritualidad
religiosa se fundé en la teologia monacal de |a Baja Edad Media,
mediatizada por las reformas del Concilio de Trento. Lo sefialado
se expresa finalmente en el hecho de que la gran mayoria de
las religiosas de Velo negro proceden de familias de la posicién
superior en la sociedad y un nimero importante de religiosas de
Velo blanco proceden de familias que trabajan la tierra o son
comerciantes, incorporando a las mujeres de pueblos originarios
a este esquema, dependiendo de su origen.

Referencias Bibliograficas
Fuentes Primarias
Hugone, H.

1679, Pia Desideria. Lyon.

De Salas, P.
1654. Efectos Divinos por Emblemas Sagrados. Valladolid.

San Buenaventura.
1963. Las Tres Vias o Incendio de amor. Vol. IV. Edicién Bilingiie.

BAC, Madrid.
Ciento seis Exemplum pintados en los Claustros del Monasterio
sienes de Arequipa.




DIALOGO ANDINO N° 78, 2025

Fuentes Secundarias

Arancibia, J. M. y Ponza, C.

2015. Alabar, bendecir y predicar el amor de Dios. Tabla
cronoldgica de las monjas del Monasterio Santa Catalina de
Siena en la ciudad de Cdrdoba (1613-1901). Industria Gréafica
Cervantes, Cérdoba.

Bazarte, A., Tovar, E. y Tronco, M.
2001. £l Convento Jerénimo de San Lorenzo (1596-1867).
Patrimonio Cultural del Instituto Politécnico Nacional,
México D.F

Benassy-Berling, M.C.

1997. Elites, poder e identidad en América Latina. 49 Congreso
Internacional de Americanistas. Secretarfa General 49° ICA.
Pontificia Universidad Catdlica del Ecuador, Ediciones
Abya-Yala, Quito.

Borges, P.
1992. Las drdenes y congregaciones femeninas. En Historia de
la lglesia en Hispanoamérica y Filipinas. Parte Il, cap. 12, IV.
pp.230-233. Ediciones BAC, Madrid.

Bourdieu P, Chamboredon, J.C. y Passeron, J.C.
2002. El Oficio del Socidlogo. Presupuestos Epistemoldgicos.
Ediciones Siglo XXI, Buenos Aires.

Burns, K.
1999. Colonial Habits.Convents and the Spiritual Economy of
Cuzco, Perd. Duke University, Durham y Londres.

Campos, F.
2011. La clausura femenina en el Mundo Hispanico. Una
fidelidad secular. Real Centro Universitario Escorial-Maria
Cristina, Madrid.

Dehouve, D.
2004. L'évangelisation des Aztéques ou le pécheur Universal.
Editions Maisonneuve & Larose, Parfs.

Derville, A.
2006. Quarante Générations de Francias face au sacré. Essaie
d'Histoire Religieuse de la France (500-1500). Villeneuve
d’'Ascq: Septentrion. Presses Universitaires.

Farias, D.
2010. Vision de Mundo Contenida en los Apellidos Sefardies
Registrados en Chile durante el Periodo Colonial. Tesis
Magfster en Lingtiistica. Universidad de Chile, Santiago.

Fraschina, A.
2008. Reformas en los conventos de monjas de Hispanoamérica,
1750-1865: cambios y continuidades. Hispania Sacra 60:445-
466

Lavrin, A.
2016. Las Esposas de Cristo. La vida Conventual en la Nueva
Espana. FCE, México.

Modelos culturales y reformas en el cenobio de Santa Catalina de Siena- Arequipa (siglos XVII-XVIII)

Le Goff, J., Bremond, C. y Schmitt, J.C. X
1982. L'Exemplum. Typologie des Sources du Moyen Age.
Fasc. 40. Brepols, Paris.

Le Goff, J.
2003. / riti, il tempo, il riso. Editori Laterza, Roma.

Loreto, R.

2010. La funcién social y urbana del monacato femenino
novohispano. En La lglesia en Nueva Espaia. Problemas y
Perspectivas de Investigacion, coordinado por M. Martinez
Lépez-Cano Meéxico, pp. 237-265. Universidad Nacional
Auténoma de Meéxico, Instituto de Investigaciones
Histdricas, México. D.F

Malaga, A.
2020. Salubridad y emergencia social en Arequipa colonial.
Historia 46:27-37.

Malaga, A.
2011. Una arequipefia camino a los altares. Sor Ana de los
Angeles (1602-1686). Didlogo Andino 37:61-65.

Martinez, A.
1995. Las monjas en la América colonial 1530-1824. Centro
Virtual Cervantes, Madrid.

Muriel, J.
1946. Conventos de monjas en la Nueva Espafa. Editorial
Santiago, México D.F.

Piketty, T.
2019. Capital e ldeologia. Ediciones Deusto, Buenos Aires.

Presta, A.

2021. Gobierno colonial y gobierno conventual, jerarquias y
redes sociales. Una mirada a la sociedad charquefia y al
monasterio de nuestra sefiora de los remedios de santa
Ménica de la ciudad de La Plata, 1574-1600. Didlogo Andino
65:13-22.

Ramos, M. (coord.)
1995. EI Monacato Femenino en el Imperio Espafol.
CONDUMEX, México.

Reed, B.
2018. Cultura de los oratorianos en la ciudad de México 1659-
1821: identidad corporativa, entre estructura y accion.
Historia y Grafia 51:15-52.

Religiosas del Monasterio.
2014. Tercer Centenario de Santa Catalina de Sena 1613-1913.
Tomo primero 1613-1700. Establecimiento Tipografico de F.
Domenici,Cordoba-Argentina.

Ribot, L.
2019. La Edad Moderna (siglos XV-XVIll). Marcial Pons Historia,
Madrid.




DIALOGO ANDINO N° 78, 2025

Rodriguez, L.

2016. Del libro de emblemas al espacio monacal - funciones
de la serie de emblemas de amor divino del Monasterio de
Santa Catalina de Siena (Arequipa, Perd). Monografia de
Grado Uniandes, Bogota.

Salazar, N.
2005. Los monasterios femeninos. En Historia de la vida
Cotidiana en México, II. La ciudad Barroca, coordinado por
A. Rubial Garcia, pp. 221-259. El Colegio de México / Fondo
de Cultura Econémica, México, D. F.

Serrera, R.
2015. Mujeres en Clausura: macro Conventos Peruanos en el
Barroco. Editorial Universidad de Sevilla, Sevilla.

Stastny, M.
2013. Estudios de arte Colonial. Instituto Francés de Estudios
Andinos, Lima.

Modelos culturales y reformas en el cenobio de Santa Catalina de Siena- Arequipa (siglos XVII-XVIII)

Toquica, M. C.

2001. Religiosidad femeninay la vida cotidiana del convento de
Santa Clara de Santafé, siglos XVIl'y XVIIl. Una mirada detras
del velo de Johanna de San Esteban. Revista Colombiana de
Antropologia 37:152-186.

Vauchez, A.
2001. La Espiritualidad del Occidente Medieval (siglos VIII-XII).
Editorial Catedra, Madrid.

Zegarra, D.
1985. Monasterio de Santa Catalina de Sena de Arequipa y Da.
Ana de Monteagudo Priora. Editorial DESA S.A, Arequipa.




	_heading=h.gpmhywgzu0ol
	_heading=h.1xvknjeeup6r
	_heading=h.v3udywmt6hx1
	_heading=h.3ded7uoizpmv
	_GoBack

