
318

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025

MODELOS CULTURALES Y REFORMAS EN EL CENOBIO DE 
SANTA CATALINA DE SIENA- AREQUIPA (SIGLOS XVII-XVIII)

CULTURAL MODELS AND REFORMS IN THE CENOBIO OF  
SANTA CATALINA DE SIENA- AREQUIPA (AGES XVII-XVIII)

	 Misael Camus*	 https://orcid.org/0000-0002-6817-2955
	 Raúl Bustos**	 https://orcid.org/0000-0002-2363-1919

Resumen
El estudio aborda, desde la sociología de modelos culturales, una de las fundaciones conventuales femeninas más antiguas del arzobispado de Lima: el 
Monasterio Sienes de Arequipa. La hipótesis plantea que la estructura social y la vida religiosa-conventual es una reproducción de la sociedad ternaria 
medieval y de la teología monástica del bajo medievo, mediatizada por las reformas del Concilio de Trento. Las fuentes principales que sustentan el 
análisis son los informes de la visita canónica del obispo y más de un centenar de L’Exemplum pintados en los claustros del monasterio, a inicios del  
s. XVIII, de los cuales 22 cuadros son una copia de los emblemas impresos en Pía Desideria, obra editada en 1628 por un jesuita flamenco, en los cuales 
se exponen las Tres Vías del camino de perfección monacal. 

Palabras Claves: Monasterios femeninos, Espiritualidad monástica, Concilio de Trento, Modelos culturales.

Abstract
The study addresses from the sociology of cultural models one of the oldest female convent foundations of the Lima archbishopric, the Sienes de 
Arequipa Monastery. The hypothesis proposes that the social structure and the religious-conventual life is a reproduction of the medieval ternary 
society and of the monastic theology of the late Middle Ages, mediated by the reforms of the Council of Trent. The main sources that support 
the analysis are the reports of the bishop’s canonical visit and more than a hundred L’Exemplum painted in the cloisters of the monastery, at the 
beginning of the s. XVIII, of which 22 paintings are a copy of the emblems printed in Pía Desideria, a work published in 1628 by a Flemish Jesuit, 
in which the Three Ways of the path of monastic perfection are exposed. 

Key words: Women’s monasteries, Monastic spirituality, Council of Trent, Cultural models.

Fecha de recepción: 05-08-2024  Fecha de aceptación: 22-01-2025

Los conventos femeninos latinoamericanos han sido abordados 
por la historiografía reciente desde diferentes aproximaciones, 
como el rol en la estructura eclesial, la relación con la sociedad, 
la puesta en valor del rol de centros educativos, y de manera 
más incipiente, desde la óptica económica y patrimonial (Málaga 
2020;2011; Lavrin 2016; Burns 1999). Estos aportes comparten el 
deseo genuino de conocer presente en obras ya clásicas como 
las de Josefina Muriel (1946), incorporando nuevos aportes 
metodológicos y perspectivas (Salazar 2005; Ramos 1995). De 
la misma manera Basarte et. al (2001) desarrollan un trabajo 
de enfoque amplio, abordando desde la estructura económica 
a la organización de la vida conventual, además de aspectos 
constructivos y artísticos.

Ángel Martínez Cuesta, desde una óptica de registro histórico 
expone la expansión fundacional latinoamericana y sitúa los 
conventos en una función que define de “humanización de la 
ciudad”, dedicando algunas páginas al desarrollo del Convento 
Corpus Christi, orientado a la acogida de futuras religiosas 
del mundo indígena, particularmente a las hijas de los jefes 

(Martínez 1995). Por otro lado, Loreto (2010:238) resalta  el 
hecho de que el establecimiento de conventos femeninos fue 
promovido, avalado y auspiciado, en momentos decisivos, por 
representantes de las órdenes franciscana, dominica, carmelita 
y agustina, por “la necesidad de albergar y educar a españolas 
y criollas que por vocación, orfandad o pobreza no podían o no 
habían contraído matrimonio”.

Otra línea de investigación ha sido la de Marie-Cécile  
Nenassy-Berling (1997), quien aborda la relación de los 
conventos con la sociedad, en un contexto de las relaciones 
de poder y elites, particularmente en la provincia de Nueva 
España. Un aporte más reciente lo entrega Ana María Presta 
(2021) quien propone que la sociedad colonial, al ser una réplica 
de la metropolitana, usó la creación de conventos para inhibir la 
onerosa partición patrimonial generada por matrimoniar a sus 
descendientes mujeres. 

Ramón Serrera (2015) analiza los prototipos de arquitectura 
conventual, a los que describe como “el macro convento o 

*	 Universidad de Tarapacá. Arica, Chile. Correo electrónico: mcamus@academicos.uta.cl https:// orcid.org/0000-0002-6817-2955
**	Universidad de Tarapacá. Arica, Chile. Correo electrónico: rbgonzalez@academicos.uta.cl https:// orcid.org/0000-0002-2363-1919

mailto:mcamus@academicos.uta.cl
mailto:rbgonzalez@academicos.uta.cl


319

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 Modelos culturales y reformas en el cenobio de Santa Catalina de Siena- Arequipa (siglos XVII-XVIII)

ciudad dentro de la ciudad”. Este investigador, desde un análisis 
comparado con el desarrollo monacal en España en el siglo XVII,  
sostiene que la réplica en Latinoamérica sólo tiene de 
innovación el prototipo macro convento. Una referencia central 
en dicho estudio es el trabajo de Antonio Domínguez Ortiz, 
quien sistematizó estadísticamente los conventos femeninos 
y masculinos en los siglos XVII y XVIII, señalando que en 1787 
había sobre 25 mil mujeres de clausura. 

Finalmente, existen estudios restringidos a comunidades 
religiosas nacionales: clarisas, mercedarias, capuchinas, 
carmelitanas1. En general, las referencias al monacato femenino 
son muy acotadas, citando las fundaciones, el proceso canónico 
de aprobación de la obra e información acerca de las fundadoras, 
siempre en un plano genérico (Borges 1992).

En este contexto, la dimensión eclesial en el conjunto de 
estas tendencias no ha sido abordada con metodologías que 
permitan analizar la comunidad conventual en el proceso de 
formación espiritual y doctrinal; menos aún, investigaciones 
que individualicen el impacto de esa formación religiosa en la 
sociedad (Campos 2011).

En este sentido, se hace referencia a la sociología de Bourdieu, 
en cuanto al uso de una metodología de la sociología en la 
investigación histórica, a partir de la afirmación: 

El principio explicativo del funcionamiento de una 
organización está muy lejos de que lo suministre la 
descripción de las actitudes, las opiniones y aspiraciones 
individuales; en rigor, es la captación de la lógica objetiva 
de la organización lo que proporciona el principio capaz 
de explicar, precisamente, aquellas actitudes, opiniones y 
aspiraciones (Bourdieu et al. 2002:34).  

Bourdieu, a través del estudio de la reproducción de las 
desigualdades sociales y la forma en que las estructuras sociales 
influyen en el comportamiento y las percepciones de las personas, 
orientará el análisis de la comunidad monacal, en particular 
la manera en que ella, como institución socio religiosa, fue un 
subsistema social que reprodujo las estructuras y jerarquías de la 
sociedad política y religiosa del periodo tardo medieval. 

Desde este horizonte se examinará la manera en que las 
disposiciones y prácticas internas de la comunidad religiosa 
reflejan las divisiones de roles y estamentos presentes en la 
sociedad en el entorno arequipeño. Desde esta perspectiva, la 

1	 Un aporte importante y completo es aquel de Martínez Cuesta 1995. Las Monjas en las América Colonial 1530-1824, pues ofrece información estadística, locaciones, número de 
congregaciones. Respecto a estudios particulares es relevante la trilogía sobre la historia del Monasterio de Santa Catalina de Siena 1613-1913, cuyo primer tomo fue publicado 
por las religiosas del Monasterio con ocasión del tercer centenario; le siguieron los trabajos de José Arancibia y Carlos Oscar Ponza 2015, quienes elaboraron una reedición 
del primer tomo, con notas y comentarios, acotado al periodo 1701-1800; y, los mismos autores publicaron el tercer tomo titulado: Alabar, Bendecir y Predicar el Amor de Dios. 
Tabla cronológica de las monjas del Monasterio Santa Catalina de Siena en la ciudad de Córdoba (1613-1901). Córdoba. Además se debe destacar los aportes de M.C. Toquica 
acerca del convento de Santa Clara de Santafé (2001).  

2	 El valor del relato del texto es la articulación de las fuentes archivísticas pesquisadas en los archivos civiles en Lima, Arequipa y los libros del Monasterio, relacionados con el 
registro de ingreso y profesión religiosa. La sección Apéndice es valiosísima, pues el autor elaboró una nómina de las Religiosas entre 1658-1899. La estructura de la nómina 
abarca: data de ingreso, profesión, procedencia geográfica, progenitores, data de bautismo y deceso. El total de religiosas catalogadas es de 395 y para el periodo en estudio 
se reduce a 297 personas. 

espiritualidad monacal podrá ser percibida como una forma de 
capital simbólico. En otros términos, la teología monacal del 
periodo en estudio, proporciona un conjunto de creencias y 
prácticas que conferirán estatus y legitimidad a la comunidad 
religiosa. En síntesis, el aporte del pensamiento de Bourdieu 
ayudará a analizar la comunidad monacal como un campo social 
en el que se juegan relaciones de poder. 

Por otro lado, se reconoce el aporte teórico de Thomas 
Piketty quien expone el desarrollo comparado de la sociedad 
triestamental francesa con otras sociedades europeas, desde un 
enfoque histórico sociológico, en cuyo análisis demuestra cómo 
esta sociedad es una reproducción de la medieval. 

Es en este contexto del estudio que esta orientación metodológica 
explorará cómo las reformas del Concilio de Trento influyeron en 
la dinámica interna de la comunidad monacal. Este trabajo tiene 
como objeto de estudio el monasterio de Santa Catalina de Siena 
de Arequipa, que, desde la epistemología antes descrita, propone 
que este órgano eclesial construyó una espiritualidad monacal 
de origen tardo-medieval, mediatizada por las líneas pastorales 
del Concilio de Trento. La interrelación de ambos surcos se 
reprodujo en la comunidad monacal, cuyas notas socioculturales 
corresponden a una sociedad ternaria medieval, en este caso, la 
sociedad política arequipeña de la época.

A partir del análisis de los contenidos sobre el peso laical 
de la fundación, del carácter multiétnico de la comunidad y la 
formación espiritual monacal, se describirán las expresiones 
religiosas monacales desde el doble modelo cultural, esto es, 
medieval y conciliar.

Las fuentes archivísticas que se usarán en los aspectos 
generales de monasterios son las “Relaciones de visita ad limina 
del periodo hispánico”, conservadas en el Archivo Apostólico 
Vaticano; para el caso particular de Arequipa, se agregan los 
Informes de la visita canónica-pastoral realizada por el obispo o 
su delegado, conservadas en el Archivo Arzobispal de Arequipa; 
información archivística del Monasterio editada y publicada por 
Dante Zegarra López (1995)2 y la bibliografía especializada del 
monacato femenino. 

Respecto a las visitas del prelado al Monasterio, estas 
constituyen una fuente importante en materias como caracterizar 
la dimensión multiétnica de la comunidad e individualizar el perfil 
del subgrupo religioso y la procedencia social del subgrupo laical, 
conformado por seglares y sirvientas.   



320

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 Modelos culturales y reformas en el cenobio de Santa Catalina de Siena- Arequipa (siglos XVII-XVIII)

Otra fuente es el análisis teológico del patrimonio estético 
pictórico, que se desarrolló en el Monasterio, referente a los 106 
Exemplum pintados en los 3 muros interiores de los claustros. 
Se trata de una fuente poco trabajada, en el que los aportes de 
Lina Rodríguez (2015) exponen una vía nueva para el análisis, al 
relevar la función que cumplen en el orden monacal. Siguiendo 
la misma lógica, la presentación de estas expresiones de arte 
religioso, no está orientada a poner en valor la arista estética 
de la obra, sino a analizar hermenéuticamente la secuencia de 
los relatos pintados como piezas pedagógicas en la formación 
espiritual y doctrinal.

Con los antecedentes expuestos, el estudio se estructura con un 
primer apartado, que describe el desarrollo monacal femenino en 
Latinoamérica y, en ese escenario, sitúa el monasterio sienes; 
luego, se aborda la composición social y la administración del 
Monasterio, para posteriormente exponer el modelo de gestión 
de la vida religiosa monacal; más adelante se analiza el modelo 
de desarrollo de la comunidad monacal desde la articulación 
sociocultural y espiritual, para finalmente proponer las 
conclusiones articuladas entre teología monástica de tradición 
medieval y la reforma conciliar.

Antecedentes Generales del Desarrollo Monacal 
Femenino en Latinoamérica
Este primer apartado describe el desarrollo monacal femenino con 
el objetivo de precisar el volumen y distribución de esta expresión 
eclesial, y en ese horizonte situar la obra monacal arequipeña,  
en el marco de las provincias eclesiásticas de Lima y México. 

Provincia eclesiástica limeña
El desarrollo de la vida conventual femenina fue intensa en 
esta provincia, con un promedio de cinco monasterios en cada 
jurisdicción. Una aproximación a este desarrollo la ofrecen las 
Relaciones de visita ad limina enviadas por los arzobispos y 
obispos sufragáneos, las que permiten formarse una descripción 
pastoral general de las fundaciones3. 

Por ejemplo, desde la Relación del arzobispo Mogrovejo en 
1599 hasta 1690, con aquella del arzobispo Liñán y Cisneros, se 
registra información detallada de las fundaciones limeñas. Por 
otro lado, al cruzar la información sobre el desarrollo monacal 
femenino sienes desde estas fuentes, en tres jurisdicciones, la 
metropolitana y las diócesis de Arequipa y Tucumán, se detecta 

3	 “Relaciones de visita ad limina de los obispos de Lima, Arequipa, y Tucumán”. Archivo Apostólico Vaticano [AAV]. Fondo Congregación del Concilio. Cajas: Lima 450, Arequipa 
45 y Tucumán 823. 

4	 “Relación de visita ad limina del arzobispo Liñán de Cisneros, de 1690” AAV., caja 450. Los monasterios son: Encarnación del Señor, agustinas; Santísima Trinidad, llamadas de 
San Bernardo; Purísima Concepción, franciscanas; Sta. M.a de la Peña, clarisas, hábito S. Francisco, fundada por Arz. Torivio de Mogrovejo; Purísima Concepción del Patriarca 
Sn. José, fundada por Arz. Lobo Guerrero; Santa Catalina de Siena, dominicas; Recoletas de San Agustín, Sta. María del Prado; y, S. Teresa de Jesús, fundada por Pedro de 
Villagómez. 

5	 “Relación diocesana de los obispos de Tucumán -1620 y 1750-“. AAV. Fondo Congregación del Concilio, caja 823.

6	 La “Relación del arzobispo de Lima de 1651” ofrece estadísticas sobre el número de profesas, novicias, domésticas, jóvenes en calidad de educandas. En ella se registra un 
total 1270 religiosas, 1023 domésticas y educandas 139. Se destaca que la Congregación de las Clarisas fundada por Mogrovejo tiene 292 religiosas y la de Catalina de Siena 
88 religiosas.

7	 La estadística del año 1651 varió en 40 años, en el grupo de las domésticas y educandas, en la Relación de Liñán y Cisneros de 1690 anota: 1228 religiosas, domésticas 1130 y 
educandas 260. El incremento es notorio en los dos grupos, los cuales no son precisamente religiosas.

una constante en la temprana fundación de monasterios sienes 
desde fines del siglo XVI e inicios del XVII. 

Los datos demográficos que se obtienen de los monasterios 
limeños son relevantes, por lo que se constituyen en un referente, 
para articular una percepción completa de la comunidad monacal 
y su impacto eclesial diocesano. La Relación del arzobispo Liñán 
de Cisneros de 1690, en el capítulo de monjas, ofrece abundantes 
datos de los monasterios, con los cuales se puede precisar que 
la población de los ocho monasterios es de 2610 personas4. Este 
total da cuenta de 1.197 religiosas (973 de coro, 57 novicias y 144 
hermanas). El resto corresponde a domésticas (1.153), educandas 
y damas seculares. La tabla 1 muestra la distribución de la 
población compuesta por religiosas, educandas y de servicios, 
además de personas seculares de administración. 

En Argentina, se encuentra un monasterio sienes en Tucumán, 
del cual la Relación del obispo Julián de Cortázar -3 de marzo de 
1620-, señala5: “en 1608 están las Carmelitas y Santa Catalina 
de Siena en S. Estero”. La población del monasterio sienes en el 
siglo XVII alcanzó las 287 personas entre 1613-1700, estos datos 
fueron ordenados por José Arancibia y Carlos   Ponza, basado en 
los libros de Profesiones (Arancibia y Ponza 2015). 

Con estos antecedentes se pueden inferir el incremento de 
monasterios en la metropolitana de Lima, que fue sostenido 
desde el ministerio de arzobispo Mogrovejo hasta fines del siglo 
XVII (tres monasterios en 1599, seis en el año 1637, siete en 1651 
y se culmina con ocho en 1690). 

Por otro lado, los prelados en las Relaciones ofrecen juicios 
cualitativos y críticos tempranamente. Por ejemplo: el Arzobispo 
Arias de Ugarte, en 1639, solicita facultades para reformar los 
conventos; en aquella de 1651 el Arzobispo Villagómez señala 
que progresan en la disciplina e incrementan sus vocaciones; 
también registra la abundancia de monjas, demasiadas 
domésticas y fámulas. En este contexto, el arzobispo señala que 
la espiritualidad es difícil, que hay problemas con el ingreso de 
personas externas y se aprovechan en las ceremonias solemnes 
para ingresarlas6.

Los detalles de la Relación de 1690, del Arzobispo Liñán y 
Cisneros permiten establecer ciertos hitos en el desarrollo 
monacal7. Además, esta Relación registra la datación de las 



321

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 Modelos culturales y reformas en el cenobio de Santa Catalina de Siena- Arequipa (siglos XVII-XVIII)

tres primeras fundaciones, que se remontan a los arzobispos 
Loayza y Mogrovejo en el siglo XVI, y registra información de 
benefactores para nuevas fundaciones, como la donación de 
cien mil ducados para el Monasterio El Salvador; o el origen del 
monasterio de descalzas de la Merced o de la Misericordia, que 
se remonta a un antiguo beaterio de la Merced. Informa que 
ha promovido las Hermanas tercera orden penitencial de Sto. 
Domingo, Hermanas San Rafael de Viterbo de San Francisco y 
Hermanas de Jesús de Nazaret. 

Provincia eclesiástica mexicana 
Las fundaciones monacales siguieron los patrones de las limeñas, 
es decir, eran estructuras vinculadas a una orden religiosa, bajo 
la dependencia canónica del superior de la orden respectiva, y 
otras se erigieron bajo la dependencia del obispo. La Relación del 
arzobispo del año de 1761, registra 23 monasterios, de los cuales 
14 bajo la dependencia del obispo8. 

Las Relaciones de esta provincia ofrecen información general 
sobre los monasterios. A modo de evidencia, la diócesis 
metropolitana registra 14 conventos en 1615 y 23 al año 1761; y 
12 en las sufragáneas, esto es, uno en Yucatán; uno en Chiapas; 
cuatro en Guadalajara; cuatro en Mechoacán; dos en Puebla. En 
total, 35 claustros en la provincia mexicana, de los cuales sólo el 
26 por ciento de ellos están fuera de la metropolitana9.

Las comunidades religiosas trasversales más frecuentes son: 
carmelitas en México y Guadalajara; dominicas en México, 
Puebla, Guadalajara, Mechoacán, Chiapas, Oaxaca y, clarisas 
en México y Mechoacán. Respecto a las primeras expresiones 
monásticas sienes, se conservan en los registros de las 
Relaciones de las diócesis de Puebla y de Oaxaca, del año 1594. 

Observaciones generales de la expresión  
monástica femenina 
De interés para este estudio es el desarrollo continuo y creciente 
que se aprecia en ambas provincias. Por otro lado, es menester 
subrayar que las fundaciones fueron obras propiamente laicas. 
La población de los monasterios está constituida por religiosas 
profesas, novicias, donatas, educandas, domésticas, además del 
personal de servicio.    

Respecto al desarrollo del monasterio sienes, las fuentes 
señalan que, en la provincia eclesiástica limeña, se fundaron 
los monasterios de Arequipa (1579), Quito (1593), Cusco (1601) 
y Lima (1624).

8	 “Relación del arzobispo de México de 1761” AAV., caja 520. En ella se registran los monasterios bajo la dependencia del obispo: “BMV, de la Concepción; BMV, Reina del Cielo; 
BMV, Balbarrera; de Jesús y María; S. Jerónimo; San Lorenzo; Santa Inés; San José de Gracia; San Bernardo; Santa Teresa antigua; Santa Teresa nueva; Capuchinas; Santa 
Brígida; BMV de la Columna.”

9	 Las Relaciones mexicanas de excepción son: la metropolitana de México, en 1694 la Relación registra 16 monasterios, entre ellas las monjas capuchinas y de santa Teresa 
de Jesús; en 1703 el arzobispo precisa que el número es excesivo; en 1720 se señala que hay 17 casas religiosas, nombra las anteriores y agrega “13 de jurisdicciones de los 
regulares.” Y, la diócesis de Guadalajara, en 1734 tienen casa las dominicas, dos de Teresa de Jesús, otra de Santa Mónica o Recoleta agustina; en 1757 se señala otras villas 
donde hay monasterios: una capuchina en la villa Santa María, otra en Zacatecas y en Aguas Calientes hay tres cenobios.

10	“Relaciones de los obispos de Puebla y Oaxaca”, AAV., cajas 804 y 55. 

11	En todos los conventos o monasterios femeninos, las monjas de velo negro corresponden a las profesas y las de velo blanco a las novicias. Las monjas donatas se nombran 
derivadas del latín antiguo Donato (regalo), del cual se derivan: don, donación. Esta monja asumió responsabilidades en el servicio doméstico.

En el contexto de la provincia de Sucre se debe hacer referencia 
al monasterio de Santa Catalina de Córdoba, en la diócesis de 
Tucumán, fundado en 1613. 

En la provincia eclesiástica de México, las primeras expresiones 
monásticas femeninas sienes    fueron bajo la tutela de los 
dominicos. Las Relaciones las registran en Puebla y Oaxaca10: 
Puebla (1594), Oaxaca (1594) y Guadalajara (1588).

La Composición Social y la Administración del 
Monasterio Sienes de Arequipa.
En los casi dos siglos de historia del convento en estudio, se 
distinguen dos periodos. El primero corresponde al predominio 
de administración del Cabildo de la ciudad, el cual en el acto 
fundacional del Monasterio le otorgó el privilegio de patrono, el 
que expiró a fines del siglo XVII, cuando el obispo exigió que su 
rol de guardián del cenobio fuera ejercido en plenitud; el segundo 
se caracteriza por las reformas eclesiales, que se inició con la 
disolución del privilegio patronal del Cabildo.   

Este Monasterio tiene importancia histórica, pues se trata de 
una de las redes monacales femeninas que cubre desde México 
hasta Tucumán, en Argentina. Por otro lado, es relevante señalar 
que las fundaciones en el virreinato peruano nacieron por 
inspiración de laicas y benefactoras al mismo tiempo. Por otro 
lado, los superiores y directores espirituales no necesariamente 
fueron frailes dominicos, aunque santa Catalina es parte del 
patrimonio dominico. Las fundaciones laicales en los casos de 
los monasterios de Arequipa y Tucumán estuvieron vinculados 
canónicamente al cuidado del obispo y no a la orden dominica.

La comunidad humana del monasterio: componentes 
sociales y étnicos. 
El estudio de las fuentes establece que al interior del claustro 
coexistían mujeres hispanas, criollas, autóctonas, mestizas 
y esclavas. Esta población conventual estaba organizada en 
subconjuntos: el primero, son las religiosas que se distribuyen 
según la categoría estatutaria de la orden, esto es, profesas, 
novicias y conversas, además de las donatas; el segundo, es el 
personal de servicios para actividades generales y el grupo de 
domésticas privadas de las monjas. 

Finalmente, en el subconjunto de religiosas se individualizan 
las monjas profesas o de velo negro, quienes emiten votos 
perpetuos y las de velo blanco, con votos temporales y las 
donatas que hacen votos reservados11. A continuación, se 



322

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 Modelos culturales y reformas en el cenobio de Santa Catalina de Siena- Arequipa (siglos XVII-XVIII)

presenta una tabla sobre las personas que ingresaron y 
profesaron entre 1658-1800 (Tabla 1).  

Tabla N° 1.
Estadística de profesiones religiosas en el periodo:  
1658-1800

Periodo/Categorías 
Religiosas

Periodo 
1658-1700

Periodo 
1701-1750

Periodo 
1751-1800

Total

Velo Negro 62 81 63 206

Velo Blanco 21 20 25 65

Donadas -- 11 12 23

Total 83 112 100 295

Fuente: Elaboración propia a partir de Zegarra, 1985.

Otros antecedentes directamente relacionados con la 
caracterización social y étnica de la población monacal, se registran 
en informes enviados por la superiora al obispo, datados desde el 
año 1794 y sucesivos12. En éstos se indica que al mes de marzo 
de 1794, hay 15 personas procedentes de pueblos originarios: 
algunos apellidos son Mamani, Cutina, Illatarco, Orcotambo. La 
distribución de estas personas es cinco para toda la comunidad 
(enfermería, portería, cocina) y las restantes para destinaciones 
personales a religiosas. Un año más tarde, en enero del año 
1795 se registran 17 personas, de las cuales una es huérfana y 
se distinguen apellidos originarios, como Guanca, Coariti, Quispi, 
Cartelu; y, apellidos españoles como Ampuero, Neira, Romero, 
Ximenez, Arango, Campos, Escobar. El resto son destinaciones 
personales a religiosas. En enero de 1796 hay 10 personas, de las 
cuales tres son destinadas a cocina y asistencia personal, y los 
nuevos apellidos originarios son Tumba y Condorpura.

Del informe citado de febrero de 1795 se obtienen otros 
antecedentes sobre la composición de la comunidad; por ejemplo, 
se deduce la existencia de 53 religiosas y 65 domésticas13 y las 
seglares y criadas que habitan el monasterio:  

Madre Priora tiene tres: Melchora esclava imposibilitada, 
Teresa Pacheco y María Pacheco. 
Madre Superiora tiene dos: Gregoria y Jacinta. 
Madre Paula San Francisco de Paula y Barreda tiene dos: 
Flora y Rosa. 
una con tres: Narcisa, Petronila imposibilitada, y María 
Manuela. 
11 con dos = 22; y sor Margarita una es esclava. 
Petronila Moscoso tiene tres: María, Magdalena y María. 
16 no tienen.
A sor Josefa se le murió la criada.
31 con una
Sor María Antonia Benavides tiene tres.

12	“Lista de las seculares y criadas que existen en este monasterio”,11 febrero 1795, Archivo Arzobispado Arequipa (AAA). Legajo n° 8, doc. 1

13	“Lista de seculares…” AAA.Legajo n° 8, doc. 1

14	“Razón de las Obras Pías situadas en el Monasterio de Santa Catalina, pertenecientes, a las Misas de Ánimas que se han de decir en el día de San Nicolás y siguientes”, 30 
julio 1761, AAA. Asuntos censos, deudas y cobranzas. Legajo 3, doc. 3.

En este Informe se encuentra otra nómina de hermanas legas y 
sus criadas: “Las Hermanas son 27, de las cuales sólo una no tiene 
criada. Apellidos de las Hermanas: Loaysa, Pérez, Hermosilla, 
Dávila, Figueroa, Almagro, Pitay, Lizárraga, Rospilloso, Silba, 
Sorarde, Buidron, Chuquiguanca, Sambrano, Arquedas, Peralta. 
No hay esclavas. Todas son criadas”.

Finalmente, se registran diez personas que pagan alquiler, cuatro 
que no pagan y otras que sirven en la oficina, distribuido de la 
siguiente forma: para el trabajo administrativo y cuidado de las 
siembras se expone una nómina de seglares y oficios menores: 
servicio a la sacristía ocho, todas de apellidos españoles; 
criadas de la oficina diez, entre ellas una esclava; campaneras 
seis, una de apellido Quispi; las cantoras tres; salteristas dos; 
enfermería tres; sirvientes de la enfermería siete; ortelanas dos; 
las que están impedidas nueve; la que romanea o pesa una; 
cuida las gallinas una. La población es de 81 personas religiosas; 
asistentes directas 65. En total, la población es de 156 personas.

El modelo de administración y sustentabilidad 
económica del monasterio  
Desde la fundación del Monasterio, la sustentabilidad económica 
se estructuró con los aportes de los ingresos de las novicias (dotes 
avaladas en moneda de la época y herencias) y de los benefactores 
(los que se traducían en capellanías y obras pías, entre ellas, las 
Misas de Ánimas que se han de rezar especialmente en el día 
de San Nicolás). Los benefactores eran, mayoritariamente, los 
progenitores de las futuras religiosas.  

En relación a los ingresos de benefactores, se ha pesquisado un 
informe de julio de 1761, que registra tanto el monto como el 
origen de esas contribuciones. El documento es introducido con 
el siguiente título: 

27 aportes de personas o familias -fallecidas en general- 
que por Escritura Pública dan donaciones a la Obra de San 
Nicolás por las Ánimas, consistentes en Misas por varios 
años. La tasa del impuesto se hace sobre los bienes que ellas 
poseen -haciendas, chacras, casas- en distintos lugares de 
la diócesis14.

Esta fuente tardía, a casi 200 años desde la fundación, da 
una perspectiva del modelo de sustentabilidad económica del 
monasterio. De acuerdo al documento, se infiere el origen de los 
ingresos, basado en tasas sobre inmuebles, la procedencia de las 
familias y el destino de los aportes: Impuestos sobre inmuebles: 
cuatro chacras; tres viñas; un testamento, cuatro haciendas, tres 
casas particulares.

Las tasas varían entre haciendas, chacras, casas, testamento: 
1.200 pesos las chacras; haciendas 3.200 pesos; casas 20 pesos; 



323

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 Modelos culturales y reformas en el cenobio de Santa Catalina de Siena- Arequipa (siglos XVII-XVIII)

testamento diez pesos; viñas diez pesos. Los benefactores son 
de Arequipa, Moquegua, Vítor, Sabandía y Paucarpata, es decir 
de la diócesis. De los valores de las tasas se separan para misas 
de las Ánimas, para una obra pía; capellanías (misas después 
del deceso). Las familias que son benefactoras poseen bienes 
importantes, tanto las radicadas en Arequipa como en los 
alrededores y ciudades cercanas.    

El Modelo de Gestión y la Vida Religiosa Conventual
Este apartado se basa en el análisis de las fuentes sobre la 
caracterización social y étnica y la sustentabilidad económica 
antes expuestas, las que al articularlas con nuevas fuentes, 
muestra la vida interna de la comunidad y permite una 
primera aproximación a las notas socioculturales y eclesiales 
conventuales, en el marco de reproducción de una sociedad 
ternaria y de la eclesiología del Concilio. 

Para estudiar las aristas de la vida cotidiana conventual y 
aspectos de la vida religiosa, se usarán dos tipos de fuentes, por 
una parte, informes que describen tanto las distintas funciones 
operativas como la dinámica de la vida religiosa del convento; y 
documentos de la visita del obispo, analizada como mecanismo 
de control de la reproducción social del modelo.    

La vida interna de la comunidad 
En el informe de la superiora del año 1796, como respuesta 
al requerimiento del obispo, se desprenden aspectos sobre 
la dinámica interna de la comunidad monasterial. El informe 
expone contenidos domésticos como la distribución de comidas, 
cantidades y porciones. Al analizar el relato del menú se observa 
la relación de este con el año litúrgico y las fiestas solemnes del 
orden monástico. Esta afirmación se sostiene al descubrir cómo 
los alimentos y cantidades sufren restricciones en el consumo, 
en los rituales solemnes. Por ejemplo, se evidencian los cambios 
de los productos alimentarios que se consumen en cuaresma o 
adviento. A modo de evidencia una cita del documento15:  

En la Comida que se daba en el Refectorio, que siempre 
lo ha habido era un locro, y un puchero, para este se daba 
cada semana a cada monja un cuarto de carne de carnero 
en crudo, y cinco pedazos de vaca en crudo, cada semana 
entraba en esto 33 carneros, 25, cinco arrobas de vaca, poco 
más o menos, y de esto salía un plato para la cena. En los 
ayunos, vigilias, Cuaresma y adviento se daban dos platos, 
uno de papas y otro de semillas, o pescado.

En este texto se infiere que el año litúrgico tiene actividades 
ordinarias y extraordinarias, constituyéndose en eje de la vida 
conventual. Los días ordinarios están constituidos por los días 
de la semana y los domingos, que no están sujetos a fiestas 
asociadas. Por su parte, los días extraordinarios son: Natividad 

15	“Respuesta de la Superiora al obispo sobre las Donatas”,1 marzo 1796, .AAA. Legajo n° 8, doc. 3. 

16	“Concilio de Trento” (1848), Paris, 3-4 diciembre 1563, Sesión XXV, 367-391. En 22 capítulos prescribió las normas para los regulares -hombres o mujeres- en materia de 
clausura, elección de superioras, bienes, gobierno, visita del obispo o del abad a los monasterios.  

17	Juan Delgado Orellano “Monasterio de Santa Catalina”, 30 septiembre de 1642, AAA. Legajo n° 1, doc. 2 y 3.

(Día de los Buñuelos), Las vigilias, en Adviento y Cuaresma y con 
sus respectivos días, Cuaresma, desde miércoles de cenizas hasta 
domingo de Ramos, Semana Santa, Domingo de la Infraoctava de 
Corpus a dos platos, Día del Patriarca Sto. Domingo y Fiesta de 
todos los Santos o Día de las Comadres, Primero de noviembre 
(también conocido como día de los bautizados, de allí el nombre).

Paralela a la vida litúrgica se observa la vida operativa del 
monasterio. En el dossier de la visita del obispo, se individualizan 
los oficios que hacen funcionar el convento; estos son:  

a.	 Dirección: Superiora, Maestra de Novicias,  
Maestra de Profesas, 

b.	 Porteras: de la Puerta principal, puerta falsa, 

c.	 Acolitado: sacristana mayor, vicaria de coro

d.	 Administrativos: Provisora. Secretaria

e.	 Maestra de Legas y Donatas

f.	 Celadoras: son siete personas. Celadoras de la Reja de 
Coro, dos personas.

g.	 Acompañante de Médico y sangradores dos personas, 
enfermera mayor una persona y enfermeras menores  
seis personas.

h.	 Depositarias: la madre Superiora, y tres religiosas. Palacio 
de San Juan Nepomuceno.  

En esta nómina, el rol de la superiora destaca por sus funciones 
de gestión de los asuntos más delicados, como llevar los 
registros y el archivo del Monasterio. En general, ella atendía 
todas las dimensiones de la vida monacal, esto es, desde asuntos 
domésticos hasta los litúrgicos, y responder ante el obispo sobre 
la marcha del convento. 

La vivencia religiosa monacal en clave de reforma 
disciplinar
En el caso de un monasterio que depende del obispo, una fuente 
para conocer la vida interna de la comunidad monacal son 
los documentos de la visita pastoral, que él realiza cada tres 
años. El modelo de actuación del prelado es en persona o por 
procurador, se rige por las normas conciliares y su objetivo es 
evaluar si se cumple la disciplina monacal y aplicar reformas, si 
fuere necesario16.

De la visita episcopal al Monasterio, se tiene registro desde el 
año 1642, cuando fue realizada por el bachiller Juan Delgado 
Orellano17. El procedimiento de la visita tiene su propia normativa, 
instrumentos a aplicar y el decreto de reforma cuando fuera 
pertinente. El instrumento fundamental es el Cuestionario que 
usa el visitador. En este caso se conserva el cuestionario aplicado 



324

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 Modelos culturales y reformas en el cenobio de Santa Catalina de Siena- Arequipa (siglos XVII-XVIII)

en 1642 y las respuestas de varias religiosas, entre ellas, aquella 
de la Beata Ana de los Ángeles de Monteagudo. La serie de 
11 preguntas está orientada a la vigilancia de si las personas 
en sus oficios han cumplido con las normas sobre la clausura 
y el rompimiento de ella - “si han quebrantado las paredes 
dando escándalo”-, o, la entrada de personas externas como 
frailes o seglares sin licencia del prelado, y si se administran 
adecuadamente los bienes materiales18. 

Ahora bien, la visita se tornó más frecuente desde que el cabildo 
dejó de ejercer como patrono del monasterio, esto es, a fines 
del s. XVII. Con el obispo Antonio de León –1679-1708- se inició 
un camino persistente de reformas disciplinares, pastorales 
y espirituales de la comunidad monacal. El obispo, a través 
de la visita, elaboró el diagnóstico del estado religioso del 
cenobio; luego decretó las normas e implementó las acciones 
sobre la administración y gestión del monasterio, las que 
cubrieron las distintas áreas de la vida conventual. Aspecto 
común también en conventos ubicados en otras latitudes de 
Hispanoamérica colonial, durante la segunda mitad del siglo XVIII  
(Fraschina 2008).  

De las visitas canónicas de 1684, 1687 y 1699 el obispo promulgó 
normas en materias litúrgicas, en disciplina interior. Respecto a 
las jóvenes en condición de educandas ordenó que sólo serán 

18	Juan Delgado Orellano, “Monasterio…”  Legajo n° 1, doc. 3.  

19	“Relación diocesana de visita ad limina del obispo Antonio de León del año 1681”. AAV, Caja 75

20	“Sobre seglares de Santa Catalina y alimentos de Religiosas, Refectorio”. Visita Canónica al Monasterio 1792, AAA., Legajo n° 8, doc. 2. 

21	“Carta del Obispo a la Superiora solicitando información acerca de las Donatas” (6 febrero 1796) y “Respuesta de la Superiora (8 de marzo 1796)”.AAA. Legajo n° 8, doc. 3. 

admitidas con la licencia del obispo y las seglares de servicios 
debían “vestir sin las profanidades de afuera”. En 1708 ordenó 
que la nueva superiora reciba los mandatos que él ha dado en las 
visitas (Zegarra 1985).

La preocupación del obispo Antonio, antes de la primera visita, 
ya había llegado a Roma, pues en la Relación de 1681 informó 
sobre el estado del monasterio, señalando la necesidad de 
reformas. En dicho informe señala: “en el Monasterio de Santa 
Catalina sujeta a la jurisdicción del ordinario, tiene 75 profesas 
de Velo Negro y cuatro Neófitas, 17 Velo Blanco y una Neófita. 
Donatas 14 y siete fámulas para el servicio de la comunidad. 
75 jóvenes para educación. En total 13 ancillas para toda la 
comunidad.” Luego, indica la necesidad de reformas, porque 
hay monjas que salen de la clausura, que se debe perseverar 
en la oración y penitencia, “porque ellas deben ser espejo de  
la religión19”.

Los sucesores del obispo Antonio continuaron con las visitas 
durante el s. XVIII, con el preciso objetivo de confirmar y hacer 
sostenibles las reformas. En un informe del año 1792, que la 
superiora envió al obispo como respuesta a requerimientos de 
información, se deducen idénticas preocupaciones de hace  
100 años20. A continuación, una síntesis del Informe en materia 
de reformas disciplinares (Tabla 2):

Tabla N° 2. 
Aspectos de reformas del año 1792

Reformas religiosas Reformas gestión de la casa Reformas administrativas

Oración mental

Regular las horas de oración con las devociones

Restituir el silencio en coro, refectorio, dormitorio

Regular el ingreso en viernes y sábado santo  
para preparar el Calvario

Prohibición de ingresos de varones

Ingreso de médico regulará tiempo

Establecer solo dos porteras

Sacerdotes que atienden enfermas 
no permanecer dentro

Proporcionar servicios en las oficinas  
y comunidad 

Regular los testamentos

Regular los depósitos 

Fuente: Elaboración propia partir de “Mandato del obispo Pedro sobre Aspectos de reforma (23 noviembre de 1792)”. AAA. Legajo n° 8, Cuaderno 3.

En marzo de 1796, la priora en el contexto de los requerimientos 
solicitados por el obispo, informa sobre la población del 
monasterio: “Lo que resulta haber 53 religiosas de Velo negro 
y 28 de Velo Blanco, 12 donatas, 61 Criadas de Comunidad 
por haber salido una de las de esta clase. Arequipa, marzo 8  
de 179621”. 

Siguiendo esta fuente, se observa que la vigilancia sobre el 
monasterio es continua, el obispo Pedro envía a la Priora una 
carta, del 6 de febrero de 1796, en la que acusa la recepción de la 
información antes descrita y aprovecha de solicitar información 

sobre las donatas, sobre raciones de comidas y otros asuntos, 
cuestión que ya había sido instruida por Fr. Miguel de Pamplona 
en 1784. 

El obispo comenta a la superiora, que 

En la razón que V. R. me remitió en 17 de febrero recién pp. 
De las sirvientas de religiosas de velo negro y velo blanco, y 
oficinas de Comunidad, no hay expresión de las Donatas, o 
que visten hábito de devoción, y si tienen o no sirvientes, por 
lo que V. R. me informará a continuación de este número que 
hubiese de dichas Donatas, con expresión de sus nombres, 



325

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 Modelos culturales y reformas en el cenobio de Santa Catalina de Siena- Arequipa (siglos XVII-XVIII)

y el de sus sirvientes, si las tuviesen, pues es necesaria esta 
constancia por el Informe que voy a hacer a S. M.

La superiora respondió: 

Cumpliendo con lo mandado por V. S. I. a continuación del 
oficio, que he recibido con fecha 6 de febrero del presente 
año, que el número de Donatas que hoy existe es el de doce, 
que son Sor Antonia Ampuero, Gregoria Chacón, Gertrudis 
Valencia, Bernardita Abril, Antonia Rivera, Manuela Pérez, 
María Billegas, Rufina Olazabal, María Pérez, Francisca 
Chaves, Tadea Arana, Manuela Abatia. Estas son de baja 
extracción, no entran en religión con voto, no profesan, 
solamente hacen votos secretos en manos de la Prelada, 
sirven como las Hermanas Legas. 

En síntesis, la composición étnica y religiosa del monasterio a 
fines del s. XVIII es: monjas de velo negro -hispánicas, criollas, 
algunas mestizas- que hacen votos perpetuos; monjas de velo 
blanco -criollas pobres, mestizas-, realizan votos temporales; 
las donatas o hermanas legas -mestizas- votos privados; y, las 
sirvientas -mestizas, esclavas, al servicio de las personas y 
operaciones.  La distribución de la población es: mayor número 
de religiosas velo negro y blanco, menor las hermanas legas, 
donatas muy reducido.  

El Modelo de Desarrollo de la Comunidad Monacal desde 
la Articulación Sociocultural y Espiritual.
En este apartado se articularán tres aspectos: el primero es 
aquel sobre la evolución de la población monacal, a fin de 
evidenciar el concepto de macro convento y las implicancias de 
sustentabilidad económica; el segundo se refiere al estudio de la 
distribución de la población por estamentos sociales de la época 
y, el tercero, sobre la formación y la práctica religiosa al interior 
del monasterio. La interrelación e interdependencia de los tres 
aspectos verificará aspectos de la hipótesis.

 La evolución de la población del monasterio: 1658-1790 
Zegarra ofrece en los Anexos a su obra, una nómina de cerca 
de 400 personas que profesaron como religiosas, de las cuales 
291 (82 en el s. XVII y 209 del s. XVIII) corresponden al periodo 
en estudio. La información sobre las religiosas en el Anexo, está 
acotada a: referencia a progenitores, nombre religioso, fecha de 
toma de hábito y de profesión y condición jurídica de la filiación 
familiar -hija legítima o natural-, y procedencia geográfica. 

En esta sección los datos de las religiosas fueron comprimidos a 
dos periodos, los que arrojan los siguientes resultados:

En el s. XVII -1658-1699-, en cuatro décadas ingresaron 82 
personas, con un promedio de 20 por década, siendo el más alto 
aquel de la primera con 27 personas y el más bajo en la tercera, 
con 14 personas.

En el s. XVIII -1700-1789- en nueve décadas el total de ingresos 
fue de 209 personas, con un promedio de 23 personas por década. 
Sin embargo, el más bajo ingreso fue en la década 1700-1709 con 
10 personas, y el más alto aquel de las décadas de 1720-1739 con 
36 personas. En la última década se aprecia una caída brusca. 

Respecto a la evolución de la población monacal, se observan en 
el tránsito de los siglos caídas significativas en algunas décadas, 
por ejemplo, entre 1690-1699 cayó a 14 personas y en la siguiente 
a diez personas; segundo, entre las décadas de 1720-1779, el 
promedio fue de 27 por década. Por último, en la primera década 
de 1700 se registra la primera religiosa definida de donada.

Los estamentos sociales al interior del Monasterio
La sociedad estamental tiene su origen en la sociedad feudal, 
el cual comprende la sociedad política y religiosa unitariamente, 
esto es, cubre la dimensión social, económica, política y religiosa. 
La estructura de esta sociedad está compuesta por estamentos 
o estratos “superpuestos”, como son la nobleza/militar y el 
clero mayor; un sector intermedio como los letrados menores, 
comerciantes y el clero menor; y los hombres libres como los 
campesinos e inquilinos de las ciudades. 

Esta categorización en estamentos se fundó en privilegios y 
prebendas, a los que se tiene acceso por razones de origen 
familiar -dinastía, títulos honoríficos, reconocimientos por 
servicios prestados-, que se expresan en títulos de prestigio. El 
clero por las funciones de sus propias subcategorías -presbíteros, 
obispos, abades, cardenales- y los hombres libres que habitan en 
la ciudad y en los campos, se sostienen por medio de un trabajo 
que está regulado por tributos. En la literatura especializada se 
ha definido esta sociedad como triestamental por las categorías y 
trifuncional, por las funciones que cada estamento realiza.

En este modelo de sociedad política, la iglesia ocupó un rol de 
dominium -señorío-, en el marco de la definición de Jaques Le 
Goff, esto es, “el dominio estrictamente religioso se extiende a 
todo el campo de la ideología y de la cultura, al sistema socio-
económico, a las instituciones políticas, a los valores (2003:121)”.    

Al hacer el ejercicio verificador de este modelo sociocultural en 
el Monasterio, se observan los tres estamentos al interior de la 
comunidad conventual: 

1.	 Primero, las religiosas que ingresan proceden de familias 
que corresponden al primer estamento, que están repre-
sentadas por el Maestre de Campo, Capitán, Alférez Real, 
Tesorero Real, Alcalde, el obispo, un prebendado, además 
hay que subrayar al Coronel Diego de Chuquihuanca, caci-
que Gobernador de Azángaro. 

2.	 El estamento intermedio como los letrados, licenciado, con-
tador, párroco, sargento. 



326

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 Modelos culturales y reformas en el cenobio de Santa Catalina de Siena- Arequipa (siglos XVII-XVIII)

3.	 Al final el estamento definido como “vecinos de […]”, entre 
los cuales se deben incluir cinco procedentes de familias 
de pueblos originarios, las hermanas Chalcotupa Mamani 
(Rimachi), familia Pitay Hernani, familia Chuquiguanca y fa-
milia Leiba Chuquiguanca. 

4.	 Un estamento especial, que son las hijas “naturales, de pa-
dre desconocido o madre desconocida y huérfanas”. 

Finalmente, Serrera (2015:46) describe que 

Santa Catalina de Arequipa es una auténtica mole de piedra 
sillar que ocupa una extensión aproximada de 20.426 metros 
cuadrados […], en el interior se distribuyen tres claustros, 
huertas, jardines, plazas, lavaderos, almacenes y, en lo que 
fue su primitiva “ciudadela”, muchas calles, callejuelas 
y callejones con paredes pintadas con vivos colores […] 
(sierra natural y tostado, almagra, sangre de toro, añil, etc.) 
que se asemejan a los angostos recodos y adarves de las 
juderías peninsulares. 

Una arista nueva surge al revisar la nómina de apellidos desde la 
genealogía. Es probable que muchos apellidos de profesas sean 
de familias de origen sefardí que migraron a Latinoamérica. Esta 
afirmación se sostiene con estudios que se han realizado en el 
archivo del tribunal de la Inquisición española. Entre los apellidos 
probados están: Díaz, Pérez, Pacheco, Núñez, González, Salas, 
Bernal, Talavera, De la Torre, Toledo, Zuñiga (Farías 2010). 

La formación espiritual religiosa
Para este contenido se recurre a dos ‘referencias curriculares’, a 
través de las cuales se formaban las religiosas: hermanas legas 
-donatas-, novicias y profesas. Estos recursos están constituidos 
por dos dispositivos didácticos, esto es, los segundos nombres 
religiosos usados por las conventuales y, por los contenidos de 
106 Exemplum, pintados en los arcos de medio punto, distribuidos 
en los tres claustros. Con estos recursos se describirá aspectos 
del perfil espiritual y teológico de la religiosa. A fin de ordenar los 
contenidos de estas fuentes, hay que considerar dos variables: la 
devocional y la teológica.  

Los segundos nombres. 
Un primer grupo de religiosas hacen referencia a aspectos 
relacionados con la Trinidad y Jesús, la Virgen, los Sacramentos, 
devociones marianas.  

Un segundo grupo hace referencia a los contenidos mariológicos, 
esto es, Madre de Dios, Santa María, Concepción, Purificación, 
Visitación, Asunción; y, los devocionales marianos son del 
Carmen, las Nieves, los Remedios, Rosario, de la Soledad, del 
Socorro, del Corazón de María. En la segunda mitad del s. XVIII, 
desde 1774 aparece la devoción al Corazón de Jesús y Corazón. 
Estas expresiones evidencian la penetración de las tendencias 
pastorales del concilio.

Otro grupo asume nombres de santas y santos, en éste la figura 
de José, Catalina de Siena, Felipe Neri, Francisco de Sales, 
Vicente Ferrer, Ignacio de Loyola, Francisco Javier, Gertrudis, 
Rita, Joaquín y Ana, Nicolás son los más frecuentes.

Los Exemplum
Respecto a los contenidos teológicos de los 106 Exemplum 
pintados en los tres claustros, estos se distribuyen en: 74 
dedicados a la Virgen -distribuidos en 43 a las Letanías lauretanas, 
8 a aspectos devocionales y 23 dedicados a la biografía de la 
Virgen-; luego, diez dedicados a la Pasión y muerte de Jesucristo 
y 22 explican el camino de perfección de la vida monacal.  

El conjunto de la obra pictórica tiene data de fábrica, lo más 
probable, en la tercera década del setecientos. En el Exemplum 
dedicado a las Bodas de Caná, el autor registró “Año del Señor 
de 1722”. 

Desde un ángulo doctrinal, se observan tres líneas teológicas: 
primeramente, el aspecto mariológico, para lo cual se integran 
las Letanías, las devocionales y los contenidos dedicados a la 
vida de la Virgen, los que cubren desde el llamado a Joaquín y 
Ana -explicita la Concepción Inmaculada de la Madre de Dios- 
hasta la coronación en el cielo -explicita la Asunción-. 

En segundo lugar, está la arista cristológica que se concentra en 
la Pasión y Muerte, compuesta de diez emblemas, que tienen 
como límites la entrada a Jerusalén hasta la sepultación. Sin 
embargo, la cristología está concatenada con la mariología, 
porque en la vida de María el artista subraya la procedencia de 
Cristo, a través de las pinturas sobre la Encarnación-Circuncisión-
Jesús en el Templo- en la familia de Nazaret.

La tercera serie es el camino de perfección monacal, definidos en 
tres procesos, esto es, la vía purgativa, la iluminativa y la unitiva, 
con 22 piezas.  

Entre las piezas extraordinarias se subrayan aquella que diseña 
la súplica “Señor, Óyenos”, con cuatro personas: Rey y un obispo 
y la Reina y un indígena; la segunda es la dormición de la Virgen 
seguida de su sepultación, en la cual se reconoce en primer plano 
a San Pedro y la coronación de la Virgen, por la Trinidad.

Discusión y Conclusiones
El presente estudio ha sostenido la hipótesis que la comunidad 
monacal sienes fue la reproducción de la estructura de la sociedad 
ternaria medieval y que el modelo de espiritualidad religiosa se 
fundó en la teología monacal de la Baja Edad Media, mediatizada 
por las reformas del Concilio de Trento.   

En este horizonte el análisis conclusivo gira alrededor de tres 
líneas: reproducción de la sociedad; formación espiritual monacal 
y valoración teológica estética de los Exemplum. 



327

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 Modelos culturales y reformas en el cenobio de Santa Catalina de Siena- Arequipa (siglos XVII-XVIII)

Un primer contexto es retrotraer la influencia del cabildo civil 
en la administración del Monasterio, la que fue permanente y 
jurídicamente estable hasta fines del s. XVII. Esta política de 
administración terminó con la intervención del obispo ante el 
Virrey en Lima, quien favoreció al prelado. El último esfuerzo del 
cabildo por mantener sus privilegios lo intentó ante el sínodo 
convocado por el obispo Antonio de León en 1684, solicitando 
que se reconociera el patronato sobre el monasterio, asunto que 
no fue acogido. 

Un segundo contexto son los guarismos sobre la población 
monacal de los cuales se deducen otras notas, como la 
trazabilidad étnica y tasas demográficas. El problema mayor es 
la situación que se incubó en los primeros 100 años, con la norma 
que autorizó que cada religiosa de Velo negro y Velo blanco 
pudieran tener domésticas para ayudarlas en los menesteres. 
Este requerimiento está lejano a la tradición monacal y contrario 
a la vida comunitaria. Este modelo generó la necesidad de que 
cada religiosa construyera su propia celda, que incluyera cocina 
y una pieza para la doméstica. Este modelo duplicó la población, 
y con la agregación de las donatas y educandas se incrementó 
aún más. 

Este desarrollo derivó en lo que Serrera ha definido como los 
macro conventos femeninos peruanos en el Barroco, afirmando 
que ese desarrollo se dio por influencia del sector eclesiástico 
en la construcción de la ciudad. Ahora bien, esta afirmación es 
parcialmente verificable, pues en el caso del Monasterio sienes 
de Arequipa, éste tuvo un origen netamente laico, tanto por el 
origen fundacional como por el régimen patronal que ejerció el 
cabildo civil por más de un siglo. Este fenómeno fundacional se 
dio también en los monasterios sienes de Tucumán y Lima22. 

Al analizar la comunidad monasterial, se reconoce la 
reproducción de la sociedad estudiada por Thomas Piketty 
(2019:72) quien describe que: “las sociedades ternarias están 
compuestas por tres grupos sociales distintos, cada uno de los 
cuales cumple funciones esenciales al servicio de la comunidad, 
que son indispensables para su perpetuación: el clero, la nobleza 
y el pueblo llano”. Es en esta perspectiva que se propone que la 
comunidad monacal sienes refleja esta estructura triestamental, 
al observar la manera cómo se distribuían las funciones y roles 
en la comunidad, y cómo esto se relacionaba con la sociedad 
más amplia.

La relación con la teología monacal del tardo medioevo sugiere 
que la espiritualidad de esta comunidad monacal estaba 
arraigada en las vivencias y prácticas religiosas de esa época. 

22	Religiosas del Monasterio. 2014. Tercer Centenario de Santa Catalina de Sena 1613-1913. Tomo primero 1613-1700. (Córdoba-Argentina, 2014), 33-63. Desde el capítulo 4º 
al 8ª las editoras transcriben manuscritos sobre el origen de la fundación, las dificultades sobre las Reglas, el rol del jesuita Diego de Torres, y las soluciones canónicas para 
resolverlas. En el caso de este monasterio sienes tiene su origen en la devoción de Leonor Mejía Mirabal, hija del fundador de Córdoba, quien desde etapas tempranas de su 
vida mantuvo la inquietud de fundar un monasterio con el nombre de la santa. Una vez que enviudó acelera la fundación del convento. 

23	Las religiosas indígenas son: Teresa Chalcotura Mamani, profesó en 1754, Velo Blanco; María Pitay y Hernani, profesó en 1755, Velo Negro; Paula Pitay Bolaños, tomó hábito en 
1770, Velo Blanco; Dionicia Chuquiguanca, ingresó en 1775, Velo Blanco, hija del Cacique Gobernador del pueblo de Azangaro Diego de Chuquiguanca y sobrina del presbítero 
Dr. José de Chuquiguanca, Vicario del mismo partido, hermano del Cacique; y, Marcelina Leiba y Chuquiguanca, profesó en 1784, Velo Blanco, es sobrina del Dr. Gregorio de 
Chuquiguanca, prebendado de la iglesia de Chuiquisaca (Sucre).      

En este sentido, fue  necesario explorar cómo estas creencias 
influían en la vida diaria del claustro, sus roles en la sociedad y 
su relación con la autoridad religiosa. 

Finalmente, las reformas del Concilio de Trento (1545-1563) 
tuvieron un impacto significativo en todas las instituciones 
eclesiales, asunto que se refleja tanto en la preocupación del 
obispo por la disciplina monacal como en la práctica religiosa 
del monasterio. 

Por otra parte, en esta discusión final del estudio, está 
subyacente de manera complementaria, el pensamiento del 
historiador Luis Ribot, que afirma: “Toda Europa -cuando aún no 
se utilizaba dicho término sino el de <cristiandad>- vivía inmersa 
en una cultura fuertemente sacralizada. La propia referencia 
cronológica -y esto ha llegado hasta nosotros- estaba vinculada a 
las creencias”(2019:101).

Las citas expuestas ofrecen el marco orientador para analizar los 
datos biográficos de las religiosas ingresadas en el periodo. La 
información que se ha generado es una aproximación, a modo de 
radiografía, de la composición social, étnica-cultural y económica 
de las religiosas ingresadas al Monasterio. 

Se puede concluir que la gran mayoría de las religiosas de Velo 
negro proceden de familias de la posición superior en la sociedad, 
se registran hijas de generales, capitanes, regidor, Caballeros de 
la Orden de Santiago, Maestro de Campo, Alcalde de Arequipa, 
Sargento mayor, Alférez y Tesorero Real. Algunas religiosas 
de Velo negro pertenecen a familias que son propietarios 
de chacras, haciendas, otras de empleados de la corona en 
encargos inferiores. Por otro lado, un número importante de 
religiosas de Velo blanco proceden de familias que trabajan la 
tierra o son comerciantes. Además, se contabilizan más de una 
decena de hermanas que ingresaron al Monasterio. Este proceso 
se registró desde el año 1660, 1673, 1675, 1678, 1696, 1720, 
1743 (Zegarra 1985).

Las religiosas donatas aparecen a inicios del año 1701, y como 
se ha explicado, son religiosas que hacen promesas privadas 
ante la superiora, cumplen roles operativos en el monasterio 
y llevan hábito religioso. También se registran dos religiosas 
de procedencia de pueblo originario y cuyos padres son dos 
Caciques, uno de ellos es Gobernador del pueblo de Azángaro23. 

Finalmente, un conjunto de religiosas son definidas de 
“hija natural”, reconocidas por el padre y se señala “madre 
desconocida”. Varias de estas personas son admitidas a profesar 



328

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 Modelos culturales y reformas en el cenobio de Santa Catalina de Siena- Arequipa (siglos XVII-XVIII)

votos perpetuos, es decir, religiosas de Velo negro, categoría que 
les daba acceso en el proceso de elección de la superiora. Otro 
grupo de religiosas que se registran de Velo negro o blanco son 
declaradas en su procedencia familiar “de padre desconocido”.

Por último, en la nómina aparecen cuatro monjas catalinas que 
tuvieron la responsabilidad de fundar un nuevo monasterio (santa 
Rosa, el 13 de junio de 1747), ellas son: María Ignacia de Barreda 
y Obando, Juana Pacheco de Torreblanca, Bernarda Moscoso y 
Zegarra y María Ignacia de Barreda y Obando (Zegarra 1985).

Estas observaciones al cruzarlas con la metodología de Piketty y 
la visión clericalizada de la sociedad moderna de Ribot, sostienen 
la propuesta del sentido de la reproducción social y étnica del 
monasterio; y por otro lado, se prueba que en esta reproducción, 
al dar acceso a la vida religiosa, las hijas de matrimonios de 
pueblos originarios son asimilados al estamento superior de la 
sociedad ternaria medieval. 

En relación a la formación espiritual y religiosa, se han señalado 
dos instrumentos didácticos, el primero corresponde al nombre 
adoptado de uso como religiosa; el otro, es el camino espiritual 
monacal de las tres vías, purgativa, iluminativa y unitiva, que se 
desarrolla en la serie de 22 Exemplum pintados en uno de los 
claustros del Monasterio, que son una réplica de 40 emblemas 
de la obra Pía Desideria (Hugonne 1679).

El estudio de los usos de nombres religiosos permite discriminar 
cinco tipos de expresiones religiosas en la comunidad monacal: 
primero, una variedad de referencias a santos y santas, entre los 
cuales se distinguen san José en el primer lugar, le sigue santa 
Catalina, las otras referencias, si bien menores, son santos 
pos conciliares como Ignacio y F. Xavier, jesuitas; Francisco de 
Sales y Felipe Neri; segundo, la mariología con expresiones 
dogmáticas como Madre de Dios, Inmaculada y Asunción; 
tercero, tendencias devocionales tradicionales a la Virgen como 
son de los Remedios, Purísima, Rosario; cuarto, las cristológicas 
como Encarnación, Navidad, Resurrección y Trinidad; quinto, 
especialmente conciliar se expresa “del Santísimo Sacramento”, 
con frecuencia entre los dos siglos.  

Es en este punto donde se observa parte del modelo religioso, 
en el cual las monjas construyen la experiencia religiosa, pues 
se cruza la raíz devocional mariológica y la pastoral conciliar, por 
ejemplo: la convivencia al unísono entre la corriente inmaculista 
y asuncionista en la mariología con la cristológica acentuada en 
la Encarnación, Navidad, Resurrección, y aquellas dedicadas al 
Santísimo Sacramento, expresan el ambiente conciliar que es 
reforzado con los segundos nombres dedicados a Francisco de 
Sales y Felipe Neri, por sobre la influencia jesuita de Ignacio y 
Francisco Xavier. Los clérigos Francisco de Sales y Felipe Neri son 
la manifestación directa y representativa del espíritu y doctrina 

24	La obra está dividida en tres partes: Gemidos del Alma, Votos del Alma Sagrada y Suspiros del alma amante; en la traducción de Pedro de Salas (Valladolid:1654), introduce la 
variante para los Gemidos, Votos y Suspiros del alma, los títulos Purgativa, Iluminativa y Unitiva.

conciliar. Hay que subrayar que los Oratorianos, fundados por 
Felipe Neri, arribaron a Lima a finales del s. XVII, procedente de 
México a donde habían arribado en 1659. Lo extraordinario está 
en la presencia de Francisco de Sales y Felipe Neri u oratorianos 
por sobre la jesuita (Reed 2018).     

Las elecciones que hacen las religiosas se mueven en el arco 
pre conciliar y post conciliar, tendencia que revela la mixtura de 
la predicación evangelizadora, esto es, una pastoral típica del 
bajo medievo y aquel conciliar. Por otro lado, la expansión de la 
mariología inmaculista y asuncionista echó raíces profundas.

El segundo mecanismo como material didáctico en la formación 
espiritual son las pinturas Exemplum, que se analizaron desde la 
teología monástica medieval y de este análisis surgirá el perfil de 
la espiritualidad monacal sienes. El análisis se enmarca desde 
dos aportes a la historiografía acerca del sentido de este género 
artístico-literario, por una parte, la que ofrece Le Goff, al definir 
que el exemplum medieval no es una simple ejemplificación, al 
contrario, él mismo es un acto que, aunque esté incrustado en un 
texto que lo desborda, “no es un mero adorno de este texto, es un 
elemento del mismo” (Le Goff 1982:164). 

Danièle Dehouve, quien ha estudiado los exemplum mexicanos 
desde un análisis comparado con los medievales y modernos, 
ha logrado describir la estructura del relato. Dehouve afirma 
que un exemplum es una sucesión de secuencias, que juntas 
a otros signos de identificación, como nombres de personajes, 
lugares y acontecimientos representan los contenidos estables 
del relato. Señala que la estructura del relato del exemplum 
desde la perspectiva religiosa, ofrece un contenido moral 
que se desarrolla en una secuencia, la cual sigue un patrón 
preciso, a saber: pecado-visión-castigo; o, la prueba (pecado) 
-arrepentimiento-liberación (Dehouve 2004). Otros describen 
un pecado (terquedad, envidia) cuyo desenlace es la muerte 
o al menos, la anuncia. Finalmente, respecto al camino de 
las tres vías, éste había sido desarrollado por el franciscano  
San Buenaventura, en la Opuscula Tripici via (1947).

La serie de 22 Exemplum que exponen la Triple Vía espiritual, 
tiene una referencia fundamental a considerar, esta es que el 
pintor en Arequipa copió los emblemas de la obra de Herman 
Hugone s. j. Pía Desideria (1679), pero en la versión en español, 
del jesuita Pedro de Salas, bajo el título Effectos divinos por 
emblemas sagrados24. El pintor sigue estrictamente esos 
emblemas, no omite ninguno de ellos y, desde el texto traducido 
al castellano, extrae y aplica los conceptos de la triple Vía: 
Purgativa, Iluminativa y Unitiva, los que en la obra original se 
definen de Gemitus animae poenitentis, Votum animae sanctae 
y Suspiria animae amantis (Gemidos del alma penitente, Deseos 
del alma santa y Ansias del alma amante). 



329

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 Modelos culturales y reformas en el cenobio de Santa Catalina de Siena- Arequipa (siglos XVII-XVIII)

Si bien este trabajo no tiene como objetivo analizar la teología 
espiritual y las prácticas de piedad, menos aún la arista 
estética, sí busca probar la reproducción de modelos culturales 
religiosos medievales. En esta perspectiva André Vauchez, 
en una obra dedicada a la espiritualidad medieval, en dos 
apartados titulados “Una conquista: de la vida interior” y “En 
los orígenes de la mística occidental”, sostiene que desde el 
siglo XII la vida religiosa se individualiza, la vida interior deja 
de ser un privilegio de los monjes. Vauchez propone que con 
san Bernardo y Guillermo de Saint-Thierry -cistercienses- se 
encuentran los primeros fundamentos del proceso “interior”, y 
describe: “El punto de partida para ambos fue el Cantar de los 
Cantares […] que fue interpretado como un diálogo entre Dios, 
identificado con el amante, y el alma, presentada como la amada 
del Todopoderoso”. San Bernardo con esta intuición desarrolla 
una teología que fundamenta las relaciones entre el Creador 
y sus criaturas (2001:132). Este desarrollo de la espiritualidad 
occidental continuará en todo el periodo, cuyo objetivo último 
es la unión del alma con Dios. Después de san Bernardo viene 
san Buenaventura, quien sistematizó en las Tres Vías el camino 
de perfección. 

Por otra parte, hay que considerar que desde el s. XIII hasta el 
s. XV surgieron nuevas expresiones religiosas como modelos 
socioculturales. Derville (2006) sostiene respecto a la vida 
religiosa en Francia, que entre el 1200 al 1500 se generaron 
importantes cambios en el comportamiento religioso: se 
desarrolla la edad de los laicos, en todos los planos del vivir en 
cristiano; se sistematiza una teología de las virtudes y los vicios 
y manuales morales y se desarrolla la confesión individual, entre 
otros. Hacia fines del periodo, implantaron nuevas expresiones 
religiosas como son la buena muerte y las postrimerías.

Estos modelos culturales religiosos son los que convergen 
en la obra Pía Desideria, editada en 1628, que luego pasó a 
Latinoamérica. 

A modo de recapitulación, se subraya que las pinturas fueron 
pintadas en las primeras décadas del s. XVIII, como lo sugiere 

el cuadro de las Bodas de Caná, donde el artista anotó: año del 
Señor de 1722 y la obra Pía Desideria editada en 1628 por un 
jesuita flamenco, pero se usó como referencia el texto traducido 
al español en 1638, por otro jesuita. La influencia flamenca en 
materia religiosa en el Virreinato del Perú está presente aún a 
inicios del XVIII, como afirma Stastny (2013).

La serie de 106 Exemplum son una expresión, por una parte, de 
las tendencias religiosas de la época, esto es, aquellas que se 
desarrollaban desde el bajo medievo, como las Letanías a la 
Virgen, la vida de la Virgen y la nueva síntesis de la vida espiritual 
monacal, y por otra, el desarrollo de los grabados en la zona del 
Flandes con especial relevancia la escuela de Rubens (Stastny 
2013).

El valor patrimonial de estos Exemplum se sostiene en 
contenidos mariológicos, los que representan las tendencias 
epocales, como la fundamentación de la Virgen inmaculada, que 
se observa en la secuencia sobre la vida de la Virgen, es decir 
pintura dedicada a Joaquín y Ana como progenitores de María; 
unidad entre la vida de la Virgen y el de Jesús; y, la secuencia 
dormición, enterramiento, asunción y coronación de la Virgen. 
Finalmente, las vestimentas de la Virgen varían desde un ornato 
clásico español con influencia de Rubens, a través de Velásquez, 
Murillo y Zurbarán hasta alcanzar las expresiones de mestizaje, 
como son los vestidos bordados de María con hibiscos y los 
entornos con azucenas.  

En síntesis, y de acuerdo a lo expuesto, la comunidad monacal 
sienes se presenta como la reproducción de la estructura de 
la sociedad ternaria medieval, cuyo modelo de espiritualidad 
religiosa se fundó en la teología monacal de la Baja Edad Media, 
mediatizada por las reformas del Concilio de Trento. Lo señalado 
se expresa finalmente en el hecho de que la gran mayoría de 
las religiosas de Velo negro proceden de familias de la posición 
superior en la sociedad y un número importante de religiosas de 
Velo blanco proceden de familias que trabajan la tierra o son 
comerciantes, incorporando a las mujeres de pueblos originarios 
a este esquema, dependiendo de su origen. 

Referencias Bibliográficas
Fuentes Primarias
Hugone, H. 

1679, Pía Desideria. Lyon.

De Salas, P. 
1654. Efectos Divinos por Emblemas Sagrados. Valladolid.

San Buenaventura. 
1963. Las Tres Vías o Incendio de amor. Vol. IV. Edición Bilingüe. 

BAC, Madrid. 
Ciento seis Exemplum pintados en los Claustros del Monasterio 

sienes de Arequipa.



330

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 Modelos culturales y reformas en el cenobio de Santa Catalina de Siena- Arequipa (siglos XVII-XVIII)

Fuentes Secundarias 
Arancibia, J. M. y Ponza, C. 

2015. Alabar, bendecir y predicar el amor de Dios. Tabla 
cronológica de las monjas del Monasterio Santa Catalina de 
Siena en la ciudad de Córdoba (1613-1901). Industria Gráfica 
Cervantes, Córdoba. 

Bazarte, A., Tovar, E. y Tronco, M.
2001. El Convento Jerónimo de San Lorenzo (1598-1867). 

Patrimonio Cultural del Instituto Politécnico Nacional, 
México D.F.

Benassy-Berling, M.C. 
1997. Elites, poder e identidad en América Latina. 49 Congreso 

Internacional de Americanistas. Secretaría General 49º ICA.  
Pontificia Universidad Católica del Ecuador, Ediciones  
Abya-Yala, Quito.

Borges, P. 
1992. Las órdenes y congregaciones femeninas. En Historia de 

la Iglesia en Hispanoamérica y Filipinas. Parte II, cap. 12, IV. 
pp.230-233. Ediciones BAC, Madrid.

Bourdieu P., Chamboredon, J.C. y Passeron, J.C. 
2002. El Oficio del Sociólogo. Presupuestos Epistemológicos. 

Ediciones Siglo XXI, Buenos Aires. 

Burns, K. 
1999. Colonial Habits.Convents and the Spiritual Economy of 

Cuzco, Perú. Duke University, Durham y Londres.

Campos, F. 
2011. La clausura femenina en el Mundo Hispánico. Una 

fidelidad secular. Real Centro Universitario Escorial-María 
Cristina, Madrid.

Dehouve, D. 
2004. L’évangélisation des Aztéques ou le pécheur Universal. 

Editions Maisonneuve & Larose, París. 

Derville, A. 
2006. Quarante Générations de Francias face au sacré. Essaie 

d’Histoire Religieuse de la France (500-1500). Villeneuve 
d’Ascq: Septentrion. Presses Universitaires.

Farías, D. 
2010. Visión de Mundo Contenida en los Apellidos Sefardíes 

Registrados en Chile durante el Periodo Colonial. Tesis 
Magíster en Lingüística. Universidad de Chile, Santiago.

Fraschina, A. 
2008. Reformas en los conventos de monjas de Hispanoamérica, 

1750-1865: cambios y continuidades. Hispania Sacra 60:445-
466

Lavrín, A. 
2016. Las Esposas de Cristo. La vida Conventual en la Nueva 

España. FCE, México. 

Le Goff, J., Bremond, C. y Schmitt, J.C. 
1982. L’Exemplum. Typologie des Sources du Moyen Âge.  

Fasc. 40. Brepols, París. 

Le Goff, J. 
2003. I riti, il tempo, il riso. Editori Laterza, Roma.

Loreto, R.
2010. La función social y urbana del monacato femenino 

novohispano. En La Iglesia en Nueva España. Problemas y 
Perspectivas de Investigación, coordinado por M. Martínez 
López-Cano México, pp. 237-265. Universidad Nacional 
Autónoma de México, Instituto de Investigaciones 
Históricas, México. D.F.

Málaga, A. 
2020. Salubridad y emergencia social en Arequipa colonial. 

Historia 46:27-37.

Málaga, A. 
2011. Una arequipeña camino a los altares. Sor Ana de los 

Ángeles (1602-1686). Diálogo Andino 37:61-65.

Martínez, A. 
1995. Las monjas en la América colonial 1530-1824. Centro 

Virtual Cervantes, Madrid.

Muriel, J. 
1946. Conventos de monjas en la Nueva España. Editorial 

Santiago, México D.F.

Piketty, T. 
2019. Capital e Ideología. Ediciones Deusto, Buenos Aires.

Presta, A. 
2021. Gobierno colonial y gobierno conventual, jerarquías y 

redes sociales. Una mirada a la sociedad charqueña y al 
monasterio de nuestra señora de los remedios de santa 
Mónica de la ciudad de La Plata, 1574-1600. Diálogo Andino 
65:13-22.

Ramos, M. (coord.) 
1995. El Monacato Femenino en el Imperio Español. 

CONDUMEX, México.

Reed, B. 
2018. Cultura de los oratorianos en la ciudad de México 1659-

1821: identidad corporativa, entre estructura y acción. 
Historia y Grafía 51:15-52.

Religiosas del Monasterio. 
2014. Tercer Centenario de Santa Catalina de Sena 1613-1913. 

Tomo primero 1613-1700. Establecimiento Tipográfico de F. 
Domenici,Córdoba-Argentina.

Ribot, L. 
2019. La Edad Moderna (siglos XV-XVIII). Marcial Pons Historia, 

Madrid.



331

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 Modelos culturales y reformas en el cenobio de Santa Catalina de Siena- Arequipa (siglos XVII-XVIII)

Rodríguez, L.
2016. Del libro de emblemas al espacio monacal - funciones 

de la serie de emblemas de amor divino del Monasterio de 
Santa Catalina de Siena (Arequipa, Perú). Monografía de 
Grado Uniandes, Bogotá.  

Salazar, N. 
2005. Los monasterios femeninos. En Historia de la vida 

Cotidiana en México, II. La ciudad Barroca, coordinado por 
A. Rubial García, pp. 221-259. El Colegio de México / Fondo 
de Cultura Económica, México, D. F.

Serrera, R. 
2015. Mujeres en Clausura: macro Conventos Peruanos en el 

Barroco. Editorial Universidad de Sevilla, Sevilla.

Stastny, M. 
2013. Estudios de arte Colonial. Instituto Francés de Estudios 

Andinos, Lima.

Toquica, M. C.
2001. Religiosidad femenina y la vida cotidiana del convento de 

Santa Clara de Santafé, siglos XVII y XVIII. Una mirada detrás 
del velo de Johanna de San Esteban. Revista Colombiana de 
Antropología 37:152-186.

Vauchez, A. 
2001. La Espiritualidad del Occidente Medieval (siglos VIII-XII). 

Editorial Cátedra, Madrid.

Zegarra, D. 
1985. Monasterio de Santa Catalina de Sena de Arequipa y Da. 

Ana de Monteagudo Priora. Editorial DESA S.A, Arequipa.


	_heading=h.gpmhywgzu0ol
	_heading=h.1xvknjeeup6r
	_heading=h.v3udywmt6hx1
	_heading=h.3ded7uoizpmv
	_GoBack

