
301

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025

LA “SIGURIDAD” DE QUITO: EL SIGILO SACRAMENTAL A 
PRUEBA DURANTE LA CRISIS DE LA ALCABALA (1594)

THE “SIGURIDAD” OF QUITO: THE SACRAMENTAL SEAL TESTED DURING  
THE ALCABALA REVOLT (1594)

	 Fabio Giovanni Locatelli*	 https://orcid.org/0000-0001-8215-414X

Resumen
El objetivo de este artículo es analizar un caso de ruptura del sigilo sacramental en la ciudad de Quito, a finales del siglo XVI. El método utilizado 
se basa en el análisis de las normas que prohibían a los confesores quebrantar el sigilo, contenidas en los decretos de los concilios ecuménicos y 
locales. También se examina el proceso de selección de confesores llevado a cabo por el obispo Pedro de la Peña en 1574, en el cual se prescribía la 
lectura de manuales que abordaban la prohibición de romper el sigilo. Asimismo, en los exámenes se trataban las condiciones políticas que ponían en 
riesgo el secreto sacramental, ante las cuales los confesores debían actuar con prudencia. Estas pautas se contrastan con un caso concreto: la crisis 
de la alcabala, que sumió a la ciudad de Quito en una profunda zozobra en 1594. En este contexto, un confesor rompió el sigilo y se presentó ante el 
Tribunal de la Real Audiencia para referir información obtenida secretamente durante la administración del sacramento. Este estudio demuestra que las 
presiones del poder político, frente a la necesidad de preservar la “siguridad de la tierra”, llevaron a sacrificar la inviolabilidad del secreto sacramental.

Palabras clave: Azpilcueta; Concilio de Trento; Confesionalización; Penitencia; Jurisdicción.

Abstract
The objective of this article is to analyze a case of breaking the sacramental seal in Quito at the end of the 16th century. The methodology is based 
on an examination of the norms prohibiting confessors from violating the sacramental seal, as outlined in the decrees of ecumenical and provincial 
councils, as well as in the First Synod of Quito (1570). Additionally, it explores the process of selecting confessors conducted by Bishop Pedro 
de la Peña in 1574, which required the reading of manuals that emphasized the prohibition of breaking the seal of confession. The exams also 
addressed political circumstances that could jeopardize the sacramental secret, requiring confessors to act with prudence. These guidelines are 
then contrasted with a specific case from the Alcabala Revolt, which threw Quito into turmoil in 1594. In this context, a confessor broke the seal 
of confession by appearing before the Court of the Real Audiencia to disclose information obtained during the administration of the sacrament. 
This study demonstrates that political pressures, driven by the imperative to preserve the “siguridad de la tierra”, ultimately led to the sacrifice 
of the inviolability of the sacramental seal.

Key words: Azpilcueta; Confessionalization; Council of Trent; Penance; Jurisdiction

Fecha de recepción: 10-07-2024  Fecha de aceptación: 22-01-2025

Durante el siglo XVI, el sacramento de la penitencia se concebía 
como una herramienta de poder, utilizada con la aspiración de 
lograr una evangelización profunda de las sociedades andinas 
(Barnes 1992; Harrison 2014; Valenzuela 2007).

Para asegurar su eficacia y aceptación social, la Iglesia católica 
estableció normas para protegerla y castigos en contra de los 
malos sacerdotes que abusaban de ella. En este contexto se 
creó el delito de solicitación, el cual quedó bajo la jurisdicción de  
la Inquisición.

Entre los malhechores sobresalían aquellos confesores que 
divulgaban los secretos escuchados en confesión. Cuando 
los confesores no eran discretos y revelaban a terceros la 
información obtenida de los penitentes, causaban escándalo y 
perdían credibilidad ante la sociedad. Por ello, los penitentes 

podían llegar a disimular u omitir información sobre los pecados 
cometidos, con el fin de protegerse de la imprudencia de los 
confesores (De Boer 2004:60-61, 272-278; Prosperi 1996:225-226).  
De hecho, la Iglesia estableció normas, que iban desde el IV 
Concilio de Letrán (1215) hasta el Primer Sínodo de Quito (1570), 
que castigaban severamente a los sacerdotes que quebrantaran 
el sigilo sacramental.

A pesar de las prohibiciones y los severos castigos impuestos 
por la Iglesia, la presión del poder colonial podía llevar a los 
confesores a quebrantar el sigilo. En 1594, en el proceso en 
contra de los culpables de la crisis de la alcabala que afectó la 
ciudad de Quito, intervino el confesor fray Francisco Ordóñez ante 
el Tribunal de la Real Audiencia. Comunicó informaciones que 
había obtenido en el marco de la administración del sacramento 
de la penitencia (Real Audiencia de Quito 1592).

*	 Universidad Laica Eloy Alfaro de Manabí, Manta. Correo electrónico: fabiogiovannilocatellizanchi@gmail.com



302

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 La “siguridad” de Quito: el sigilo sacramental a prueba durante la crisis de la Alcabala (1594)

La crisis de la alcabala, que sumió a la ciudad de Quito en una 
profunda zozobra, ha sido objeto de análisis por parte de varios 
historiadores, entre los que destaca a Federico González Suárez 
(1892 III:196-266), a Carlos Landázuri Camacho (1983:200-210) y, 
principalmente, a Bernard Lavallé, quien ofreció el mayor trabajo 
sobre el suceso (Lavallé 1997). Jorge Villalba ha estudiado el 
papel de la Iglesia en la famosa crisis, evidenciando que muchos 
miembros del clero “influyeron ampliamente y aún decisivamente 
en la marcha de los acontecimientos” (Villalba 1988:35). En 1595, 
el prior agustino, junto a siete religiosos de la orden, felicitó al 
rey por la superación de la fase más aguda de la crisis y por la 
intervención del visitador Esteban de Marañón (Villalba 1988:70). 
Sin embargo, Villalba no menciona que fray Francisco Ordoñez, 
suprior del convento de San Agustín, tenía una relación cercana 
con los sublevados. Así lo refirió este mismo sacerdote ante el 
Tribunal de la Real Audiencia en 1594, rompiendo el sigilo sobre 
secretos que había oído durante la administración del sacramento 
de la penitencia (Real Audiencia de Quito 1592:3v).

La historia del sigilo sacramental se ha abordado desde enfoques 
principalmente teológicos (Nykiel 2019; Tarantino 2016), 
aunque algunos historiadores han evidenciado las brechas que 
justificaban su quebrantamiento, específicamente cuando era 
necesario proteger la ortodoxia, disciplinar los comportamientos 
o conservar el orden político. El debate sobre las posibilidades 
de negociar la ruptura del sigilo sacramental nació en la Edad 
Media, pero se impulsó intensamente en el siglo XVI ante la 
necesidad de reprimir las herejías. En estos casos se negociaba 
o legitimaba la ruptura del sigilo sacramental. Si el confesor 
oía, en el marco de la penitencia sacramental, delitos contra 
la fe católica (como la bigamia, la solicitación, etc.), debía 
informar al penitente sobre la obligación de presentar una 
denuncia espontánea ante los inquisidores; de no hacerlo, la 
responsabilidad recaía en el propio confesor. La ruptura legítima 
del sigilo se justificaba ante la imperiosa necesidad de proteger 
la república cristiana de los herejes (Brambilla 2000:515-519; 
Prosperi 1996:225-228; Tarantino 2016:187-192). Asimismo, 
se intentaba negociar la apertura del secreto sacramental en 
la lucha contra otros pecados, con el fin de lograr la disciplina 
social. Con “sigilismo” nos referimos a la polémica portuguesa 
del siglo XVIII que manifestaba la tensión entre la prohibición 
de romper el sigilo y la cruzada en contra de pecados sexuales 
(Prosperi 2003). Aunque la ruptura legítima del sigilo sacramental 
era crucial en la lucha contra la herejía y los pecados sexuales, 
también se empleaba en situaciones de graves crisis políticas. De 
hecho, el crimen haeresis se considera el padre del crimen lesae 
maiestatis, es decir, la desobediencia a la autoridad. Bajo este 
enfoque algunos teólogos medievales y modernos planteaban 
argumentos para desembarazar legítimamente los secretos de 
confesión y así salvaguardar la paz de la república (Chiffoleau 
2010; Lavenia 2004:101-129; Prodi 2008:85-90; Prosperi 2009).

Este artículo demuestra que el desconcierto político, provocado 
por la crisis de la alcabala que afectó Quito en 1594, justificó la 

ruptura del sigilo sacramental en favor del Tribunal de la Real 
Audiencia, mediante la aplicación de argumentos del Manual de 
Confessores, y Penitentes, que Clara y Brevemente Contiene la 
Universal, y Particular Decision de Quasi Todas las Dubdas, que 
en las Cõfessiones Suelé Ocurrir de los Peccados, Absoluciones, 
Restituciones, Censuras, Irregularidades —que se referirá en 
adelante como el Manual de Confessores— de Azpilcueta (1554). 
La presente investigación es un aporte a la comprensión del 
proceso de configuración de las lábiles fronteras entre público y 
privado, entre fuero interno y fuero externo, entre esfera espiritual 
y esfera temporal, en la temprana época colonial. Además, 
este artículo constituye una valiosa contribución al estudio del 
proceso de confesionalización en el Virreinato del Perú, un tema 
poco explorado en la historiografía, salvo por algunos ejemplos 
aislados (Aramendi 2009; Hidalgo et al. 2024:639-642).

El método utilizado se basa, en primer lugar, en el análisis de 
las normas vigentes en Quito durante la segunda mitad del 
siglo XVI que prohibían romper el sigilo sacramental. Se trata 
de las prohibiciones establecidas en: los concilios ecuménicos, 
y específicamente el capítulo XXI del IV Concilio de Letrán del 
1215, ratificado por el Tridentino; en las normas del Concilio 
provincial de Lima (la Diócesis de Quito era sede sufragánea 
de esta), es decir, el II del 1567-1568; finalmente, se considera 
la prohibición de ruptura del sigilo pronunciada en el Primer 
Sínodo de Quito (1570). También se analizan los registros de 
los exámenes de confesores realizados por el obispo Pedro 
de la Peña, en 1574. Se trata de una fuente excepcional 
porque informa sobre los manuales de casos de conciencia en 
boga, donde se abordaba el problema del sigilo sacramental. 
Además, los exámenes permiten conocer cómo se formaban 
sacerdotes capaces de conservar el sigilo sacramental, incluso 
en circunstancias políticas desfavorables. Luego, se analiza la 
ruptura del sigilo sacramental bajo la presión del Tribunal de la 
Real Audiencia contra los responsables de la crisis de la alcabala. 
Allí, el derecho canónico se vio tensionado: fue posible transferir 
la información, obtenida de forma sacramental y secreta, al fuero 
exterior, mediante la aplicación del Manual de Confessores de 
Azpilcueta. La operación se justificó porque los delitos de herejía 
y lesa majestad obligaban a romper el sigilo sacramental y, por lo 
tanto, a violar el sacramento de la penitencia. Todo se justificaba 
por la gravedad de la contingencia política: la crisis de la alcabala 
había puesto en peligro el orden colonial.

1.	 El Sigilo Sacramental. Del IV Concilio de Letrán (1215) 
al Sínodo de Quito (1570)

Para entender la ruptura del sigilo sacramental por parte de 
fray Francisco Ordóñez, es necesario conocer los fundamentos 
normativos que establecían la inviolabilidad del secreto y 
que estaban vigentes en el momento del proceso contra los 
responsables de la crisis de la alcabala en 1594. Se trata de 
decretos de concilios ecuménicos, como el IV Concilio de Letrán 
(1215) y el Concilio de Trento (1545-1563); el concilio provincial, 
es decir, el Segundo (1567-1568) del Arzobispado de Lima; y, 



303

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 La “siguridad” de Quito: el sigilo sacramental a prueba durante la crisis de la Alcabala (1594)

finalmente, del sínodo diocesano celebrado en Quito en 15701. 
Como veremos, dichos órganos colegiales abordaron, de manera 
más o menos concisa, la prohibición de romper el sigilo.

La prohibición tenía antiguos fundamentos escriturales y 
teológicos; que, recién en 1215, se consolidaron en la constitución 
XXI del IV Concilio de Letrán (Tarantino 2016:177-181). En aquel 
lugar se definieron algunas reglas fundamentales del sacramento 
de la penitencia: los fieles de ambos sexos, una vez adquirida 
la capacidad (“ad annos discretionis”), estaban obligados a 
confesar todos los pecados cometidos al propio párroco o a otro 
sacerdote autorizado. El confesor debía ser discreto y cauto al 
investigar diligentemente las circunstancias del pecado, para 
dar las recomendaciones adecuadas. Estaba prohibido traicionar 
la confianza del pecador, ya sea de palabra, con señas o de 
cualquier otro modo. Sin embargo, si el sacerdote tenía dudas 
sobre una confesión, podía consultar a otra persona para 
resolverlas, siempre y cuando ocultara la identidad del penitente. 
Las penas para los transgresores eran gravísimas: los confesores 
habladores eran depuestos del oficio sacerdotal y encarcelados 
perpetuamente en un monasterio (Alberigo y Melloni 2013:178). 
Es importante resaltar que la prohibición de quebrantar el sigilo 
sacramental era de derecho divino. Por lo tanto, quedaba vetada 
cualquier posibilidad de alteración por parte de los seres humanos 
(Nykiel 2019:18; Tarantino 2016:185).

Entre los años 1545 y 1563, el Concilio de Trento abordó el 
sacramento de la penitencia en repetidas ocasiones. Delimitó 
aspectos teológicos del sacramento (López de Ayala 1847:46-73 
[1564]) y recalcó la obligación de todos los cristianos y de los 
sacerdotes de confesarse, respectivamente, antes de recibir o de 
administrar el sacramento de la eucaristía (López de Ayala 1847 
[1564]:119-120, 124). En la sesión XIV, se trató ampliamente de 
la penitencia: de su necesidad e institución; de su relación con 
el bautismo; de su forma (las palabras “Ego te absolvo, etc.”), 
materia (contrición, confesión y satisfacción), obra y efecto (la 
“reconciliación con Dios” y la “serenidad de conciencia”). Se 
resaltó la obligación de todo cristiano de confesarse, al menos, 
una vez al año, por costumbre en cuaresma. También se disertó 
sobre la absolución como acta judicial y de los casos reservados 
(López de Ayala 1847 [1564]:135-153, 158-162 ). Se otorgó a los 
obispos la potestad de seleccionar, mediante examen o por otros 
medios, a los confesores de la respectiva diócesis (López de 
Ayala 1847 [1564]:263). El ordinario diocesano debía nombrar a 
un canónigo penitenciario (López de Ayala 1847 [1564]:302). Los 
novios debían confesarse antes de contraer o, al menos, tres días 
antes de consumar el matrimonio (López de Ayala 1847 [1564]:281). 
Se determinó la obligación de las religiosas de confesarse, a lo 
menos, mensualmente. El obispo y los otros superiores debían 
proporcionar a las monjas un confesor extraordinario dos o tres 
veces al año (López de Ayala 1847 [1564]):342-343) . Es opinión 

1	 El I y el III concilios limenses no trataban de manera específica la prohibición de romper el sigilo sacramental.

2	 No es algo excepcional: en el derecho post tridentino de las iglesias particulares del continente europeo, las intervenciones sobre la violación del sigilo sacramental formaban 
parte de las prácticas jurídicas (Tarantino 2016:189).

común que el Concilio de Trento, al enfatizar el carácter judicial 
del sacramento de la penitencia (López de Ayala 1847 [1564]:147-
148, 160-161), lo erigió en una herramienta de poder para lograr 
una evangelización profunda de las sociedades de la primera 
Edad Moderna (De Boer 2004:58-66; Prodi 2008:262).

No obstante, el Concilio de Trento no trató directamente la 
prohibición de romper el sigilo, sino que se limitó a recalcar 
que la Iglesia católica, “desde su establecimiento”, utilizaba la 
“confesión sacramental secreta”, la cual no era una invención 
humana, sino “mandada por precepto divino”, tal como se 
estableció en la antigua constitución XXI del IV Concilio de 
Letrán de 1215 (López de Ayala 1847 [1564]:145-146, 159;  
Tarantino 2016:187).

Mediante Cédula Real del 12 de julio de 1564, el rey Felipe II 
ordenó la aplicación del Concilio de Trento en los territorios de 
la Corona (Fernández 2000:110-112). Consecuentemente, se 
celebraron concilios provinciales y sínodos diocesanos para su 
acogimiento en el Imperio español. El Segundo (1567-1568) y el 
Tercer Concilio (1582-1583) del Arzobispado de Lima recibieron 
y aplicaron el Tridentino a la región andina. En la Diócesis de 
Quito, en calidad de sede sufragánea del Arzobispado de Lima, 
se celebró el primer sínodo diocesano en 1570, con la finalidad 
de dar aplicación a las resoluciones tridentinas y del Segundo 
Concilio de Lima (Vargas 1978:8-11).

Curiosamente, aunque el Concilio de Trento no abordó de 
manera explícita la prohibición de romper el sigilo sacramental, 
limitándose a revalidar la constitución XXI del IV Concilio 
Lateranense de 1215, sí lo hicieron el II Concilio Limeño y el 
sínodo quiteño de 15702.

En el Segundo Concilio de Lima, realizado entre 1567 y 1568, 
al que también asistió el obispo de Quito (Vargas Ugarte 1951; 
I:97), se aprobaron decretos destinados a prevenir conductas que 
amenazaban la inviolabilidad del sigilo sacramental. Se decretó 
que ningún sacerdote podía escuchar confesiones con la ayuda 
del intérprete (Vargas Ugarte 1951; I:108). Otra constitución 
conciliar instruía a los párrocos de indios sobre la importancia de 
enseñar a sus feligreses la relevancia de una confesión completa 
para alcanzar la salvación. Los confesores debían instar a los 
penitentes a dejar de lado la vergüenza y persuadirlos de que 
los crímenes confesados no serían divulgados. Se sabía que 
algunos sacerdotes, que ignoraban la lengua nativa, recurrían a 
intérpretes, lo cual resultaba muy dañino. Por lo cual, se reiteraba 
la prohibición de hacerlo, y para los transgresores se aplicaba 
una severa multa pecuniaria de “triginta aureorum” (Vargas 
Ugarte 1951; I:182-183). Se resaltaba que la administración de 
la penitencia era una de las principales obligaciones del párroco. 
Si el párroco ignoraba la “indorum linguae”, el obispo o su 



304

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 La “siguridad” de Quito: el sigilo sacramental a prueba durante la crisis de la Alcabala (1594)

representante (el vicario o el visitador) debía descontar parte del 
salario del sacerdote para pagar a otro que pudiera confesar a los 
indios en su lengua (Vargas Ugarte 1951; I:184).

Para entender las decisiones tomadas en el concilio, se debe 
considerar la brecha existente entre el modelo tridentino de 
penitencia y la heterogeneidad lingüística andina. Se dijo que el 
Concilio de Trento enfatizó el carácter judicial del sacramento. El 
confesor asumía el papel de juez: debía juzgar y, eventualmente, 
absolver al penitente (López de Ayala 1847 [1564]:143-145, 147-
148, 159-161). Los sacerdotes no podían ejercer la potestad de 
jueces sin conocimiento de causa, sin conocer en especie y de 
manera individual cada uno de los pecados cometidos. Por lo 
cual, los penitentes tenían la obligación de confesar todos los 
pecados mortales que recordaban haber cometido, como también 
las circunstancias que mudaban las especies de los pecados 
(López de Ayala 1847 [1564]:143-145). Ante la exigencia de la 
confesión completa, la Iglesia del Nuevo Mundo se encontraba 
frente a un desafío crucial: para evangelizar de manera profunda 
a los indígenas, era necesario superar las barreras lingüísticas. 
En tanto que se desplegaban las estrategias para solucionar la 
brecha idiomática (mediante el aprendizaje de las lenguas nativas 
por parte del clero y la difusión de la lengua general o del español 
entre los indios), no se podía interrumpir la administración de los 
sacramentos. La salvación no podía esperar; por eso, algunos 
párrocos recurrían a los intérpretes para confesar a los indios. 
Aun así, según el II Concilio de Lima, en los Andes, el obstáculo 
de la diferencia lingüística no justificaba la ruptura del sigilo 
sacramental mediante la utilización de intérpretes.

El III Concilio de Lima, celebrado en los años de 1582-1583, 
no abordó la prohibición de romper el sigilo. Este concilio se 
considera un hito de la historia de la Iglesia andina: sancionó 
el inicio de un nuevo proceso de evangelización profunda de la 
sociedad colonial. En este contexto, se reiteró el papel crucial 
del sacramento de la penitencia, en su acepción tridentina 
de tribunal, para el éxito de la evangelización (Chacama 2009;  
Estenssoro Fuchs 2003; Ferreiro Hormazábal 2009). Recalcando 
el contenido del Concilio de Trento y del II Concilio de Lima, 
el III Concilio de Lima afirmaba la necesidad de la “entera 
confesión de todos los pecados mortales […] Por tanto si no 
entienden bastantemente al que se confiesa, remítanle a otros 
que saben más o aprendan ellos lo que no saben, pues no 
puede ser buen juez el que dá sententia en lo que no entiende”  
(Vargas Ugarte 1951; I:329). También mandaba la elaboración de 
una guía trilingüe, conocida como el confesionario, en español, 
lengua del Cuzco y aymara, con el fin de resolver el problema 
de la diferencia lingüística (Vargas Ugarte 1951; I:373). Dicha 
guía fue publicada en 1585 (Estenssoro 2003:249-250). Sin 
embargo, ni este confesionario, ni otros capítulos del III Concilio 
contemplaban la prohibición de romper el sigilo sacramental. 
Además, se ordenaba a los obispos, o en su ausencia al 
presidente del cabildo en sede vacante, la publicación de todos 
los decretos de los dos concilios limeños (el II y el III). La persona 

eclesiástica que presidía el cabildo durante la sede vacante, 
como viniere a su noticia, tenía un plazo de un mes para publicar 
los decretos; y, de no hacerlo, incurría en excomunión ipso facto 
(Vargas Ugarte 1951; I:370-371). Pese a ello, en la Diócesis de 
Quito, donde con la muerte del obispo Pedro de la Peña comenzó 
una larga sede vacante (González 1892; III:131-135, 148-156),  
se recibió el III Concilio de Lima, pero no se publicó hasta el  
año 1593 (Gandara 1947:505-508).

No obstante, en la Diócesis de Quito ya desde el sínodo del 1570 
se afirmó enérgicamente la inviolabilidad del sigilo sacramental. 
En ese entonces, el obispo Pedro de la Peña había publicado el 
Concilio de Trento. Además, el prelado se destacó por su papel 
en la construcción de un orden tridentino en la diócesis. A tal 
fin, convocó el primer sínodo de Quito (González 1892; III:36-45;  
Vargas 1978:5-8). Allí, entre algunas constituciones sobre la 
administración de los sacramentos a indios, se abordaba el 
problema del sigilo sacramental. Después de tratar el concepto 
del sacramento como “segunda tabla” de la salvación después 
del bautismo, la necesidad de la contrición para obtener la 
absolución, la obligación de confesar los pecados una vez al año, 
y la necesidad de fomentar la práctica de la confesión frecuente, 
subrayó que era necesario “dar a entender a los indios que los 
sacerdotes confesores no deben descubrir la confesión, y el que 
la descubriere es castigado con grauísima pena y castigo […] Y 
esto se deue hacer y enseñar porque los indios pierdan el temor 
de descubrir sus pecados al confesor” (AA.VV. 1978 [1570]:57 ).

Observamos que en los Andes se atenuaba la intensidad de los 
castigos contra los confesores que violaban el sigilo. El Concilio 
de Letrán de 1215 establecía durísimas penas en contra de los 
sacerdotes que rompían el sigilo, como la deposición del oficio 
sacerdotal y la cadena perpetua. El Concilio de Trento, aun 
indirectamente, reiteraba aquella prohibición y los respectivos 
castigos. Por el contrario, los derechos de las iglesias andinas 
(como también acontecía en Europa) legislaron expresamente 
en función de proteger la inviolabilidad del sigilo sacramental. 
No obstante, observamos que los castigos en contra de los 
confesores transgresores se reducían. El Segundo Concilio 
de Lima establecía una multa en contra de los confesores 
que utilizaban intérpretes, porque, claramente, esta conducta 
socavaba el sigilo sacramental. El Sínodo de Quito establecía 
una genérica “grauísima pena y castigo” contra quienes 
descubrían confesiones, sin especificar a qué se refería  
(AA.VV. 1978 [1570]:57).

Por otra parte, el Sínodo de Quito enunciaba rotundamente 
la gravedad de la cuestión: los confesores transgresores 
deterioraban la aceptación social del sacramento de la penitencia. 
De hecho, la eficacia de la penitencia como tribunal dependía de 
la colaboración de los penitentes, quienes debían confesarse de 
manera integral, indicando circunstancias, números y especies 
de los pecados. Para realizar confesiones completas, los indios 
debían confiar en la discreción del sacerdote. En su ausencia, 



305

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 La “siguridad” de Quito: el sigilo sacramental a prueba durante la crisis de la Alcabala (1594)

podían silenciar pecados o disimularlos ante el sacramento. Por 
eso, se castigaba “con grauísima pena y castigo” a los confesores 
habladores; y se debía persuadir a los indios de que el confesor 
no divulgaría sus secretos. La mala praxis de los confesores podía 
dañar la aceptación del sacramento de la penitencia y, por ende, 
reducir las oportunidades para disciplinar las almas de los indios, 
lo que dificultaba la conquista espiritual de la Diócesis de Quito.

2.	 La Formación de Confesores Idóneos.  
Mazzolini, Azpilcueta y Pedraza en Quito (1574)

Los marcos normativos establecidos por concilios y sínodos 
representan un elemento clave para comprender los límites 
de acción de los confesores, las prohibiciones impuestas y los 
castigos aplicables a quienes violaban el sigilo sacramental. 
No obstante, la práctica pastoral y la administración de los 
sacramentos exponían a los confesores a dudas que no siempre 
podían resolverse mediante los decretos conciliares y sinodales.

Por esta razón, los confesores de Quito debían guiarse a través 
de textos de casos de conciencia o de teología moral, los cuales 
abordaban específicamente la prohibición de violar el sigilo 
sacramental. Estos textos circulaban en la ciudad durante 
la segunda mitad del siglo XVI y servían como herramientas 
fundamentales para resolver los dilemas prácticos que surgían 
en su labor pastoral.

Este hecho lo conocemos gracias a las actas de los exámenes de 
confesores realizados en 1574 por el obispo Pedro de la Peña, las 
cuales ofrecen evidencia sobre la importancia de dichos textos 
en la formación y práctica de los confesores de la época. Se ha 
afirmado que la penitencia funcionaba como un tribunal, en el 
que la jurisdicción de todos los confesores, ya fueran regulares o 
seculares, estaba sujeta a la autoridad del obispo. El Concilio de 
Trento otorgaba a los obispos la facultad de seleccionar, ya sea 
mediante exámenes u otros métodos, y autorizar a los sacerdotes 
que estarían habilitados para administrar el sacramento de la 
confesión dentro de sus respectivas diócesis (López de Ayala 
1847 [1564]:147-148, 263). El obispo Pedro de la Peña aplicó 
el mencionado decreto tridentino, examinando a dieciséis 
párrocos, seculares y regulares, de parroquias urbanas y rurales. 
Estos exámenes se llevaron a cabo entre el once de febrero y 
el primero de abril de 1574 (Peña 1574). Aunque el Concilio de 
Trento no especificaba las modalidades ni las características 
que debía tener el examen, el análisis de los documentos revela 
que el obispo seguía un orden preestablecido en su aplicación. 
El mismo ordinario diocesano, acompañado por un notario (que 
era un clérigo de la curia), interrogaba a los candidatos sobre 
diversos aspectos teológicos y disciplinares relacionados con el 
sacramento de la penitencia. Entre estos se incluían el origen y 
las condiciones del poder de absolver, las cualidades del confesor 
idóneo, el conocimiento necesario para administrar la penitencia 
y los casos reservados, entre otros elementos. Además, el obispo 
evaluaba la destreza de los confesores al proponerles ejemplos de 
confesiones difíciles y preguntarles cómo debían proceder en cada 

caso, poniendo a prueba su capacidad para resolver situaciones 
complejas con base en los principios teológicos y pastorales. Un 
ejemplo de esto era preguntar cómo proceder ante la confesión 
de un conquistador cuyos indios encomendados se quejaban 
de la explotación que sufrían (Peña 1574:6r). Indudablemente 
se trataba de un problema moral que planteaba dificultades a 
los confesores del siglo XVI (Lopetegui 1945; Tibesar 1947). De 
igual manera, la confesión de los pulperos era móvil de muchos 
obstáculos (Peña 1574:13v). En el siglo XVI, la Iglesia fomentaba 
la santidad en la vida diaria, lo que incluía disciplinar y guiar a los 
mercaderes, quienes enfrentaban tentaciones de pecar contra el 
séptimo mandamiento (Barrientos 2011; Prodi 2009). Otro tema 
de gran relevancia era el problema del concubinato, considerado 
un pecado contra el sacramento del matrimonio y una violación 
del sexto mandamiento. Por consiguiente, era abordado en los 
exámenes de confesores (Peña 1574:13v). Estos y otros casos se 
proponían a los candidatos. El obispo evaluaba a los sacerdotes 
y, dependiendo de las capacidades, concedía las respectivas 
licencias para administrar el sacramento de la penitencia. 
Algunos estaban habilitados a confesar “todo genero de gentes” 
(Peña 1574:5r). Otros, por sus limitadas capacidades, recibían la 
habilitación para confesar solamente a las categorías sociales 
más bajas. Por ejemplo, el padre Miguel Freile, por su “torpesa”, 
solamente podía confesar a “gente menuda” de españoles, 
indios y mestizos, pero no a los comerciantes, ni a los “oficiales 
de justicia” (Peña 1574:17v). Por último, en el cierre de cada acta 
de examen se encuentra la prueba de idoneidad lingüística, ya 
sea en la lengua general o particular de los indios.

Cuando el obispo recibía respuestas inconsistentes o, peor, 
cuando se percataba de la ignorancia de los candidatos, 
recomendaba o, inclusive, imponía lecturas.

Algunas de ellas estaban orientadas a fortalecer las habilidades 
lingüísticas. El confesor Juan Bautista Galdin estaba obligado a 
“tener arte” de la lengua general de los indios (Peña 1574:17r). 
Francisco González y Miguel Freile Mejía debían tener “un 
confesonario” de la lengua general (Peña 1574:17v). No sabemos 
cuáles textos eran específicamente: con “arte” entendemos 
algún diccionario. Con “confesonario” tampoco lo conocemos, 
dado que los confesonarios conocidos por la historiografía son 
de épocas posteriores. Al respecto, Dedenbach-Salazar  afirma 
que los confesonarios en quechua del Perú colonial son cinco; 
en 1585 se publicó el primero, y se cree que existió uno antes 
del 1576 (Dedenbach-Salazar 2018:179). Debido a la escasez de 
información, no sabemos si dichos libros abordaban de alguna 
manera el sigilo sacramental.

Además, el obispo recomendaba (e incluso imponía de 
manera obligatoria) otras lecturas, destinadas a fortalecer 
los conocimientos doctrinales, teológicos y legales sobre el 
sacramento de la penitencia, en las que se abordaba la prohibición 
de revelar el secreto. Se trataba de libros de teología, cánones y en 
especial “sumas de personas doctas” o “de casos de conciencia” 



306

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 La “siguridad” de Quito: el sigilo sacramental a prueba durante la crisis de la Alcabala (1594)

(Peña 1574:5r, 14r). En algunos casos, se encargaba uno, en 
otros dos o tres libros. Cuando dichos textos no eran accesibles, 
se permitían otros, con la condición de que su autor fuera una 
persona “autentica”, “grave”, “docta” y “aprovada” (Peña 
1574:5v, 10v, 14r). El estudio de estos textos tenía como objetivo 
suplir las carencias educativas del clero, especialmente de 
aquellos que no habían recibido educación superior o no conocían 
el latín. Por ejemplo, el canónigo Gómez de Tapia, preguntado 
sobre casos de conciencia, “respondio razonablemente y con 
mucha prudencia” la cual suplió su “falta de ciencia, porque 
aunque no a estudiado theología ni canones con la latinidad 
muestra aver leydo libros” (Peña 1574:22v). Si bien la ignorancia 
era reconocida como un problema estructural, se mantenía una 
actitud pragmática orientada a solucionarlo, exigiendo esfuerzos 
para remediarla. El clérigo presbítero Juan Yanez tenía ocho días 
de tiempo para comprar “la suma silvestrina, o la de navarro, 
o la de Pedraza, o otra que sea suma de casos de conciencia” 
(Peña 1574:10v). Dos confesores fueron amenazados: el padre 
Francisco González, quien tenía un mes de tiempo para adquirir 
“la suma de Navarro […] y otros librillos […] la suma silvestrina 
y otra autentica so pena de veinte pesos”; de no hacerlo sería 
castigado “con mas rigor” (Peña 1574:17v). Por su parte, el 
padre Miguel Freile Mejía respondió “con alguna torpeça por la 
falta que tiene de libros, y latinidad”. Por lo que también estaba 
obligado, bajo pena de veinte pesos, a la adquisición y estudio 
de la suma del “Navarro y a otras si pudiere en romance” (Peña 
1574:17v). En otras palabras, las sumas de casos de conciencia 
se impusieron de manera forzada. Su contenido es distintivo del 
saber normativo que circuló entre los confesores de la Diócesis 
de Quito. A continuación, se analizará qué mencionan estos 
textos sobre la prohibición de romper el sigilo.

La Silvestrina fue el texto más encargado: fue impuesto a un total 
de cinco sacerdotes (Peña 1574:5r, 5v, 10r, 10v, 14r, 17v, 20v). Se 
trata de la Summae Sylvestrinae quae Summa Summarum Merito 
Nuncupatur —que se referirá en adelante como Silvestrina— 
del catedrático, predicador, prior, inquisidor y visitador general 
Silvestro Mazzolini da Prierio (Priero, 1456 o 1457- Roma, 1527). 
Este dominico fue autor de textos teológicos, devocionales e 
inclusive tuvo participación en las primeras fases de la polémica 
en contra de Lutero.  En 1506, compuso la Silvestrina, que circuló 
en manuscrito antes de su primera impresión en 1514 (o 1515). 
Tuvo cuarenta ediciones en el siglo XVI, convirtiéndose en la 
obra más exitosa de Mazzolini. El texto, inspirado en la obra de 
Tomás de Aquino, estaba dirigido a los confesores y abordaba 
setecientos temas de teología moral y derecho canónico, 
organizados alfabéticamente. Estos temas eran representativos 
de las sumas de confesores medievales (Feci 2008; Michaud-
Quantin 1962:101-103; Turrini 1991:85). Si bien no contamos con 
estudios sobre la circulación del texto en la ciudad de Quito, se 
constata la presencia de obras de Mazzolini en el Fondo Jesuita 
de Biblioteca Nacional Eugenio Espejo. De lo cual se desprende 
que el texto circuló entre clérigos de la ciudad de Quito colonial, 
aunque debido a la escasez de estudios y a la distancia de más de 

cuatro siglos que nos separa del 1574, cuando en los exámenes 
se prescribía el texto, es difícil conocer exactamente qué edición 
se utilizó en aquellas circunstancias.

En la Silvestrina, Mazzolini abordaba el sigilo en la sección 
dedicada a la confesión sacramental, y específicamente en 
la sección “Rursus de confessione III. Quantium ad sigillum”. 
Allí disertaba sobre diversas cuestiones, organizadas en trece 
secciones, en torno a quién estaba obligado a guardar el sigilo; 
si los penitentes podían ser forzados por otra persona a revelarlo 
o incluso eximidos de él; si el sacerdote podía romperlo en casos 
donde se manifestara algún daño o pecado; o si, tras conocer en 
confesión que un tal Sócrates había pecado con un tal Platón, el 
confesor podía interrogar al propio Platón al respecto. Mazzolini 
analizaba estas y otras cuestiones con detenimiento, basándose 
principalmente en Tomás de Aquino, así como en otros teólogos y 
moralistas de la Edad Media (Mazzolini 1593; Pars Prima:168-172).

En la sección dedicada a la palabra “secretum”, Mazzolini 
examinaba, a lo largo de tres párrafos, algunos problemas 
relacionados con la ruptura del sigilo de verdades bajo juramento. 
Allí, consideraba la posibilidad de romper el secreto sacramental 
y el juramento, en algunas circunstancias: cuando algo podía 
hacer daño injusto a otra persona; cuando algo urgente y 
razonable podía provocar daño físico o espiritual a la república 
o a una persona. Ante la amenaza de un asesinato, se podía 
destapar el sigilo. También se lo podía hacer cuando una persona 
estaba en conocimiento de que iba a haber algo injusto en contra 
de la autoridad (Mazzolini 1593; Pars Segunda:400).

Se observa que, a pesar de las severas prohibiciones impuestas 
por la Iglesia, mediante concilios ecuménicos y locales, en 
contra de la ruptura del sigilo sacramental, en Quito, en 1574, se 
conocía la Silvestrina, en la que su autor ofrecía posibilidades 
de romper legítimamente el sigilo. Las excepciones a la 
inviolabilidad del sigilo se permitían en casos extremos, cuando 
estuviera en riesgo la vida de alguna persona o cuando se 
amenazara el orden político.

La Silvestrina era un texto de gran relevancia para la formación 
de los confesores, pero tenía un gran defecto: era en latín. Por lo 
tanto, su circulación y el acceso a sus ideas estaban restringidos 
a los elegidos que habían estudiado ese idioma. Era este el 
caso del canónico Gómez Tapia. No había estudiado “teología ni 
cánones”; pero “con la latinidad” mostraba haber “leydo libros”: 
respondió a las preguntas del examen “razonablemente” y “con 
mucha prudencia” (Peña 1574:22v).

En los exámenes de confesores, el obispo sugería otro texto, 
accesible a los sacerdotes que desconocían el latín. El candidato 
Juan Baptista Galdin sabía que el sacerdote para ser confesor 
idóneo debía ser canonista o teólogo, o, en su alternativa, era 
suficiente conocer el latín para leer las sumas de casos de 
conciencia, “estudiándolas con diligencia”. Aunque creía que 



307

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 La “siguridad” de Quito: el sigilo sacramental a prueba durante la crisis de la Alcabala (1594)

también aquel que no era “latino”, si estudiaba “con diligencia” 
las “sumas en romance” bien podía administrar el sacramento 
de la penitencia, por los menos a las personas de las categorías 
sociales inferiores (Peña 1574:16v-17r).

Una de estas sumas en romance, que se mencionó repetidamente 
en los exámenes de 1574, era el Manual de Confessores de 
Martín de Azpilcueta (Navarra, 1492 – Roma, 1586) (Lavenia 
2004:219-264; Muguruza Roca 2018:30-34; Tejero Tejero s/f), que 
fue recomendado a tres candidatos (Peña 1574:5v, 10v, 17v, 18r). 
Azpilcueta (conocido también con el apodo “Doctor Navarro”) 
fue una celebridad del siglo XVI: famoso canónigo, prestigioso 
catedrático, jurista, canonista y tratadista (Tejero Tejero s/f). 
Su principal obra fue el Manual de Confessores, considerado 
un verdadero best seller, que se editó en portugués, español, 
latín, francés e italiano (Bragagnolo 2024:1-2; Guibovich Pérez 
2024:168). Bragagnolo señala el extraordinario éxito del texto 
dentro de su género, con alrededor de 270 ediciones, reediciones 
y productos derivados entre 1549 y 1640. Con todo, las ediciones 
presentan diferentes niveles de complejidad, estructuras, 
traducciones y adiciones. Es así que el pequeño manual en lengua 
vernácula se transformó en el Enchiridion en latín (Bragagnolo 
2024:7-11). Se trata de una historia editorial muy compleja, y 
también se produjeron “versiones abreviadas y «populares»” 
(Muguruza Roca 2018:37). Se conoce que aparecieron versiones 
denominadas Compendio y sumario o solo Sumario. Estas, de 
bolsillo y de consulta rápida, estaban estructuradas en formato 
de preguntas y respuestas, y eran las que más circulaban en 
el Nuevo Mundo (Muguruza Roca 2018:43-44). En verdad, no 
sabemos cuál era la edición a la cual tenían acceso los sacerdotes 
examinados en Quito en 1574. Se descarta que fuera una versión 
de las denominadas Compendio y sumario o Sumario, puesto 
que estas son posteriores a la fecha de los exámenes (Arigita y 
Lasa 1895:468). Por su parte, Guibovich señala la presencia del 
libro en los Andes en el siglo XVII (Guibovich Pérez 2024:180-
182). En la Biblioteca del Convento de San Francisco de Quito 
se hallan algunos ejemplares de la obra del Navarro: cuatro del 
Manual de Confessores, en castellano, del 1557, 1568, 1570; y 
tres ediciones del Enchiridion, sive Manuale confessariorum et 
poenitentium en latín, del 1575, 1579 y 1584. En el Fondo Jesuita 
de la Biblioteca Nacional del Ecuador se encuentran una edición 
del 1573 del mismo texto en latín y un ejemplar, también en latín, 
del Manuale confessorum… ex hispano in latinum sermonem 
versum (Fugaro 2010:748). Lo más probable es que, en 1574, 
cuando se celebró el examen, circulara en la ciudad de Quito el 
Manual de Confessores en castellano (Azpilcueta 1554).

El Navarro aseveraba la prohibición de romper el sigilo 
sacramental. En el capítulo “VIII Del sello de la confessión”, 
de la edición de la Manual de Confessores de 1554, Azpilcueta 
(basándose en Santo Tomás, Cayetano, Paludano, Hostiense y 
Mazzolini, entre otras autoridades) afirmaba que la obligación 
de respetar el sello sacramental estaba determinada por la 
ley divina natural y la divina positiva. Estaba prohibido revelar 

pecados mortales, veniales y sus circunstancias. La prohibición se 
extendía asimismo después de la muerte del pecador (Azpilcueta 
1554:28-29). Azpilcueta analizaba casos concretos en los cuales 
se prohibía romper el sigilo. Por ejemplo, condenaba la costumbre 
de los párrocos que confesaban grupalmente a los muchachos, 
porque esta práctica provocaba la fuga de información protegida 
por el sello sacramental (Azpilcueta 1554:31). De la misma 
manera, Azpilcueta, en el capítulo XVIII “Del XVIII mandamiento, 
No diras falso testimonio”, reiteraba la prohibición de descubrir 
el sigilo bajo tormentos: era preferible padecer diez veces la 
muerte y más veces las torturas, que romper el sigilo (Azpilcueta 
1554:222). Además, afirmaba que estaba prohibido divulgar 
papeles hallados fortuitamente donde alguien tenía escritos sus 
pecados para memoria de su confesión (Azpilcueta 1554:222).

De todas formas, algunas excepciones legitimaban el 
quebrantamiento del sigilo. En el capítulo “VIII Del sello de 
la confessión”, Azpilcueta afirmaba que cuando el confesor 
necesitaba asesoramiento sobre el manejo de algún pecado podía 
consultar a otra persona, a condición de proteger la identidad del 
penitente (Azpilcueta 1554:31). No era esta una idea original del 
Navarro: como ya se ha visto, lo había establecido en 1215 el IV 
Concilio de Letrán (Alberigo y Melloni 2013:178). Adicionalmente, 
Azpilcueta respaldándose en Tomás de Aquino, afirmaba que el 
confesor tomado por testigo en un proceso bien podía deponer 
lo oído en confesión, pero debía ocultar que lo había escuchado 
durante la administración de este sacramento, simulando que 
lo sabía por otra vía (Azpilcueta 1554:31). Tampoco se quebraba 
el sigilo cuando para hacerlo se obtenía la autorización del 
penitente (Azpilcueta 1554:31-32). En el capítulo XVIII “Del XVIII 
mandamiento, No diras falso testimonio”, Azpilcueta afirmaba 
que no era pecado sino obligación denunciar a pecadores o a 
pecados en contra del prójimo o de la “republica”. Esta operación 
se basaba en la obligación, conforme a derecho, de impedir la 
muerte, daños a los prójimos, a la “republica” o a las almas. 
Basándose en Cayetano, afirmaba que la obligación de denunciar 
traiciones que pusieran en riesgo vidas recaía también en los 
sacerdotes. En cualquier caso, estos, para no quedar irregulares 
al momento de descubrir la información, debían protestar que 
lo hacían para impedir aquellos males y no para condenar a los 
transgresores a “pena de sangre” (Azpilcueta 1554:231).

El Navarro introducía, por lo tanto, la diferenciación 
entre confesión no sacramental y verdadera. El legítimo 
descubrimiento del pecado no podía basarse en la información 
obtenida de una confesión sacramental verdadera, ya que, 
como él mismo afirmaba, “en ningun caso del mūdo se puede 
descubrir”. Respaldándose en otros autores, mencionaba que la 
confesión verdadera, en la cual el sigilo era inviolable, incluía 
el propósito de confesar los pecados y la absolución. Por otra 
parte, la confesión no sacramental se limitaba a los gestos: a 
que el penitente estuviera de rodillas, hecho la señal de la cruz. 
Conforme a Soto y a Cayetano, este tipo de confesión no obligaba 
al sigilo sacramental (Azpilcueta 1554:231).



308

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 La “siguridad” de Quito: el sigilo sacramental a prueba durante la crisis de la Alcabala (1594)

Finalmente, Azpilcueta, basándose en Soto, mencionaba que 
los confesores tenían la obligación de amonestar a los reos de 
ciertos delitos (los ladrones, los que falsificaban monedas, los 
herejes, los traidores, los nigromantes, los brujos, los hechiceros 
y otros similares) para que revelaran la identidad de sus cómplices 
(Azpilcueta 1554:233).

En fin, Azpilcueta resaltaba la inviolabilidad del sigilo, a costa de 
perder la vida para no quebrarlo, pero, a la vez, introducía algunas 
argumentaciones que se podían aprovechar para proteger el orden 
político. Bajo estos argumentos, los confesores podían revelar 
informaciones secretas ante tribunales de fuero externo, y podían 
(o, mejor dicho, debían) fomentar las denuncias de los culpables 
de ciertos crímenes graves. Es más, era obligación manifestar 
secretos cuando peligraba la unidad de la Iglesia y cuando estaba 
en juego la seguridad de la república. La legitimidad de la solución 
radicaba en la introducción estratégica de una diferenciación 
entre confesiones verdaderas y otras no sacramentales, siendo 
estas últimas las que levantaban la obligación de proteger a toda 
costa el sigilo sacramental. Como se verá en el presente artículo, 
estos argumentos fueron aprovechados en el marco de la crisis 
de la alcabala de 1594 para transferir la información obtenida 
secretamente dentro de una confesión sacramental al Tribunal de 
la Real Audiencia de Quito.

Finalmente, el obispo de Quito recomendó otro texto a un 
candidato confesor (Peña 1574:5v, 10v). Se trataba de un libro en 
castellano: la Summa De Casos De Consciencia de fray Juan de 
Pedraza. Sobre esta obra y su autor no hallamos tanta información 
como en los casos de Mazzolini y, sobre todo, de Azpilcueta. 
Tampoco disponemos de información sobre la presencia del texto 
en las bibliotecas coloniales de la ciudad andina. La obra se 
divide en dos libros. El primero aborda las cualidades del confesor 
y del penitente, los preámbulos de la confesión, las preguntas 
sobre los mandamientos y los siete pecados capitales, así como 
aquellas dirigidas a personas de ciertos oficios. También incluye 
las palabras que el confesor debe dirigir al penitente después de 
escuchar sus culpas, el tema de la penitencia y absolución, la 
repetición de la confesión y los remedios para los escrúpulos. El 
segundo libro aborda la suspensión, la excomunión, el entredicho 
y la irregularidad (Pedraza 1668).

El Pedraza, al inicio del primer libro, consideraba que el confesor 
debía tener cinco cualidades: poder de orden y jurisdicción, 
conocimiento, prudencia, bondad y, finalmente, ‘ser secreto’, es 
decir, que “ni por palabra ni por escripto ni por otra señal descubra 
la confesión” (Pedraza 1668:0-1v). Romper el sigilo estaba 
en contra de la “ley natural y divina y humana”. Ni siquiera el 
papa, aun imponiendo la excomunión, podía obligar al confesor a 
romper el sigilo. Si en un juicio se le preguntaba bajo juramento al 
confesor: “si fulano que oyo de penitécia hizo tal pecado”, él bien 
podía jurar que no lo sabía, pues dicha información no la escuchó 
como hombre, sino como Dios. Finalmente, afirmaba Pedraza que 
“es tan fuerte este candado que ni por salvar el confessor su vida 

ni de todo el mundo puede ser abierto”. Indicaba que las penas 
para los infractores eran la privación de la dignidad sacerdotal y 
la cárcel perpetua (Pedraza 1668:1v). Recalcaba, de esta manera, 
los castigos establecidos por el contenido del IV Concilio de 
Letrán de 1215.

Ciertamente ninguno de los tres autores mencionados se atrevía 
a negar que el respeto del sigilo sacramental era una grave 
obligación de derecho natural y divino positivo. Se prohibía 
severamente su ruptura. Es decir, coincidían con las normativas 
establecidas por los concilios y por el sínodo mencionados. De 
especial manera, como se ha observado, presentaban puntos 
en común con la antigua Constitución XXI del IV Concilio de 
Letrán de 1215.

Aun así, algunos planteamientos de estos autores reconocían 
dificultades que exigían soluciones prudenciales ante situaciones 
complejas. Ante los tribunales de fuero externo, se admitía el 
ocultamiento de información, con la finalidad de proteger la 
dignidad sacramental. Resultaba muy conflictivo conciliar el 
respeto al sigilo sacramental con el cumplimiento del juramento 
ante tribunales temporales. Aunque el mayor apremio era 
representado por las calamidades políticas y las amenazas en 
contra de la autoridad. Con las debidas precauciones y sólidos 
argumentos, se podía tergiversar la prohibición de romper el sigilo 
sacramental para preservar la seguridad de la república cristiana.

3.	 Del Sigilo Sacramental al “Acto Judicial Exterior”  
en los Exámenes de Confesores (1574)

Si bien es de gran utilidad conocer las normas conciliares y las 
sumas de casos que circulaban en Quito, este acercamiento no 
es suficiente para entender en profundidad las circunstancias 
locales que presionaban sobre el sigilo sacramental.

Con el objetivo de conocer dichas circunstancias, es necesario 
analizar algunas preguntas realizadas a dos candidatos 
confesores, y sus respectivas respuestas. Allí, se profundizó en 
el problema del sigilo sacramental. Los sacerdotes interrogados 
señalaron la existencia de condiciones políticas tan graves 
que ponían en peligro la obligación de custodiar el secreto 
sacramental. Se trata de los candidatos Juan Dorado, examinado 
el 13 de febrero de 1574, y Francisco Garci Jimenez, interrogado 
el 16 del mismo mes (Peña 1574:14v-15v, 18v-20v). Durante los 
exámenes, se puso a prueba a los sacerdotes para observar cómo 
manejaban el sigilo sacramental ante los diferentes casos que 
podían ocurrir en la Diócesis de Quito.

El examinador probó al padre Francisco Garci Jiménez con respecto 
a la ruptura del sigilo sacramental ante pecados comunes, como 
hurtos y amancebamientos. Preguntó si, durante la confesión de 
un ladrón, podía indagar si había robado solo o en complicidad 
con otras personas; y, en tal caso, ¿podía preguntar la identidad 
de los cómplices, para llegar a ellos, reprenderlos y asegurarse 
de la restitución de lo robado? ¿Y en el caso de una mujer que 



309

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 La “siguridad” de Quito: el sigilo sacramental a prueba durante la crisis de la Alcabala (1594)

confesaba un adulterio, podía preguntar con quién lo cometió, 
para reprehenderlo? El candidato contestó que no se podía, y lo 
consideraba “error muy cercano a herejia, por el perjuicio grande 
y daño que se seguiría a los penitentes y al sacramento” (Peña 
1574:19r). Con esta respuesta, el padre demostraba saber que 
el confesor estaba obligado por derecho divino a respetar el 
sigilo sacramental. De hecho, el sacerdote consideraba que, por 
tal error, el confesor merecía ser “gravemente castigado”. No 
obstante, luego corrigió el tiro, especificando que tal infracción 
no se consideraba herejía, sino solamente un “gravísimo 
peccado” (Peña 1574:19r). Asimismo, el candidato Francisco 
Garci Jiménez afirmó que cuando confesaba a mujeres indias 
y mestizas, al inicio de la confesión debía indicar la prohibición 
de mencionar a los cómplices de los pecados. Lo consideraba de 
gran importancia porque comúnmente estas mujeres terminaban 
delatando pecados ajenos más que los propios (Peña 1574:19r). 
Tal afirmación revelaba el carácter individualista del sacramento 
de la penitencia: solo se debía centrar en escudriñar los pecados 
cometidos por el penitente, y no por otras personas. Finalmente, 
el examinador preguntó a Francisco Garci Jiménez si, en alguna 
circunstancia, el confesor podía romper el sigilo, y el padre 
respondió negativamente, “en ningún caso” (Peña 1574:19r). Con 
sus respuestas, el sacerdote demostraba conocer la normativa 
eclesiástica, conciliar y sinodal, así como el contenido de las 
sumas de casos de conciencia: romper el sigilo sacramental estaba 
rígidamente prohibido por derecho divino natural y positivo.

Luego, en los exámenes se manifestó que existían crímenes, como 
la herejía, cuya gravedad ponía en peligro el sigilo sacramental. 
Cabe recordar que la herejía rebasaba la jurisdicción del confesor, 
ya que pertenecía a la jurisdicción del Tribunal de la Inquisición 
o, en su ausencia, del tribunal episcopal. El tema heretical fue 
abordado en el examen de los dos confesores. Primero, el padre 
Juan Dorado, cura de la parroquia de San Sebastián de Quito, fue 
preguntado sobre el caso hipotético de un penitente que confesara 
ser “hereje, y affirmase por cathólicas, ciertas proposiciones 
heréticas, y dijese affirmativamente que el las tiene por catholicas 
y que el las quiere seguir y morir dellas”. El candidato dijo que no 
lo hubiera absuelto, y lo “comunicaria con personas doctas con 
toda prudencia” (Peña 1574:15r). El cura conocía la posibilidad de 
comunicar la información recibida “con toda prudencia”, según lo 
establecido en la antigua constitución XXI del IV Concilio de Letrán 
de 1215. Esta norma permitía que, si el confesor tenía dudas sobre 
el contenido de una confesión, pudiera consultar a otra persona, 
siempre que se protegiera la identidad del penitente (Alberigo y 
Melloni 2013:178). Además, se justificaba en la medida en que los 
delitos de herejía no se consideraban pecados bajo la jurisdicción 
del tribunal de la penitencia, sino delitos sujetos a la jurisdicción 
del Tribunal de la Inquisición.

El grave asunto de la confesión de prácticas y proposiciones 
hereticales fue tratado de manera más extensa en el examen 
de Francisco Garci Jimenez, en el cual claramente se resaltó 
que la delación de herejes contravenía el sigilo sacramental. El 

examinador presentó al sacerdote el caso de la confesión de un 
heresiarca que manifestara la existencia de algunos cómplices, 
y que todos estuvieran resueltos a “proseguir en sus herejias”. 
En tal caso, ¿el confesor tenía la obligación de manifestarlo? 
Contestó afirmativamente, pero sin revelar que había obtenido 
la información en el marco de una confesión. Afirmó además que 
debía realizar la denuncia ante los inquisidores o, en su ausencia, 
ante el obispo (Peña 1574:19v). La respuesta se acercaba a la 
opinión de Azpilcueta, quien, como se ha dicho, sostenía que el 
confesor, al ser tomado como testigo en un juicio, podía deponer 
lo oído, siempre que ocultara que la información había sido 
obtenida en una confesión sacramental (Azpilcueta 1554:31).

El examinador, quien era el mismo obispo, interrumpió el 
interrogatorio para dar paso a una amplia disertación sobre la 
herejía, en la que legitimó la ruptura del sigilo ante tal transgresión 
(Peña 1574:19v-20v; Freile 1994:47). El ordinario diocesano 
resaltaba la obligación del confesor de advertir a los penitentes 
herejes sobre la obligación de realizar una denuncia espontánea 
ante los inquisidores o, en su defecto, ante el mismo obispo. Si 
los penitentes no lo hacían, la obligación “debajo de peccado 
mortal” recaía en el mismo confesor, para que las autoridades 
“pongan remedio”. Resaltaba, además, que en casos de herejía 
“ningun juramento, ni secreto quebranta” (Peña 1574:19v). Se 
desprendía, en ese contexto, que los casos de herejía estaban 
excluidos de la jurisdicción del confesor. Por lo tanto, la delación 
del confesor representaba una forma de trasladar la herejía del 
tribunal sacramental al Tribunal de la Inquisición, más no era 
“quebrantar el sigillo de cofision porque las tales no las tengo 
por confesiones ni tal yntento” (Peña 1574:20v). Las opiniones 
del examinador se acercaban a la diferenciación, ya mencionada, 
entre confesión verdadera y confesión no sacramental planteada 
por Navarro. Con este argumento, se podía romper legítimamente 
el inquebrantable sigilo sacramental. Dado que, conforme a Soto 
y a Cayetano, la confesión no sacramental no obligaba al respeto 
del sigilo (Azpilcueta 1554:231).

Las preguntas, las dudas y la amplia disertación sobre la 
confesión de herejes reflejaban los desasosiegos de aquellos 
años difíciles para la Iglesia. En el siglo XVI, ante la avanzada 
de la Reforma protestante, la respuesta católica combatió a 
los peligrosos herejes, reprimiéndolos con el tribunal de fe.  En 
1569, pocos años antes de la celebración de los exámenes de 
confesores en la ciudad de Quito (1574), se creó el Tribunal de la 
Inquisición de Lima, que ejercía su autoridad sobre la Diócesis 
de Quito. Entendemos que las disertaciones de los exámenes 
sobre herejía son el fruto de la contrarreforma y del celo del 
obispo, quien era autor del proceso de selección y examinador 
de los confesores de Quito.

En los Andes existían otros problemas, distintos a la herejía, que 
ponían en riesgo la prohibición de romper el sigilo sacramental: 
los atentados contra la seguridad de las autoridades coloniales. 
Con todo, existía una profunda conexión entre herejía y crímenes 



310

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 La “siguridad” de Quito: el sigilo sacramental a prueba durante la crisis de la Alcabala (1594)

políticos. En la teología medieval y moderna, el crimen haeresis 
tenía una íntima relación con el crimen lesae maiestatis. De 
la misma manera en que se procedía en casos de herejía, era 
posible hallar escapatorias para quebrantar el sigilo sacramental 
y así resguardar la seguridad de la república (Lavenia 2004:101-
129; Prodi 2008:85-90; Prosperi 2009). El 13 de febrero de 1574, 
el examinador preguntó al ya mencionado padre Juan Dorado 
qué haría si oyera en confesión que algunas personas estaban 
“conjuradas” para asesinar a una autoridad, como el virrey, el 
obispo, el presidente de la Real Audiencia o los oidores: si “lo 
avisaría a ellos y en este caso podria descubrir el sigillo de la 
confesión”. El cura de San Sebastián contestó que de “ninguna 
manera” se podía quebrar el sigilo; pero, “por rodeos”, con 
prudencia y sin revelar que la información provenía de una 
confesión, podía alertar a las autoridades amenazadas (Peña 
1574:15r). También el padre Jiménez fue interrogado sobre el 
mismo asunto: ¿Qué debía hacer si un penitente le confesaba 
que él y otras personas buscaban matar al virrey, al obispo, 
quemar la ciudad o “alzarse”? En estos casos y en otros similares 
¿se podía “descubrir estas celadas […] y revelar la confesion” 
para poner enmienda? Jiménez consideraba que sí, podía 
avisar a las autoridades, pero sin indicar que había obtenido 
la información de una confesión sacramental. Por ende, esto 
no significaba “revelar la confesion” (Peña 1574:19r). Ambos 
candidatos resolvieron astutamente la dificultad planteada 
por el examinador: armonizaron la necesidad de preservar el 
sacramento de la penitencia con la urgencia de salvaguardar la 
seguridad de la república. La disimulación venía en ayuda de los 
confesores. De otro modo, se afectaba la dignidad del sacramento 
y su aceptación, dado que, como se ha observado, esta dependía 
de la confianza de los penitentes.

Luego, el examinador, en ambos exámenes, planteó la posibilidad 
de que la autoridad intentara conocer la identidad de los 
penitentes para perseguirlos. Este es un aspecto clave, en el que 
el tribunal de la penitencia entraba en conflicto con los tribunales 
de fuero externo. Como ya se mencionó, durante el examen, 
Francisco Garci Jiménez había declarado que, al confesar a 
mujeres, especialmente a indias y a mestizas, solía advertirlas al 
inicio de la confesión que no debían revelar nombres de persona, 
ni descubrir a los cómplices del pecado (Peña 1574:19r). En efecto, 
el sacramento de la penitencia era individualista: solamente 
se centraba en los pecados cometidos por el individuo, y no 
se debía conocer las identidades de los cómplices. En cambio, 
los tribunales de fuero externo, como la Inquisición o la Real 
Audiencia, que perseguían delitos contra la seguridad y unidad 
de la república cristiana, necesitaban conocer las identidades de 
los cómplices con el fin de capturarlos y castigarlos.  Se preguntó 
a Juan Dorado qué haría si el papa, el rey o el obispo trataban 
de obligarlo, bajo juramento y con severas censuras, a delatar 
el nombre del penitente. El cura de San Sebastián contestó que 
no estaba obligado a delatarlo. Solamente se hubiera limitado a 
avisar que “se guardasen y mirasen por si y por su república”, sin 
mencionar que había obtenido informaciones de una confesión 

sacramental. De no ser así, las autoridades habrían ordenado 
investigar quién se había confesado con él en aquellos días, 
para torturarlo hasta obtener la identidad de los terroristas. 
Esto, según el cura, estaba en “perjuicio, y aborrecimiento, del 
sacramento, de la penitencia” (Peña 1574:15r). La misma pregunta 
se planteó a Francisco Garci Jiménez: ¿Qué haría si el virrey lo 
obligara a declarar bajo juramento, o el obispo lo amenazara 
con censuras, para conocer si la información derivaba de una 
confesión sacramental? A diferencia de Juan Dorado, Francisco 
Garci Jimenez no conocía la respuesta en este caso en que se 
solicitaba la información “por auto judicial” (Peña 1574:19v).

El examinador aprovechó esa ocasión para explicar que los 
confesores debían evitar a toda costa trasladar la información de 
origen sacramental hacia el tribunal secular. Indicó que estos casos 
y semejantes acontecían de “ordinario” en “estos reinos”. En tal 
ocasión, el confesor debía actuar con “mucha prudencia”, porque 
la experiencia enseñaba que “muchos burladores” inventaban 
chismes para “atemorizar” o “acobardar” a las autoridades, 
como, según el examinador, había pasado al Virrey Francisco 
de Toledo y al Gobernador de Popayán. Ante lo cual, el confesor 
debía tener “mucha prudencia y cautela” en manifestarlo, para 
que “no se venga en noticia de las personas”, es decir, sin revelar 
las identidades de los revoltosos. El confesor debía comunicarlo a 
las autoridades a solas “certificando la verdad cô prudencia”, para 
evitar que la utilización de aquella información por “acto judicial 
exterior donde venga a tratarse publicidad de la côfesión”, así 
como había acontecido en Popayán “donde tantos males se an 
seguido” (Peña 1574:19v). Dicho de otro modo, se debía evitar a 
toda costa que las noticias del tribunal de la penitencia pasaran 
a un tribunal de fuero externo, ya que este escándalo afectaba la 
dignidad del sacramento.

En último término, los concilios, el sínodo y las sumas de casos 
de conciencia no agotaban todo el abanico de situaciones 
que podían presentarse en el Virreinato del Perú. Por lo cual, 
los confesores se entrenaban a partir de casos extraídos 
directamente de las experiencias políticas andinas, como 
fueron los acontecimientos del Virrey Toledo y de Popayán. El 
examinador conocía que las circunstancias políticas coloniales 
podían provocar el quebrantamiento del sigilo sacramental, 
y llevar a transferir la información obtenida en el tribunal 
sacramental a tribunales seculares, lo que afectaría gravemente 
el sacramento de la penitencia.

4.	 El Sigilo Sacramental a prueba en la crisis de la 
Alcabala (1594)

A distancia de algunos años, en 1594, en el marco de la crisis de 
la alcabala que afectó la ciudad de Quito, se pusieron a prueba 
las teorías sobre el sigilo promulgadas en concilios, manuales de 
casos de conciencia y en los exámenes de confesores.

Como se mencionó en la introducción del presente artículo, esta 
crisis ha sido estudiada por varios historiadores, entre los cuales 



311

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 La “siguridad” de Quito: el sigilo sacramental a prueba durante la crisis de la Alcabala (1594)

se destacan a González Suárez (1892; III:196-266), a Landázuri 
(1983:200-210) y a Lavallé (1997).

La imposición de la alcabala se decidió a raíz de la bancarrota 
de la Corona, ante la cual fue necesario ejercer una creciente 
presión fiscal en los virreinatos americanos, en el marco de 
un proceso de modernización política y económica que había 
arrancado en décadas anteriores (Contreras 2020; Morong 1999). 
Entre las medidas tomadas, la Cédula Real del uno de noviembre 
de 1591 estableció la alcabala. Esta consistía en un cobro del 
2% sobre las ventas de comercios y mercados públicos. Se 
exoneraban las ventas de productos para uso personal de indios, 
clérigos y religiosos. El nuevo gravamen se recibió en Quito en 
el mes de julio de 1592, y se preveía su aplicación en la ciudad 
andina a partir del quince de agosto (González 1892; III:196-197; 
Landázuri 1983:201; Lavallé 1997:16). La imposición del nuevo 
impuesto puso a temblar las frágiles estructuras de poder de la 
Real Audiencia de Quito.

La crisis alcanzó el cenit en los años 1592 y 1593, y se controló 
con violencia. Como se ha señalado, la recaudación, establecida 
en la Cédula Real del uno de noviembre de 1591, debía empezar 
en el mes de agosto de 1592. El Cabildo, encabezado por 
Moreno Bellido, se resistió a la imposición, con el apoyo de las 
multitudes de la ciudad. Al otro lado del frente, se atrincheró la 
Real Audiencia, representada por el odiado presidente Manuel 
Barros de San Millán, aunque había divisiones y rivalidades 
entre los oidores. En la ciudad, la tensión aumentaba. Durante 
meses, Quito fue objeto de zozobras, como un atentado en contra 
de Moreno Bellido, el encarcelamiento del presidente de la Real 
Audiencia Barros de San Millán entre otros graves desmanes. 
Por lo tanto, el Virrey envió a Pedro de Arana al frente de una 
expedición improvisada para restablecer el orden. Los repetidos 
rumores, acerca de la inminente llegada de Arana, generaban 
tensiones. Después de largos y desesperantes meses, en marzo 
de 1593, llegó Esteban Marañón, quien iba a asumir el cargo de 
presidente de la Audiencia. En el mes de abril del mismo año, 
llegó Pedro de Arana también, quien ajustició a 17 personas y 
deportó a Lima a nueve culpables de la crisis (González 1892; 
III:196-266; Landázuri 1983:204-208; Lavallé 1997:143-188).

Algunos historiadores resaltan la crueldad de Arana, 
sentenciando a los sublevados (Landázuri 1983:208). González 
consideraba que los reos:

eran ejecutados por la noche y á la madrugada amanecían 
los cadáveres colgados de los balcones de sus propias casas: 
á ninguno se le daba tiempo más que para confesarse de 
prisa y no se hacían sumarios, porque Arana los consideraba 
como superfluos, estando patente el delito de traición al 
Rey y rebelión contra sus representantes. Arana […] usurpó 
el poder de juzgar y condenó á muerte, sin guardar con las 
infelices víctimas que cayeron en sus manos, formula alguna 
ni manera de juicio (González 1892; III:243).

A la salida de Arana “la ciudad estaba aterrada: las familias 
en honda desolación” (González 1892; III:244). Finalmente, se 
impuso la alcabala de manera “improvisada y parcial”, a partir 
del 11 de mayo de 1593 (Lavallé 1997:210-212).

Aunque la crisis alcanzó su punto más álgido entre 1592 y 1593, 
no se resolvió definitivamente hasta 1599. La justicia sumaria 
de Arana dejó en la memoria urbana, y de especial manera, en 
las familias de los ejecutados, un legado de horror, frustración, 
resentimiento y sed de venganza (Lavallé 1997:205-212).

En este contexto, Lavallé menciona un episodio ocurrido a 
principios de 1594: la comparecencia del suprior del orden 
agustino, fray Francisco Ordóñez, ante la Real Audiencia, para 
relatar informaciones que había escuchado en el marco de una 
confesión sacramental (Lavallé 1997:194-196).

Por ello, conviene analizar el juicio para examinar el contenido de 
la declaración del confesor y, en especial, para comprender las 
circunstancias que llevaron a la ruptura del sigilo sacramental. 
Estamos ante un juicio en contra de Francisco Moreno Costilla. 
Este, en 1592, desde Latacunga, había advertido a la Real 
Audiencia sobre los peligros que la amenazaban. Sin embargo, 
decepcionado por no haber sido recompensado adecuadamente, 
cambió de bando (Lavallé 1997:151, 195). El documento describe 
que, el mes enero de 1594, el presidente y oidores de la Real 
Audiencia convocaron al padre Francisco Ordoñez, suprior del 
orden de San Agustín en Quito, para obtener informaciones en 
contra de Moreno Costilla (Real Audiencia de Quito 1592:1). 
Probablemente, los oidores del tribunal conocían que el sacerdote 
celaba información valiosa, así como la manifiesta Lavallé: se 
trataba de “unos rumores inquietantes que circulaban de boca en 
boca en cierto medios” (Lavallé 1997:194). Una vez obtenida la 
autorización del visitador de la orden, fray Francisco se presentó 
a declarar (Real Audiencia de Quito 1592:1).

En la primera parte de su declaración, el sacerdote reveló 
que, cuarenta días antes, mientras se encontraba en su celda 
en el convento de San Agustín, en Quito, un hombre de la 
ciudad se arrodilló y confesó información trascendental sobre 
la crisis de la alcabala. Empezó a narrar algunos episodios 
relacionados con “la rebelión Pasada”: el penitente afirmó 
que había estado en contra la entrada de Pedro de Arana a la 
ciudad, y que lo consideraba un hombre “peligroso”. También 
mencionó la existencia de intrigas entre personas de la 
ciudad, entre las cuales “muchos mestizos” que confabulaban 
para hacer “pedaços” a los oficiales de la Real Audiencia de 
Quito, y especialmente a dos o tres de ellos (Real Audiencia 
de Quito 1592:1). Cabe señalar que los mestizos, juntos a los 
soldados, fueron los principales protagonistas de la crisis de la 
alcabala. Esto no se debía solo al rechazo del nuevo impuesto, 
sino también a la decepción y frustración que sentían en una 
sociedad estratificada que los excluía (Lavallé 1997: 91-114).



312

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 La “siguridad” de Quito: el sigilo sacramental a prueba durante la crisis de la Alcabala (1594)

El relato del penitente era sintomático de rencores profundos 
que caracterizaban la crisis de la alcabala. A raíz de los severos 
castigos impartidos, los comportamientos ambiguos de uno de 
los líderes y la decepcionante actitud de la Real Audiencia, estos 
sentimientos se intensificaron aún más (Lavallé 1997:194; Real 
Audiencia de Quito 1592:1-1v).

El confesor Francisco Ordoñez refirió a la Real Audiencia que 
había tratado de “disuadir y quitar de aquel proposito” de 
venganza, con “buenas razones y persuaciones”, recordándole 
que “lo principal era servir a dios y al rey”, y que más bien 
pensará en su familia y en sus bienes (Real Audiencia de Quito 
1592:1v). Las palabras del confesor podrían entenderse como un 
intento de tranquilizar al penitente en el contexto de la crisis de la 
alcabala, la cual, como se ha mencionado, generó una profunda 
conmoción entre los quiteños. En efecto, durante el Antiguo 
Régimen, la confesión no solo funcionaba como un tribunal, sino 
también como una herramienta de consuelo psicológico, a la que 
los feligreses recurrían en busca de alivio (Delumeau 1992). El 
mismo Concilio de Trento había establecido que el sacramento 
de la penitencia causaba como obra y efecto la “reconciliación 
con Dios”, de la cual las personas devotas alcanzaban “serenidad 
de conciencia, así como un estraordinario consuelo de espíritu’.”  
(López de Ayala 1847:140 [1564]).

Por cierto, el penitente no buscaba (o no solamente) apoyo 
emocional; su principal intención era conjurar en contra de las 
autoridades coloniales. Bajo el marco de la administración del 
sacramento y protegido por el sigilo sacramental, el feligrés 
propuso al cura organizar una reunión con dos personas, una de 
las cuales albergaba un profundo resentimiento hacia los oidores, 
ya que era padre de uno de los ahorcados (Real Audiencia de 
Quito 1592:1v). Claramente, la confesión sacramental se había 
convertido en ocasión para coordinar perniciosas intrigas. Lavallé 
sostiene que el contenido político de aquella confesión surgió 
debido a la cercanía existente entre el bando de los revoltosos y 
los agustinos (Lavallé 1997:195). No obstante, el padre Francisco 
informó a la Real Audiencia que había rechazado la propuesta 
del penitente, diciéndole que no estaba interesado y que nunca 
más hablara con él sobre ese “negocio” (Real Audiencia de Quito 
1592:1v). Finalmente, aquella peculiar confesión sacramental 
concluyó con las insistentes amonestaciones del penitente, quien 
reclamó al confesor el respeto del “sello de la confission” (Real 
Audiencia de Quito 1592:2). Evidentemente, quería asegurarse de 
la absoluta privacidad de aquellos candentes secretos políticos.

Al parecer, el confesor, al transferir información obtenida durante 
la confesión sacramental al Tribunal de la Real Audiencia, había 
traicionado tanto al penitente como a la Iglesia católica. Se 
ha visto que las sumas de casos de conciencia, recomendadas 
por el obispo de Quito Pedro de la Peña a los confesores 
examinados en 1574, establecían algunas excepciones para 
permitir la delación de ciertas informaciones obtenidas bajo el 
sigilo sacramental; particularmente, cuando la información oída 

en confesiones era sobre potenciales amenazas de muerte en 
contra de las autoridades. No obstante, se prohibía mencionar 
la procedencia sacramental de la información, con la finalidad 
de proteger la dignidad de este sacramento (Azpilcueta 1554:31 
y 231; Mazzolini 1593:400). Esta prohibición fue reiterada en las 
preguntas y respuestas formuladas durante los mencionados 
exámenes de confesores (Peña 1574:15r y 19r).

En efecto, fray Francisco Ordoñez cuestionó aquella confesión 
sacramental y solicitó la asistencia de otro colega antes 
de presentarse ante el Tribunal de la Real Audiencia. En su 
declaración ante este tribunal, el sacerdote explicó que, nueve 
o diez días después de haber recibido la confesión, comenzó a 
experimentar “escrúpulo en su conciencia” (Real Audiencia 
de Quito 1592:2r). En otras palabras, el fraile reconoció que el 
caso presentaba ciertas dificultades y que, para resolverlo, era 
necesario consultar compilaciones de casos de conciencia (como 
aquellas de los mencionados autores Mazzolini, Azpilcueta y 
Pedraza, entre otros). En alternativa, el confesor podía acudir a 
algún experto de teología moral para resolver la dificultad, sin 
revelar la identidad del penitente. Esta práctica era autorizada 
ya desde el IV Concilio de Letrán y sus ecos se hallan en una de 
las sumas mencionadas (Alberigo y Melloni 2013:178; Azpilcueta 
1554:31). No sabemos si fray Francisco intentó resolver la duda 
con los libros. Lo que sí sabemos es que optó por la segunda 
opción: salió de la ciudad de Quito en busca de fray Jerónimo 
de Mendoza, el provincial de la orden de Santo Domingo (Real 
Audiencia de Quito 1592:2r). Resulta llamativo que el suprior 
agustino recurriera a la autoridad de otra orden. Es posible que lo 
hiciera debido a cierta cercanía entre ambos o a la reputación de 
fray Jerónimo como experto en casos de conciencia. Sin embargo, 
es probable que la decisión haya tenido un trasfondo político, 
ya que Jerónimo de Mendoza era conocido por su respaldo 
incondicional a las decisiones reales. En efecto, el 30 de julio 
de 1592 se presentó ante la Real Audiencia para denunciar una 
conspiración destinada a asesinar al presidente y a los oidores, 
aunque no reveló la identidad de los implicados (González 1892; 
III:264; Lavallé 1997:148 y 195; Villalba 1988:44).  De hecho, el 
consejo de fray Jerónimo se acomodaba al respeto del orden 
político colonial, más que a preocupaciones sacramentales: 
indicó a fray Francisco que debía considerar el “servicio de dios 
y del rrey”, y debía estar dispuesto a perder su vida con tanto 
de comunicar aquella información al corregidor Francisco de 
Mendoza. Así, el padre Francisco Ordoñez traicionó al penitente y 
acudió al corregidor para comunicar lo que sabía, tal cual declaró 
antes a la Real Audiencia (Real Audiencia de Quito 1592:2r). 
Verosímilmente, este tribunal convocó al fray después de haber 
sido informado por el corregidor.

La delación ante la Real Audiencia enfrentó a fray Francisco 
ante otros dilemas. Durante el proceso, los jueces sometieron a  
fray Francisco a preguntas orientadas a conocer la identidad 
de las dos personas con las cuales el penitente lo mandó a 
conversar, porque consideraban que «tanto ynporta»  al servicio 



313

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 La “siguridad” de Quito: el sigilo sacramental a prueba durante la crisis de la Alcabala (1594)

de Dios, de su magestad y para la «quietud de la republica» 
(Real Audiencia de Quito 1592:2r). Cabe recordar que, en la 
primera parte de la declaración, el suprior de San Agustín había 
mencionado que conocía la identidad de uno de los dos (Real 
Audiencia de Quito 1592:1v). El padre evadió la respuesta: “dijo 
que el se ynformara de personas y teólogos y de conciencia si 
lo puede declarar y lo hara” (Real Audiencia de Quito 1592:2r). 
Como se ha advertido, las normas que prohibían la ruptura del 
sigilo sacramental planteaban algunas aperturas con respecto 
a la revelación de las identidades de los que cometían pecados 
graves o delitos como la herejía, y de sus cómplices (Azpilcueta 
1554:233; Peña 1574:19v). Indiscutiblemente, fray Francisco 
dudaba y necesitaba tiempo para resolver las dificultades  
del caso.

A continuación, los jueces, conscientes de que el sacerdote 
recelaba las identidades, comenzaron a tantear con preguntas, 
presionando al interrogado para que revelara la identidad del 
misterioso penitente. ¿Era “feudatario”, “rico”, “poderoso”? 
y ¿había nacido en España o en el Nuevo Mundo? Además, 
presionaron al confesor, recordándole la gravedad del asunto: 
“ynporta al servicio de dios y del rey y la siguridad de la tierra”. 
El confesor explicó que el penitente no era encomendero, 
había nacido en España, estaba casado, tenía dos hijos, era 
rico y “acendado en esta ciudad”. Más no reveló su identidad 
(Real Audiencia de Quito 1592:2r-2v). Luego, preguntaron a fray 
Francisco, como persona “que tiene ynteligencia” sobre las 
“alteraciones pasadas”, cuáles otras informaciones “se deve 
saber para la siguridad de la tierra”. El confesor dijo que muchas 
personas del bando de los revoltosos habían conversado con él. 
Estas personas creían que el padre era su aliado; por ende, le 
manifestaron el resentimiento por los crueles castigos impartidos 
por Pedro de Arana (Real Audiencia de Quito 1592:2v). Finalmente, 
los jueces preguntaron al confesor si había conversado de este 
“negocio” con Francisco Moreno Costilla (Real Audiencia de 
Quito 1592:3r). Este sujeto, como se ha dicho, era conocido por 
haberse cambiado de bando y actualmente estaba en contra de 
la Real Audiencia (Lavallé 1997:151,195). Fray Francisco contestó 
que nunca en “toda su vida” lo había hecho. “Y esta es la verdad”, 
juró fray Francisco Ordoñez (Real Audiencia de Quito 1592:3r).

En realidad, el fray estaba mintiendo. Como se ha mencionado 
antes, los confesores, en ciertas circunstancias, podían jurar 
mentiras bajo la presión de los jueces, con el fin de proteger la 
dignidad del sacramento de la penitencia (Pedraza 1668:1v).

Probablemente, fray Francisco se arrepintió de haberlo hecho, ya 
que, pocos días después, respaldándose en el Navarro, corrigió 
su declaración mediante una carta que envió desde la ciudad de 
Latacunga a las autoridades de la Real Audiencia de Quito (Real 
Audiencia de Quito 1592:3r-4r). Allí, el fray mencionaba que había 
encontrado a su amigo fray Juan Rodríguez de la Fuente, y lo 
consultó sobre el “negocio” candente. Fray Juan le indicó “un 
capitulo de navarro” (precisamente el dieciocho, en el número 

cincuenta y cinco) que “asegura mi conciencia para poder sin 
escrúpulo della manifestar lo que” hasta la fecha había ocultado 
al corregidor Francisco de Mendoza y a la Real Audiencia (Real 
Audiencia de Quito 1592:3r).

Azpilcueta, en el mencionado número 55 del capítulo XVIII de su 
Manual de Confessores, manifestaba que

tápoco peccan , ni son murmuradores los que confiessan 
sus delitos, por descubrir a sus compañeros […] ni los 
confessores, que se lo aconsejan […] los cõfessores 
deven amonestar a los tales reos [culpables de delitos 
graves cuales ladrones, falsificadores de monedas, herejes, 
traidores, nigromantes, brujos y hechiceros], que discubran a 
los tales cõpañeros, cõmo en particular dixo Soto, y si no lo 
hazeē, peccá, a nuestro parecer, los vnos no lo descubriendo, 
y los otros no amonestando, y asbsolviédolos sin emédarse, 
ni tener proposito dello, cōtra derecho divino, y humano 
(Azpilcueta 1554:232-233).

Nuevamente, estamos ante el espinoso nudo que ponía en 
abierto conflicto el carácter individualista de la confesión 
sacramental, el cual se limitaba al examen de los pecados del 
penitente, con la necesidad de los tribunales de fuero externo 
de conocer la identidad de los cómplices en delitos graves  
para perseguirlos.

Se debe entender la mención del número 55 del capítulo XVIII 
dentro del planteamiento general de Azpilcueta acerca de la 
posibilidad de quebrantar el sigilo ante contingencias de suma 
gravedad, como delitos de herejía o crisis políticas. Azpilcueta 
realizaba en su Manual de Confessores una operación, basándose 
en la teología sacramental, para afirmar que el confesor tenía la 
obligación de respetar el secreto sacramental, a excepción de 
las situaciones en las cuales era necesario impedir la muerte, 
el daño al prójimo y a la república (Brambilla 2000:515-519; 
Prosperi 1996:225-228).

En efecto, un atento análisis de los documentos procesuales, 
muestra que fray Francisco había empleado estratégicamente los 
argumentos del Navarro con el fin de legitimar la ruptura del sigilo 
sacramental, aun cuando no los mencionaba de manera explícita, 
desde su aparición ante el Tribunal de la Real Audiencia. Allí 
dijo que el anónimo penitente había comunicado la información 
política “debajo de confission porque hizo forma dello de signarse 
y decir la confession” y pidió que “encargasse el secreto” de todo lo 
que había oído “debajo del sello de la confission” (Real Audiencia 
de Quito 1592:2). La insistencia en esos gestos del penitente – 
quien, puesto en rodilla y persignándose, encargó sus secretos 
bajo secreto de confesión - hace pensar que estamos ante una 
estrategia del confesor Francisco Ordóñez para legitimar la ruptura 
del sigilo sacramental. Se sospecha que fray Francisco conocía la 
diferencia entre confesión verdadera y confesión no sacramental 
planteada por Azpilcueta. Como ya se ha visto, basándose en 
otros autores, el Navarro afirmaba que la confesión sacramental 



314

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 La “siguridad” de Quito: el sigilo sacramental a prueba durante la crisis de la Alcabala (1594)

para ser verdadera no se limitaba a los gestos. No bastaba con 
que el penitente “se ponga de rodilla”, hiciera la señal de la cruz 
y revelara el secreto. Si faltaban el propósito de confesar y la 
absolución no se consideraba una verdadera confesión; por lo 
tanto, no obligaba al respeto del sigilo sacramental (Azpilcueta 
1554:231). Probablemente, el suprior Francisco Ordoñez conocía 
esta doctrina del Navarro, y estaba declarando en función 
de legitimar la ruptura del sigilo sacramental. De hecho, en el 
documento no se menciona la absolución, sino únicamente tres 
gestos —ponerse de rodillas, persignarse y declarar— que, 
según el Navarro, por sí solos no constituían el sacramento. 
Probablemente, el suprior sugería, aunque de manera implícita, 
que aquella no era una verdadera confesión sacramental y, por 
lo tanto, no estaba sujeta a la prohibición divina de quebrantar 
el sigilo. En definitiva, la declaración de fray Francisco ante el 
Tribunal de la Real Audiencia no equivalía al gravísimo delito de 
la ruptura del sigilo sacramental.

Otro indicio confirma que fray Francisco utilizó estratégicamente 
el planteamiento del Navarro, aun cuando no los mencionaba 
de manera explícita. En la mencionada misiva, fray Francisco no 
solo se respaldaba explícitamente en el número 55 del capítulo 
XVIII del Manual de Confessores, sino que también recurría, de 
manera implícita, a otro argumento de Azpilcueta. En efecto, 
declaraba que estaba dispuesto a narrar la verdad, pero “con 
protestación” de que “no se proceda efussion de sangre ni 
mutilación de miembro sino para que se remedien los daños que 
en el servicio de su majestad y de toda esa republica se espera” 
(Real Audiencia de Quito 1592:3r). Estas expresiones recalcaban 
el número 51 del capítulo XVIII del Manual de Confessores, 
donde Azpilcueta mencionaba que el sacerdote debía denunciar 
a pecadores y a pecados en contra de la república y del prójimo. 
Para no quedar irregular, al momento de descubrir la información 
el confesor debía manifestar que lo hacía para impedir aquellos 
males y no para condenar a los transgresores a “pena de sangre” 
(Azpilcueta 1554:231).

La carta se cerraba con el anhelado descubrimiento de la identidad 
del peligroso penitente, operación que fray Francisco también llevó 
a cabo, autorizado por el Navarro. El confesor reconoció que todo 
lo declarado anteriormente a la Real Audiencia era “pura y mera 
berdad”, pero que, cuando se le preguntó si había conversado 
con Francisco Moreno Costilla y contestó negativamente, estuvo 
mintiendo, con el afán de “no descubrir el secreto y que del daño 
que le resultase dello no viniese yo a quedar yrregular”. Ahora, 
con la lectura del Navarro, estaba “desengañado”, y además se 
consideraba en la “obligación a descubrillo” (Real Audiencia de 
Quito 1592:3r). Nuevamente, fray Francisco estaba siguiendo muy 
de cerca las palabras del Navarro, en el ya mencionado número 
51 del capítulo XVIII, donde afirmaba que “no pecca, antes haze 
lo que es obligado el que aquien cǔple denuncia los peccadores, 
y peccados: que se aparejan dañosos a la republica o al proximo 
[…] aun que denuncie trayciões ordenadas: homicidios: y otros 
delictos por los quales los descubiertos perdiesen la vida, no 

seria el irregular” (Azpilcueta 1554:231). Es así que fray Francisco 
llegó a revelar la información apetecida por la Real Audiencia, 
es decir, la identidad del penitente: se trataba de Francisco 
Moreno Costilla. Probablemente la Real Audiencia ya lo sabía 
o lo sospechaba, dado que, como se ha mencionado, la última 
pregunta del interrogatorio buscaba conocer si había conversado 
con tal señor (Real Audiencia de Quito 1592:3r).

En el Manual de Confessores de Navarro, fray Francisco halló 
incluso aquellos argumentos necesarios para delatar a los 
cómplices de Moreno Costilla. Este había invitado al confesor 
a hablar con otra persona, cuya identidad no reveló en su 
declaración inicial. En la carta, fray Francisco, respaldándose en 
el Navarro, indicaba que se trataba de Alfonso de Aguilar, alias 
“albañil”, cuyo hijo había sido condenado a la horca por la Real 
Audiencia, y por quien estaba dispuesto a dar el alma al diablo 
para vengarse. Además, fray Francisco escribió que Moreno 
Costilla, quien no podía hacerlo personalmente, le pidió que, en 
su lugar, hablara con tres o cuatro mestizos, a quienes él señaló 
mientras estaban en la plaza. También le indicó a otros dos 
mestizos “grandes traidores” (Real Audiencia de Quito 1592:3v).

Como resalta Lavallé, la relación entre fray Ordoñez y Moreno 
Costilla “había pasado los límites de una mera confesión casual” 
(Lavallé 1997:195). La administración del sacramento se había 
convertido en un espacio circunspecto para abordar secretos 
políticos. La ruptura del sigilo sacramental y la delación de fray 
Francisco Ordoñez le costaron a Moreno Costilla la encarcelación 
(Lavallé 1997:196).

En fin, el análisis realizado demuestra que fray Francisco Ordoñez 
transfirió la información obtenida en la confesión sacramental 
al Tribunal de la Real Audiencia de Quito mediante un complejo 
proceso, guiado por algunos consejeros y, sobre todo, por los 
argumentos de Azpilcueta. Gracias a este autor, se transformó 
una confesión verdadera en una confesión no sacramental; y 
así se aniquiló la prohibición, establecida por derecho divino 
positivo, de romper el sigilo sacramental. Es más, basándose en 
un razonamiento doctrinal, la prohibición de romper el secreto 
sacramental se transformó en una obligación de delatar al 
enemigo político y a sus cómplices ante la máxima autoridad. 
Esta operación estaba legitimada por la necesidad de preservar 
la “siguridad de la tierra” y de poner remedio a las amenazas 
contra la paz de la república.

Claramente, este proceso de legitimación de la ruptura del sigilo 
se hizo bajo presiones políticas. Fray Francisco dudó, pero fue 
el provincial de los dominicos, abiertamente aliado del tribunal 
local, quien lo instó a comunicarse con el corregidor, y este, a 
su vez, con la Real Audiencia. A su vez, la Real Audiencia lo 
hizo dudar más, hasta que, con la intervención del amigo, fray 
Juan Rodríguez de la Fuente, y con la aplicación de Azpilcueta, 
se legitimó completamente la disolución del sacramento de la 
penitencia y por consiguiente la ruptura del sigilo.



315

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 La “siguridad” de Quito: el sigilo sacramental a prueba durante la crisis de la Alcabala (1594)

5. Conclusiones
Antiguos fundamentos escriturales y teológicos, concilios 
ecuménicos y provinciales, el sínodo de 1570 y las sumas de 
casos de conciencia que circulaban en Quito en la segunda 
mitad del siglo XVI, coincidían en afirmar la inviolabilidad del 
sigilo sacramental. Todos, sin dudarlo, creían firmemente que tal 
obligación se fundaba en el derecho divino positivo: es decir, no 
existía ninguna posibilidad de violarla.

No obstante, este artículo ha demostrado que las apremiantes 
circunstancias políticas coloniales desafiaban los discursos 
normativos y teológicos. Para entender este proceso es 
necesario ahondar en la compleja naturaleza del sacramento de 
la penitencia.

En el Antiguo Régimen, el sacramento era una herramienta de 
consolación psicológica. Por lo tanto, resultaba de gran utilidad 
en el contexto social de Quito a fines del siglo XVI, una ciudad 
profundamente marcada por los efectos de la crisis de la alcabala. 
La sociedad quiteña estaba atravesada por conflictos, divisiones 
y rivalidades. Se cultivaban odios y sed de venganza, de especial 
manera en las familias directamente afectadas por los crueles 
castigos y ejecuciones de Pedro de Arana. Las frustraciones no 
solamente se originaban en la crisis de la alcabala, sino en el 
descontento general y en el resentimiento de algunos grupos 
sociales, como los mestizos, quienes se sentían excluidos en el 
nuevo orden social colonial que se estaba construyendo. Ante 
tales desajustes emocionales, la confesión se convertía en una 
opción para aquellos que buscaban sosiego o, por los menos, un 
espacio discreto para desahogarse.

A la vez, la confesión tridentina era concebida como un tribunal. 
El penitente debía confesar de manera integral todos los pecados 
cometidos, detallando números y especies. El confesor, en 
calidad de juez en fuero interno, debía juzgar y, eventualmente, 
absolver, basándose en las informaciones obtenidas. Claramente, 
la caracterización judicial de la confesión la convertía en una 
herramienta de control religioso, político y social de los feligreses. 
Otros tribunales de fuero externo requerían esas informaciones 
secretas para disciplinar y castigar tanto a los pecadores como 
a los delincuentes.

Se entiende, entonces, cómo el Tribunal de la Real Audiencia de 
Quito, máxima expresión del poder colonial local, ejerció presión 
sobre el sigilo sacramental y el sacramento de la penitencia al 
convocar e interrogar a fray Francisco. El texto de Azpilcueta 
otorgó las escapatorias que se estaban buscando. Además, 
existió un trasfondo de relaciones sociales y de poder que influyó 
en el proceso y en las decisiones del confesor.

Otros historiadores ya han señalado la circulación del Navarro en 
el Nuevo Mundo, aunque sin profundizar en cómo específicamente 
era utilizado. Este artículo, en cambio, examina detalladamente 
las estrategias, argumentaciones y relaciones sociales que 
determinaron su implementación.

De esta manera, se ha explorado la sutil frontera que dividía fuero 
interno y fuero externo, privado y público, conciencia y derecho, 
en el marco de las transformaciones que estaba atravesando la 
sociedad colonial en la edad de la confesionalización. Aquella 
frontera bien podía ser atropellada por el poder político cuando 
estaba en juego la “siguridad de la tierra”.

Referencias citadas
AA.VV. 

1978 [1570]. Primer Concilio de Quito. Revista del Instituto de 
Historia Eclesiástica 3-4:17-68

Alberigo, G. y A. Melloni. (editores). 
2013. Conciliorum Oecumenicorum Generaliumque Decreta/2. 

Editio Critica. The General councils of Latin Christendom 1. 
From Constantinople IV to Pavia-Siena (869 – 1424). Brepols 
Publishers, Turnhout.

Aramendi, B. M. 
2009. El Ramo de Bulas de la Santa Cruzada en el Tucumán 

colonial. Diálogo Andino. Revista de Historia, Geografía y 
Cultura Andina 33:59-74.

Archivo General de Indias [AGI], 
Patronato 191, R.12: 1-2. Quito 76.

Arigita y Lasa, D. 1895. 
El Doctor Navarro Don Martín de Azpilcueta y sus Obras. 

Estudio Histórico-Crítico. Imprenta Provincial á cargo de J. 
Ezquerro, Pamplona.	 Azpilcueta, M. 

1554. Manual de Confessores, y Penitentes, que clara y 
Brevemente Contiene la Universal, y Particular Decision 
de Quasi Todas las Dubdas, que en las Cōfessiones Suelé 
Ocurrir de los Peccados, Absoluciones, Restituciones, 
Censuras, Irregularidades. Iuan Ferrer, Toledo.

Barnes, M. 
1992. Catechism and confessionarios: distorting mirrors of 

andean societies. En Andean Cosmologies Through Time: 
Persistence and Emergence, editado por R. Dover, K. 
Seibold y J. McDowell, pp. 67-94. Indiana Univerisity Press, 
Bloomington.



316

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 La “siguridad” de Quito: el sigilo sacramental a prueba durante la crisis de la Alcabala (1594)

Barrientos García, J. 
2011. Repertorio de moral Económica (1526 – 1670). La Escuela 

de Salamanca y su Proyección. Eunsa, Pamplona.

Boer, W. De. 
2004. La Conquista dell’Anima: Fede, Disciplina e Ordine 

Pubblico Nella Milano della Controriforma. Traducido por A. 
Serafini. Einaudi, Torino.

Bragagnolo, M. 
2024. Books and the Production of Knowledge of Normativity 

in the Early Modern Period: The Case of Martín de 
Azpilcueta’s Manual de Confessores. En The Production 
of Knowledge of Normativity in the age of the Printing 
Press: Martín de Azpilcueta’s Manual de Confessores from 
a Global Perspective, editado por Manuela Bragagnolo,  
pp. 1-23. Brill, Leiden.

Brambilla, E. 
2000. Alle origini del Sant’Uffizio: Penitenza, Confessione e 

Giustizia Spirituale dal Medioevo al XXVI Secolo. Il Mulino, 
Bologna.

Chacama, J. 
2009. Imágenes y palabras, dos textos para un discurso: La 

prédica pastoral en los Andes coloniales. Doctrina de Codpa 
(Altos de Arica), siglo XVIII. Diálogo Andino 33:7-27.

Chiffoleau, J. 
2010. La Chiesa, il Segreto e l’Obbedienza. La Costruzione del 

Soggetto Politico nel Medioevo. Traducido por M. Vallerani. 
Il Mulino, Bologna.

Contreras, C. 
2020. La crisis demográfica del siglo XVI en los Andes: una 

discusión acerca de sus dimensiones y consecuencias. 
Diálogo Andino 61:7-25.

Dedenbach-Salazar, S. 
2018. ¿Sueles decir al hechicero: ‘Adivina para mí’? 

Funcionalidad gramatical en las traducciones al quechua de 
cinco confesionarios coloniales. Indiana 35:175-207.

Delumeau, J. 
1992. La Confessione e il Perdono. Le Difficoltà della 

Confessione dal XIII al XVIII secolo. Traducido por D. Griffini. 
Edizioni Paoline, Milano.

Estenssoro Fuchs, J. C. 
2003. Del Paganismo a la Santidad. La Incorporación de los 

indios del Perú al Catolicismo. 1532-1750. Traducido por  
G. Ramos. Instituto Francés de Estudios Andinos, Lima.

Feci, S. 
2008. Mazzolini, Silvestro. Dizionario Biografico degli Italiani 

- Volume 72. Istituto della Enciclopedia Italiana fondata da 
Giovanni Treccani. 

Fernández Terricabras, I. 
2000. Felipe II y el Clero Secular. La Aplicación del Concilio 

de Trento. Sociedad Estatal para la Conmemoración de los 
Centenarios de Felipe II y Carlos V, Madrid.

Ferreiro Hormazábal, J. 
2009. Antonio Ruiz de Montoya, Misionero y Místico. Los 

variados caminos de la Fe en el Virreinato Peruano (siglo 
XVII). Diálogo Andino 33:43-58.Freile, C. 

1994. Examen de aptitud para confesar tomado por el obispo 
de Quito, Pedro de la Peña, en 1534. Quitumbe 8:43-55.

Fugaro, D. 
2010. Libri antichi sulle Ande. Quindici anni di catalogazione di 

fondi librari antichi in Perú, Bolivia ed Ecuador (1995-2009). 
Cristianesimo Nella Storia 31:743-753.

Gandara, M. 
1947. Colección de Documentos Sobre el Obispado de Quito. 

Tomo II. 1583-1594. Archivo Municipal, Quito.

González Suárez, F. 
1892. Historia General de la República del Ecuador. Casa de la 

Cultura Ecuatoriana, Quito.

Guibovich Pérez, P. 
2024. Martín de Azpilcueta Navarro in the Andes (16th–17th 

Centuries). Traducido por C. Pereyra Plasencia. En The 
Production of Knowledge of Normativity in the age of the 
printing press: Martín de Azpilcueta’s manual de Confessores 
from a global Perspective, editado por M. Bragagnolo,  
pp. 167-185. Brill, Leiden.

Harrison, R. 
2014. Sin and Confession in Colonial Peru: Spanish-Quechua 

Penitential Texts, 1560-1650. University of Texas Press, 
Austin.

Hidalgo, J., Inostroza, X. y Nieto, M. 
2024. El rito de confesión y su significado cultural y político en 

las tradiciones prehispánica y colonial andinas:  a propósito 
del Padrón de confesiones de Codpa en 1785. Autoctonía. 
Revista de Ciencias Sociales e Historia, número especial 
VIII:628-759.

Landázuri, C. 
1983. De las Guerras Civiles a la Insurrección de las Alcabalas. 

En Nueva Historia del Ecuador. Volumen 3. Época colonial I, 
editado por E. Ayala, pp. 162-210. Universidad Andina Simón 
Bolívar - Corporación Editora Nacional, Quito.

Lavallé, B. 
1997. Quito y la crisis de la Alcabala (1580 – 1600). Corporación 

Editora Nacional, Quito.

Lavenia, V. 
2004. L’Infamia e il Perdono. Tributi, pene e Confessione 

Nella Teologia Morale della Prima età Moderna. Il Mulino, 
Bologna.



317

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 La “siguridad” de Quito: el sigilo sacramental a prueba durante la crisis de la Alcabala (1594)

Lopetegui, L.  
1945. Apuros en los confesonarios. Missionalia Hispánica 

2:571-584. López de Ayala, I. 

1847 [1564]. El Sacrosanto y Ecuménico Concilio de Trento. 
Traducido al Idioma Castellano por Ignacio Lopez de Ayala, 
con el texto Latino Corregido según la Edicion Auténtica 
de Roma Publicada en 1564. Imprenta de D. Ramon Martin 
Indár, Barcelona.

Mazzolini, S. 
1593. Summae Sylvestrinae quae Summa Summarum Merito 

Nuncupatur. Sumptibus Petri Landri, Lugduni.

Michaud-Quantin, P. 
1962. Sommes de Casuistique et manuels de Confession au 

Moyen Âge (XII-XVI Siècles). Edit. Nauwelaerts, Louvain; 
Librairie Giard, Lille. Librairie Dominicaine, Montreal.

Morong, G. 
1999. Textualidad hispana y dominación colonial: la 

construcción de la legitimidad hispana por el dominio del 
Tiwantinsuyu durante la administración toledana 1567-1572. 
Diálogo Andino 18:91-120.

Muguruza, I. 
2018. Del confesionario ibérico de la Contrarreforma a los 

manuales para confesores en la América colonial: el Manual 
de confesores y penitentes de Martín de Azpilcueta como 
texto de referencia. Indiana 35:29-53.

Nykiel, K. 
2019. Il sigillo confessionale e il segreto nella normativa 

canonica. Diritto e Religioni Anno XIV 1:15-26.

Pedraza, J. de. 
1668. Summa De Casos De Consciencia. En casa de M. Ferrer, T.

de la Peña, P. 
1574. Quito 76 N.18. 1574. Archivo General de Indias.

Prodi, P. 
2008. Una Historia de la Justicia: de la Pluralidad de los fueros 

al Dualismo Moderno entre Conciencia y Derecho. Traducido 
por L. Padilla López. Katz Editores, Madrid.

Prodi, P. 
2009. Settimo non Rubare. Furto e Mercato nella storia 

dell’Occidente. Il Mulino, Bologna.

Prosperi, A. 
1996. Tribunali della Coscienza. Inquisitori, Confessori, 

Missionari. Einaudi, Torino.

Prosperi, A. 
2003. II sigillo infranto: confessione e Inquisizione in Portogallo 

nel ‘700. En L’Inquisizione Romana. Letture e Ricerche, 
editado por A. Prosperi, pp. 413-434. Edizioni di Storia e 
Letteratura, Roma.

Prosperi, A. 
2009. Confessione e Dissimulazione (13 junio). En http://

journals.openedition.org/dossiersgrihl/3671 (13 junio 2024).

Real Audiencia de Quito. 
1592. Patronato, 191, R.12. Archivo General de Indias.

Tarantino, D. 
2016. Confesión y sigilo sacramental en el concilio lateranense 

IV: de la normativa a la reflexión doctrinal. Vergentis: Revista 
de Investigación de la Cátedra Internacional Conjunta 
Inocencio III 3:173-192.

Tejero Tejero, E. S/F. Azpilcueta, Martín de. Doctor Navarro. 
Diccionario Biográfico de la Real Academia de la Historia.

Tibesar, A. 
1947. Instructions for the confessors of conquistadores issued 

by the archbishop of Lima in 1560. The Americas 4:514-534.

Turrini, M. 
1991. La Coscienza e le Leggi. Morale e Diritto nei testi per la 

Confessione della prima età Moderna. Il Mulino, Bologna.

Vargas, J. M. 
1978. El primer sínodo de Quito. Revista del Instituto de 

Historia Eclesiástica 3-4:5-16.

Vargas Ugarte, R. 
1951. Concilios Limenses (1551-1772). Tipografía Peruana, 

Lima.

Villalba, J. 
1988. La intervención de la Iglesia en la revolución de las 

alcabalas, 1592-1593. Revista del Instituto De Historia 
Eclesiástica Ecuatoriana 9:35-71.

http://journals.openedition.org/dossiersgrihl/3671
http://journals.openedition.org/dossiersgrihl/3671

	_heading=h.78s9kpk6um83

