DIALOGO ANDINO N° 78, 2025

LA “SIGURIDAD” DE QUITO: EL SIGILO SACRAMENTAL A
PRUEBA DURANTE LA CRISIS DE LA ALCABALA (1594)

THE “SIGURIDAD” OF QUITO: THE SACRAMENTAL SEAL TESTED DURING
THE ALCABALA REVOLT (1594)

Fabio Giovanni Locatelli”  https://orcid.org/0000-0001-8215-414X

Resumen

El objetivo de este articulo es analizar un caso de ruptura del sigilo sacramental en la ciudad de Quito, a finales del siglo XVI. EI método utilizado
se basa en el andlisis de las normas que prohibian a los confesores quebrantar el sigilo, contenidas en los decretos de los concilios ecuménicos y
locales. También se examina el proceso de seleccion de confesores llevado a cabo por el obispo Pedro de la Pefia en 1574, en el cual se prescribia la
lectura de manuales que abordaban la prohibicién de romper el sigilo. Asimismo, en los exdmenes se trataban las condiciones politicas que ponfan en
riesgo el secreto sacramental, ante las cuales los confesores debian actuar con prudencia. Estas pautas se contrastan con un caso concreto: la crisis
de la alcabala, que sumid a la ciudad de Quito en una profunda zozobra en 1594. En este contexto, un confesor rompid el sigilo y se presentd ante el
Tribunal de la Real Audiencia para referir informacidn obtenida secretamente durante la administracion del sacramento. Este estudio demuestra que las
presiones del poder politico, frente a la necesidad de preservar la “siguridad de la tierra”, llevaron a sacrificar la inviolabilidad del secreto sacramental.

Palabras clave: Azpilcueta; Concilio de Trento; Confesionalizacién; Penitencia; Jurisdiccion.

Abstract

The objective of this article is to analyze a case of breaking the sacramental seal in Quito at the end of the 16th century. The methodology is based
on an examination of the norms prohibiting confessors from violating the sacramental seal, as outlined in the decrees of ecumenical and provincial
councils, as well as in the First Synod of Quito (1570). Additionally, it explores the process of selecting confessors conducted by Bishop Pedro
de la Pefia in 1574, which required the reading of manuals that emphasized the prohibition of breaking the seal of confession. The exams also
addressed political circumstances that could jeopardize the sacramental secret, requiring confessors to act with prudence. These guidelines are
then contrasted with a specific case from the Alcabala Revolt, which threw Quito into turmoil in 1594. In this context, a confessor broke the seal
of confession by appearing before the Court of the Real Audiencia to disclose information obtained during the administration of the sacrament.
This study demonstrates that political pressures, driven by the imperative to preserve the “siguridad de la tierra”, ultimately led to the sacrifice
of the inviolability of the sacramental seal.

Key words: Azpilcueta; Confessionalization,; Council of Trent; Penance; Jurisdiction

Fecha de recepcion: 10-07-2024  Fecha de aceptacion: 22-01-2025

Durante el siglo XVI, el sacramento de la penitencia se concebia
como una herramienta de poder, utilizada con la aspiracion de
lograr una evangelizacion profunda de las sociedades andinas
(Barnes 1992; Harrison 2014; Valenzuela 2007).

Para asegurar su eficacia y aceptacion social, a Iglesia catélica
establecié normas para protegerla y castigos en contra de los
malos sacerdotes que abusaban de ella. En este contexto se
cre6 el delito de solicitacion, el cual quedé bajo la jurisdiccion de
la Inquisicién.

Entre los malhechores sobresalian aquellos confesores que
divulgaban los secretos escuchados en confesion. Cuando
los confesores no eran discretos y revelaban a terceros la
informacion obtenida de los penitentes, causaban escandalo y
perdian credibilidad ante la sociedad. Por ello, los penitentes

podian llegar a disimular u omitir informacién sobre los pecados
cometidos, con el fin de protegerse de la imprudencia de los
confesores(DeBoer2004:60-61,272-278; Prosperi 1996:225-226).
De hecho, la Iglesia establecié normas, que iban desde el IV
Concilio de Letran (1215) hasta el Primer Sinodo de Quito (1570),
que castigaban severamente a los sacerdotes que quebrantaran
el sigilo sacramental.

A pesar de las prohibiciones y los severos castigos impuestos
por la Iglesia, la presién del poder colonial podia llevar a los
confesores a quebrantar el sigilo. En 1594, en el proceso en
contra de los culpables de la crisis de la alcabala que afect6 la
ciudad de Quito, intervino el confesor fray Francisco Ordéfiez ante
el Tribunal de la Real Audiencia. Comunicé informaciones que
habia obtenido en el marco de la administracién del sacramento
de la penitencia (Real Audiencia de Quito 1592).

* Universidad Laica Eloy Alfaro de Manabi, Manta. Correo electrénico: fabiogiovannilocatellizanchi@gmail.com



DIALOGO ANDINO N° 78, 2025

La crisis de la alcabala, que sumi6 a la ciudad de Quito en una
profunda zozobra, ha sido objeto de andlisis por parte de varios
historiadores, entre los que destaca a Federico Gonzalez Suarez
(1892 111:196-266), a Carlos Landazuri Camacho (1983:200-210) y,
principalmente, a Bernard Lavallé, quien ofreci6 el mayor trabajo
sobre el suceso (Lavallé 1997). Jorge Villalba ha estudiado el
papel de la Iglesia en la famosa crisis, evidenciando que muchos
miembros del clero “influyeron ampliamente y alin decisivamente
en la marcha de los acontecimientos” (Villalba 1988:35). En 1595,
el prior agustino, junto a siete religiosos de la orden, felicit6 al
rey por la superacion de la fase mas aguda de la crisis y por la
intervencion del visitador Esteban de Marafién (Villalba 1988:70).
Sin embargo, Villalba no menciona que fray Francisco Ordofiez,
suprior del convento de San Agustin, tenia una relacién cercana
con los sublevados. Asi lo refirig este mismo sacerdote ante el
Tribunal de la Real Audiencia en 1594, rompiendo el sigilo sobre
secretos que habfa oido durante la administracién del sacramento
de la penitencia (Real Audiencia de Quito 1592:3v).

La historia del sigilo sacramental se ha abordado desde enfoques
principalmente teoldgicos (Nykiel 2019; Tarantino 2016),
aunque algunos historiadores han evidenciado las brechas que
justificaban su quebrantamiento, especificamente cuando era
necesario proteger la ortodoxia, disciplinar los comportamientos
0 conservar el orden politico. El debate sobre las posibilidades
de negociar la ruptura del sigilo sacramental nacié en la Edad
Media, pero se impulsé intensamente en el siglo XVI ante la
necesidad de reprimir las herejias. En estos casos se negociaba
o legitimaba la ruptura del sigilo sacramental. Si el confesor
oia, en el marco de la penitencia sacramental, delitos contra
la fe catélica (como la bigamia, la solicitacion, etc.), debia
informar al penitente sobre la obligacion de presentar una
denuncia espontanea ante los inquisidores; de no hacerlo, la
responsabilidad recaia en el propio confesor. La ruptura legitima
del sigilo se justificaba ante la imperiosa necesidad de proteger
la replblica cristiana de los herejes (Brambilla 2000:515-519;
Prosperi  1996:225-228; Tarantino 2016:187-192). Asimismo,
se intentaba negociar la apertura del secreto sacramental en
la lucha contra otros pecados, con el fin de lograr la disciplina
social. Con “sigilismo” nos referimos a la polémica portuguesa
del siglo XVIII que manifestaba la tension entre la prohibicion
de romper el sigilo y la cruzada en contra de pecados sexuales
(Prosperi 2003). Aunque la ruptura legitima del sigilo sacramental
era crucial en la lucha contra la herejia y los pecados sexuales,
también se empleaba en situaciones de graves crisis politicas. De
hecho, el crimen haeresis se considera el padre del crimen lesae
maiestatis, es decir, la desobediencia a la autoridad. Bajo este
enfoque algunos teélogos medievales y modemnos planteaban
argumentos para desembarazar legitimamente los secretos de
confesion y asf salvaguardar la paz de la repablica (Chiffoleau
2010; Lavenia 2004:101-129; Prodi 2008:85-90; Prosperi 2009).

Este articulo demuestra que el desconcierto politico, provocado
por la crisis de la alcabala que afectd Quito en 1594, justificé la

La “siguridad” de Quito: el sigilo sacramental a prueba durante la crisis de la Alcabala (1594)

ruptura del sigilo sacramental en favor del Tribunal de la Real
Audiencia, mediante la aplicacién de argumentos del Manual de
Confessores, y Penitentes, que Clara y Brevemente Contiene la
Universal, y Particular Decision de Quasi Todas las Dubdas, que
en las Cafessiones Suelé Ocurrir de los Peccados, Absoluciones,
Restituciones, Censuras, Irregularidades —que se referird en
adelante como el Manual de Confessores— de Azpilcueta (1554).
La presente investigacién es un aporte a la comprension del
proceso de configuracion de las |abiles fronteras entre publico y
privado, entre fuero interno y fuero externo, entre esfera espiritual
y esfera temporal, en la temprana época colonial. Ademas,
este articulo constituye una valiosa contribucién al estudio del
proceso de confesionalizacion en el Virreinato del Perd, un tema
poco explorado en la historiografia, salvo por algunos ejemplos
aislados (Aramendi 2009; Hidalgo et al. 2024:639-642).

El método utilizado se basa, en primer lugar, en el anélisis de
las normas vigentes en Quito durante la segunda mitad del
siglo XVI que prohibian romper el sigilo sacramental. Se trata
de las prohibiciones establecidas en: los concilios ecuménicos,
y especificamente el capitulo XXI del IV Concilio de Letran del
1215, ratificado por el Tridentino; en las normas del Concilio
provincial de Lima (la Didcesis de Quito era sede sufraganea
de esta), es decir, el Il del 1567-1568; finalmente, se considera
la prohibicién de ruptura del sigilo pronunciada en el Primer
Sinodo de Quito (1570). También se analizan los registros de
los exdmenes de confesores realizados por el obispo Pedro
de la Pefia, en 1574. Se trata de una fuente excepcional
porque informa sobre los manuales de casos de conciencia en
boga, donde se abordaba el problema del sigilo sacramental.
Ademés, los examenes permiten conocer cdmo se formaban
sacerdotes capaces de conservar el sigilo sacramental, incluso
en circunstancias politicas desfavorables. Luego, se analiza la
ruptura del sigilo sacramental bajo la presion del Tribunal de la
Real Audiencia contra los responsables de la crisis de la alcabala.
Allf, el derecho candnico se vio tensionado: fue posible transferir
la informacién, obtenida de forma sacramental y secreta, al fuero
exterior, mediante la aplicacién del Manual de Confessores de
Azpilcueta. La operacion se justific porque los delitos de herejia
y lesa majestad obligaban a romper el sigilo sacramental y, por lo
tanto, a violar el sacramento de la penitencia. Todo se justificaba
por la gravedad de la contingencia politica: la crisis de la alcabala
habia puesto en peligro el orden colonial.

1. El Sigilo Sacramental. Del IV Concilio de Letran (1215)
al Sinodo de Quito (1570)

Para entender la ruptura del sigilo sacramental por parte de
fray Francisco Ordéfiez, es necesario conocer los fundamentos
normativos que establecian la inviolabilidad del secreto y
que estaban vigentes en el momento del proceso contra los
responsables de la crisis de la alcabala en 1594. Se trata de
decretos de concilios ecuménicos, como el IV Concilio de Letran
(1215) y el Concilio de Trento (1545-1563); el concilio provincial,
es decir, el Segundo (1567-1568) del Arzobispado de Lima; vy,




DIALOGO ANDINO N° 78, 2025

finalmente, del sinodo diocesano celebrado en Quito en 1570'.
Como veremos, dichos drganos colegiales abordaron, de manera
mas 0 menos concisa, la prohibicién de romper el sigilo.

La prohibicién tenia antiguos fundamentos escriturales y
teoldgicos; que, recién en 1215, se consolidaron en la constitucion
XXI del IV Concilio de Letran (Tarantino 2016:177-181). En aquel
lugar se definieron algunas reglas fundamentales del sacramento
de la penitencia: los fieles de ambos sexos, una vez adquirida
la capacidad ("ad annos discretionis”), estaban obligados a
confesar todos los pecados cometidos al propio parroco o a otro
sacerdote autorizado. El confesor debia ser discreto y cauto al
investigar diligentemente las circunstancias del pecado, para
dar las recomendaciones adecuadas. Estaba prohibido traicionar
la confianza del pecador, ya sea de palabra, con sefias o de
cualquier otro modo. Sin embargo, si el sacerdote tenia dudas
sobre una confesion, podia consultar a otra persona para
resolverlas, siempre y cuando ocultara la identidad del penitente.
Las penas para los transgresores eran gravisimas: 10s confesores
habladores eran depuestos del oficio sacerdotal y encarcelados
perpetuamente en un monasterio (Alberigo y Melloni 2013:178).
Es importante resaltar que la prohibicién de quebrantar el sigilo
sacramental era de derecho divino. Por lo tanto, quedaba vetada
cualquier posibilidad de alteracion por parte de los seres humanos
(Nykiel 2019:18; Tarantino 2016:185).

Entre los afios 1545 y 1563, el Concilio de Trento abordé el
sacramento de la penitencia en repetidas ocasiones. Delimito
aspectos teolégicos del sacramento (Lépez de Ayala 1847:46-73
[1564]) y recalcé la obligacién de todos los cristianos y de los
sacerdotes de confesarse, respectivamente, antes de recibir o de
administrar el sacramento de la eucaristia (Lopez de Ayala 1847
[1564]:119-120, 124). En la sesion XIV, se tratd ampliamente de
la penitencia: de su necesidad e institucion; de su relacién con
el bautismo; de su forma (las palabras “Ego te absolvo, etc.”),
materia (contricién, confesion y satisfaccion), obra y efecto (la
“reconciliacion con Dios” y la “serenidad de conciencia”). Se
resaltd la obligacién de todo cristiano de confesarse, al menos,
una vez al afio, por costumbre en cuaresma. También se disertd
sobre la absolucién como acta judicial y de los casos reservados
(Lépez de Ayala 1847 [1564]:135-153, 158-162 ). Se otorgd a los
obispos la potestad de seleccionar, mediante examen o por otros
medios, a los confesores de la respectiva didcesis (Lopez de
Ayala 1847 [1564]:263). El ordinario diocesano debia nombrar a
un candnigo penitenciario (Lopez de Ayala 1847 [1564]:302). Los
novios debian confesarse antes de contraer o, al menos, tres dias
antes de consumar el matrimonio (Lopez de Ayala 1847[1564]:281).
Se determind la obligacion de las religiosas de confesarse, a lo
menos, mensualmente. El obispo y los otros superiores debian
proporcionar a las monjas un confesor extraordinario dos o tres
veces al afo (Lopez de Ayala 1847 [1564]):342-343) . Es opinion

La “siguridad” de Quito: el sigilo sacramental a prueba durante la crisis de la Alcabala (1594)

comdn que el Concilio de Trento, al enfatizar el caracter judicial
del sacramento de la penitencia (Lépez de Ayala 1847 [1564]:147-
148, 160-161), lo erigié en una herramienta de poder para lograr
una evangelizacién profunda de las sociedades de la primera
Edad Moderna (De Boer 2004:58-66; Prodi 2008:262).

No obstante, el Concilio de Trento no traté directamente la
prohibicién de romper el sigilo, sino que se limité a recalcar
que la Iglesia catdlica, “desde su establecimiento”, utilizaba la
“confesion sacramental secreta”, la cual no era una invencion
humana, sino “mandada por precepto divino”, tal como se
establecié en la antigua constitucién XXI del IV Concilio de
Letrdn de 1215 (Lépez de Ayala 1847 [1564]:145-146, 159;
Tarantino 2016:187).

Mediante Cédula Real del 12 de julio de 1564, el rey Felipe Il
ordend la aplicacién del Concilio de Trento en los territorios de
la Corona (Fernandez 2000:110-112). Consecuentemente, se
celebraron concilios provinciales y sinodos diocesanos para su
acogimiento en el Imperio espafiol. El Segundo (1567-1568) y el
Tercer Concilio (1582-1583) del Arzobispado de Lima recibieron
y aplicaron el Tridentino a la regién andina. En la Didcesis de
Quito, en calidad de sede sufraganea del Arzobispado de Lima,
se celebré el primer sinodo diocesano en 1570, con la finalidad
de dar aplicacién a las resoluciones tridentinas y del Segundo
Concilio de Lima (Vargas 1978:8-11).

Curiosamente, aunque el Concilio de Trento no abord6 de
manera explicita la prohibicién de romper el sigilo sacramental,
limitindose a revalidar la constitucion XXI del IV Concilio
Lateranense de 1215, si lo hicieron el Il Concilio Limefio v el
sfnodo quitefio de 15707,

En el Segundo Concilio de Lima, realizado entre 1567 y 1568,
al que también asistié el obispo de Quito (Vargas Ugarte 1951;
:97), se aprobaron decretos destinados a prevenir conductas que
amenazaban la inviolabilidad del sigilo sacramental. Se decretd
que ningun sacerdote podia escuchar confesiones con la ayuda
del intérprete (Vargas Ugarte 1951; I:108). Otra constitucion
conciliar instrufa a los parrocos de indios sobre la importancia de
ensefiar a sus feligreses la relevancia de una confesién completa
para alcanzar la salvacion. Los confesores debian instar a los
penitentes a dejar de lado la vergiienza y persuadirlos de que
los crimenes confesados no serfan divulgados. Se sabia que
algunos sacerdotes, que ignoraban la lengua nativa, recurrian a
intérpretes, lo cual resultaba muy dafino. Por lo cual, se reiteraba
la prohibicién de hacerlo, y para los transgresores se aplicaba
una severa multa pecuniaria de “triginta aureorum” (Vargas
Ugarte 1951; 1:182-183). Se resaltaba que la administracién de
la penitencia era una de las principales obligaciones del parroco.
Si el parroco ignoraba la “indorum linguae”, el obispo o su

1 Ellyellll concilios limenses no trataban de manera especifica la prohibicién de romper el sigilo sacramental.

2 No es algo excepcional: en el derecho post tridentino de las iglesias particulares del continente europeo, las intervenciones sobre la violacién del sigilo sacramental formaban

parte de las practicas juridicas (Tarantino 2016:189).




DIALOGO ANDINO N° 78, 2025

representante (el vicario o el visitador) debia descontar parte del
salario del sacerdote para pagar a otro que pudiera confesar a los
indios en su lengua (Vargas Ugarte 1951; 1:184).

Para entender las decisiones tomadas en el concilio, se debe
considerar la brecha existente entre el modelo tridentino de
penitencia y la heterogeneidad lingliistica andina. Se dijo que el
Concilio de Trento enfatizé el caracter judicial del sacramento. El
confesor asumia el papel de juez: debfa juzgar y, eventualmente,
absolver al penitente (Lopez de Ayala 1847 [1564]:143-145, 147-
148, 159-161). Los sacerdotes no podian ejercer la potestad de
jueces sin conocimiento de causa, sin conocer en especie y de
manera individual cada uno de los pecados cometidos. Por lo
cual, los penitentes tenian la obligacién de confesar todos los
pecados mortales que recordaban haber cometido, como también
las circunstancias que mudaban las especies de los pecados
(Lépez de Ayala 1847 [1564]:143-145). Ante la exigencia de la
confesion completa, la Iglesia del Nuevo Mundo se encontraba
frente a un desafio crucial: para evangelizar de manera profunda
a los indigenas, era necesario superar las barreras lingiisticas.
En tanto que se desplegaban las estrategias para solucionar la
brecha idioméatica (mediante el aprendizaje de las lenguas nativas
por parte del clero y la difusién de la lengua general o del espafiol
entre |os indios), no se podia interrumpir la administracién de los
sacramentos. La salvacién no podia esperar; por eso, algunos
parrocos recurrian a los intérpretes para confesar a los indios.
Aun asi, segun el Il Concilio de Lima, en los Andes, el obstéculo
de la diferencia lingiistica no justificaba la ruptura del sigilo
sacramental mediante la utilizacion de intérpretes.

El Il Concilio de Lima, celebrado en los afios de 1582-1583,
no abordd la prohibicién de romper el sigilo. Este concilio se
considera un hito de la historia de la Iglesia andina: sancion6
el inicio de un nuevo proceso de evangelizacién profunda de la
sociedad colonial. En este contexto, se reiter¢ el papel crucial
del sacramento de la penitencia, en su acepcion tridentina
de tribunal, para el éxito de la evangelizacién (Chacama 2009;
Estenssoro Fuchs 2003; Ferreiro Hormazabal 2009). Recalcando
el contenido del Concilio de Trento y del Il Concilio de Lima,
el Il Concilio de Lima afirmaba la necesidad de la “entera
confesion de todos los pecados mortales [...] Por tanto si no
entienden bastantemente al que se confiesa, remitanle a otros
que saben més o aprendan ellos lo que no saben, pues no
puede ser buen juez el que da sententia en lo que no entiende”
(Vargas Ugarte 1951; :329). También mandaba la elaboracion de
una gufa trilingie, conocida como el confesionario, en espanol,
lengua del Cuzco y aymara, con el fin de resolver el problema
de la diferencia lingiistica (Vargas Ugarte 1951; 1:373). Dicha
guia fue publicada en 1585 (Estenssoro 2003:249-250). Sin
embargo, ni este confesionario, ni otros capitulos del Il Concilio
contemplaban la prohibicién de romper el sigilo sacramental.
Ademés, se ordenaba a los obispos, 0 en su ausencia al
presidente del cabildo en sede vacante, la publicacién de todos
los decretos de los dos concilios limefios (el Il y el Ill). La persona

La “siguridad” de Quito: el sigilo sacramental a prueba durante la crisis de la Alcabala (1594)

eclesiastica que presidia el cabildo durante la sede vacante,
como viniere a su naticia, tenia un plazo de un mes para publicar
los decretos; y, de no hacerlo, incurria en excomunién jpso facto
(Vargas Ugarte 1951; 1:370-371). Pese a ello, en la Diécesis de
Quito, donde con la muerte del obispo Pedro de la Pefia comenzé
una larga sede vacante (Gonzalez 1892; II:131-135, 148-156),
se recibid el lll Concilio de Lima, pero no se publicé hasta el
afo 1593 (Gandara 1947:505-508).

No obstante, en la Didcesis de Quito ya desde el sinodo del 1570
se afirmé enérgicamente la inviolabilidad del sigilo sacramental.
En ese entonces, el obispo Pedro de la Pefia habfa publicado el
Concilio de Trento. Ademas, el prelado se destaco por su papel
en la construccion de un orden tridentino en la di6eesis. A tal
fin, convocé el primer sinodo de Quito (Gonzalez 1892; 111:36-45;
Vargas 1978:5-8). Alli, entre algunas constituciones sobre la
administracion de los sacramentos a indios, se abordaba el
problema del sigilo sacramental. Después de tratar el concepto
del sacramento como “segunda tabla” de la salvacion después
del bautismo, la necesidad de la contricién para obtener la
absolucién, la obligacién de confesar los pecados una vez al afio,
y la necesidad de fomentar la practica de la confesion frecuente,
subrayd que era necesario “dar a entender a los indios que los
sacerdotes confesores no deben descubrir la confesion, y el que
la descubriere es castigado con grauisima pena y castigo [...] Y
esto se deue hacer y ensefiar porque los indios pierdan el temor
de descubrir sus pecados al confesor” (AA.VV. 1978 [1570]:57 ).

Observamos que en los Andes se atenuaba la intensidad de los
castigos contra los confesores que violaban el sigilo. EI Concilio
de Letran de 1215 establecia durfsimas penas en contra de los
sacerdotes que rompian el sigilo, como la deposicion del oficio
sacerdotal y la cadena perpetua. EI Concilio de Trento, aun
indirectamente, reiteraba aquella prohibicién y los respectivos
castigos. Por el contrario, los derechos de las iglesias andinas
(como también acontecia en Europa) legislaron expresamente
en funcién de proteger la inviolabilidad del sigilo sacramental.
No obstante, observamos que los castigos en contra de los
confesores transgresores se reducian. EI Segundo Concilio
de Lima establecia una multa en contra de los confesores
que utilizaban intérpretes, porque, claramente, esta conducta
socavaba el sigilo sacramental. El Sinodo de Quito establecia
una genérica “grauisima pena y castigo” contra quienes
descubrian confesiones, sin especificar a qué se referia
(AAVV. 1978 [1570]:57).

Por otra parte, el Sinodo de Quito enunciaba rotundamente
la gravedad de la cuestién: los confesores transgresores
deterioraban la aceptacion social del sacramento de la penitencia.
De hecho, la eficacia de la penitencia como tribunal dependia de
la colaboracién de los penitentes, quienes debian confesarse de
manera integral, indicando circunstancias, nimeros y especies
de los pecados. Para realizar confesiones completas, los indios
debian confiar en la discrecién del sacerdote. En su ausencia,




DIALOGO ANDINO N° 78, 2025

podian silenciar pecados o disimularlos ante el sacramento. Por
eso, se castigaba “con graufsima pena y castigo” a los confesores
habladores; y se debia persuadir a los indios de que el confesor
no divulgarfa sus secretos. La mala praxis de los confesores podia
dafar la aceptacion del sacramento de la penitencia y, por ende,
reducir las oportunidades para disciplinar las almas de los indios,
lo que dificultaba la conquista espiritual de la Diécesis de Quito.

2. La Formacion de Confesores Idoneos.
Mazzolini, Azpilcueta y Pedraza en Quito (1574)

Los marcos normativos establecidos por concilios y sinodos
representan un elemento clave para comprender los limites
de accién de los confesores, las prohibiciones impuestas y los
castigos aplicables a quienes violaban el sigilo sacramental.
No obstante, la préctica pastoral y la administracién de los
sacramentos exponian a los confesores a dudas que no siempre
podian resolverse mediante los decretos conciliares y sinodales.

Por esta razdn, los confesores de Quito debian guiarse a través
de textos de casos de conciencia o de teologia moral, los cuales
abordaban especificamente la prohibicién de violar el sigilo
sacramental. Estos textos circulaban en la ciudad durante
la segunda mitad del siglo XVI y servian como herramientas
fundamentales para resolver los dilemas practicos que surgian
en su labor pastoral.

Este hecho lo conocemos gracias a |as actas de los exdmenes de
confesores realizados en 1574 por el obispo Pedro de la Pefia, las
cuales ofrecen evidencia sobre la importancia de dichos textos
en la formacién y practica de los confesores de la época. Se ha
afirmado que la penitencia funcionaba como un tribunal, en el
que la jurisdiccién de todos los confesores, ya fueran regulares o
seculares, estaba sujeta a la autoridad del obispo. El Concilio de
Trento otorgaba a los obispos la facultad de seleccionar, ya sea
mediante exdmenes u otros métodos, y autorizar a los sacerdotes
que estarian habilitados para administrar el sacramento de la
confesién dentro de sus respectivas di6cesis (Lopez de Ayala
1847 [1564]:147-148, 263). El obispo Pedro de la Pefia aplico
el mencionado decreto tridentino, examinando a dieciséis
parrocos, seculares y regulares, de parroquias urbanas y rurales.
Estos exdmenes se llevaron a cabo entre el once de febrero y
el primero de abril de 1574 (Pefia 1574). Aunque el Concilio de
Trento no especificaba las modalidades ni las caracteristicas
que debia tener el examen, el analisis de los documentos revela
que el obispo seguia un orden preestablecido en su aplicacién.
El mismo ordinario diocesano, acompafiado por un notario (que
era un clérigo de la curia), interrogaba a los candidatos sobre
diversos aspectos teoldgicos y disciplinares relacionados con el
sacramento de la penitencia. Entre estos se inclufan el origen y
las condiciones del poder de absolver, las cualidades del confesor
idéneo, el conacimiento necesario para administrar la penitencia
y los casos reservados, entre otros elementos. Ademas, el obispo
evaluaba la destreza de los confesores al proponerles ejemplos de
confesiones dificiles y preguntarles cémo debian proceder en cada

La “siguridad” de Quito: el sigilo sacramental a prueba durante la crisis de la Alcabala (1594)

caso, poniendo a prueba su capacidad para resolver situaciones
complejas con base en los principios teoldgicos y pastorales. Un
ejemplo de esto era preguntar cémo proceder ante la confesion
de un conquistador cuyos indios encomendados se quejaban
de la explotacién que sufrian (Pefia 1574:6r). Indudablemente
se trataba de un problema moral que planteaba dificultades a
los confesores del siglo XVI (Lopetegui 1945; Tibesar 1947). De
igual manera, la confesién de los pulperos era mévil de muchos
obstéculos (Pefia 1574:13v). En el siglo XV, la Iglesia fomentaba
la santidad en la vida diaria, lo que inclufa disciplinar y guiar a los
mercaderes, quienes enfrentaban tentaciones de pecar contra el
séptimo mandamiento (Barrientos 2011; Prodi 2009). Otro tema
de gran relevancia era el problema del concubinato, considerado
un pecado contra el sacramento del matrimonio y una violacién
del sexto mandamiento. Por consiguiente, era abordado en los
examenes de confesores (Pefia 1574:13v). Estos y otros casos se
proponian a los candidatos. El obispo evaluaba a los sacerdotes
y, dependiendo de las capacidades, concedia las respectivas
licencias para administrar el sacramento de la penitencia.
Algunos estaban habilitados a confesar “todo genero de gentes”
(Pefia 1574:5r). Otros, por sus limitadas capacidades, recibian la
habilitacién para confesar solamente a las categorfas sociales
mas bajas. Por ejemplo, el padre Miguel Freile, por su “torpesa”,
solamente podia confesar a “gente menuda” de espafioles,
indios y mestizos, pero no a los comerciantes, ni a los “oficiales
de justicia” (Pefia 1574:17v). Por Gltimo, en el cierre de cada acta
de examen se encuentra la prueba de idoneidad lingiifstica, ya
sea en la lengua general o particular de los indios.

Cuando el obispo recibia respuestas inconsistentes o, peor,
cuando se percataba de la ignorancia de los candidatos,
recomendaba o, inclusive, imponia lecturas.

Algunas de ellas estaban orientadas a fortalecer las habilidades
linglifsticas. El confesor Juan Bautista Galdin estaba obligado a
“tener arte” de la lengua general de los indios (Pefia 1574:17r).
Francisco Gonzalez y Miguel Freile Mejia debian tener “un
confesonario” de la lengua general (Pefia 1574:17v). No sabemos
cudles textos eran especificamente: con “arte” entendemos
algin diccionario. Con “confesonario” tampoco lo conocemos,
dado que los confesonarios conocidos por la historiografia son
de épocas posteriores. Al respecto, Dedenbach-Salazar afirma
que los confesonarios en quechua del Perd colonial son cinco;
en 1585 se publicé el primero, y se cree que existié uno antes
del 1576 (Dedenbach-Salazar 2018:179). Debido a la escasez de
informacién, no sabemos si dichos libros abordaban de alguna
manera el sigilo sacramental.

Ademds, el obispo recomendaba (e incluso imponia de
manera obligatoria) otras lecturas, destinadas a fortalecer
los conocimientos doctrinales, teolégicos y legales sobre el
sacramento de la penitencia, en las que se abordaba la prohibicion
derevelarel secreto. Se trataba de libros de teologfa, canones y en
especial “sumas de personas doctas” o “de casos de conciencia”




DIALOGO ANDINO N° 78, 2025

(Pefia 1574:5r, 14r). En algunos casos, se encargaba uno, en
otros dos o tres libros. Cuando dichos textos no eran accesibles,
se permitfan otros, con la condicién de que su autor fuera una
persona “autentica”, “grave”, “docta” y “aprovada” (Pefia
1574:5v, 10v, 14r). El estudio de estos textos tenia como objetivo
suplir las carencias educativas del clero, especialmente de
aquellos que no habfan recibido educacién superior 0 no conocian
el latin. Por ejemplo, el canénigo Gémez de Tapia, preguntado
sobre casos de conciencia, “respondio razonablemente y con
mucha prudencia” la cual suplié su “falta de ciencia, porque
aunque no a estudiado theologia ni canones con la latinidad
muestra aver leydo libros” (Pefia 1574:22v). Si bien la ignorancia
era reconocida como un problema estructural, se mantenia una
actitud pragmatica orientada a solucionarlo, exigiendo esfuerzos
para remediarla. El clérigo preshitero Juan Yanez tenia ocho dias
de tiempo para comprar “la suma silvestrina, o la de navarro,
0 la de Pedraza, 0 otra que sea suma de casos de conciencia”
(Pefia 1574:10v). Dos confesores fueron amenazados: el padre
Francisco Gonzélez, quien tenfa un mes de tiempo para adquirir
“la suma de Navarro[...]y otros librillos [...] la suma silvestrina
y otra autentica so pena de veinte pesos”; de no hacerlo serfa
castigado “con mas rigor” (Pefia 1574:17v). Por su parte, el
padre Miguel Freile Mejia respondi6 “con alguna torpeca por la
falta que tiene de libros, y latinidad”. Por lo que también estaba
obligado, bajo pena de veinte pesos, a la adquisicion y estudio
de la suma del “Navarro y a otras si pudiere en romance” (Pefia
1574:17v). En otras palabras, las sumas de casos de conciencia
se impusieron de manera forzada. Su contenido es distintivo del
saber normativo que circul6 entre los confesores de la Didcesis
de Quito. A continuacién, se analizard qué mencionan estos
textos sobre la prohibicién de romper el sigilo.

La Silvestrina fue el texto mas encargado: fue impuesto a un total
de cinco sacerdotes (Pefia 1574:5r, 5v, 10r, 10v, 14r, 17v, 20v). Se
trata de la Summae Sylvestrinae quae Summa Summarum Merito
Nuncupatur —que se referird en adelante como Silvestrina—
del catedratico, predicador, prior, inquisidor y visitador general
Silvestro Mazzolini da Prierio (Priero, 1456 o 1457- Roma, 1527).
Este dominico fue autor de textos teoldgicos, devocionales e
inclusive tuvo participacion en las primeras fases de la polémica
en contra de Lutero. En 1508, compuso la Silvestrina, que circuld
en manuscrito antes de su primera impresién en 1514 (o 1515).
Tuvo cuarenta ediciones en el siglo XVI, convirtiéndose en la
obra méas exitosa de Mazzolini. El texto, inspirado en la obra de
Toméas de Aquino, estaba dirigido a los confesores y abordaba
setecientos temas de teologfa moral y derecho candnico,
organizados alfabéticamente. Estos temas eran representativos
de las sumas de confesores medievales (Feci 2008; Michaud-
Quantin 1962:101-103; Turrini 1991:85). Si bien no contamos con
estudios sobre la circulacién del texto en la ciudad de Quito, se
constata la presencia de obras de Mazzolini en el Fondo Jesuita
de Biblioteca Nacional Eugenio Espejo. De lo cual se desprende
que el texto circulé entre clérigos de la ciudad de Quito colonial,
aunque debido a la escasez de estudios y a la distancia de mas de

La “siguridad” de Quito: el sigilo sacramental a prueba durante la crisis de la Alcabala (1594)

cuatro siglos que nos separa del 1574, cuando en los examenes
se prescribia el texto, es dificil conocer exactamente qué edicién
se utilizé en aquellas circunstancias.

En la Silvestrina, Mazzolini abordaba el sigilo en la seccién
dedicada a la confesién sacramental, y especificamente en
la seccidn “Rursus de confessione lll. Quantium ad sigillum”.
Allf disertaba sobre diversas cuestiones, organizadas en trece
secciones, en torno a quién estaba obligado a guardar el sigilo;
si los penitentes podian ser forzados por otra persona a revelarlo
o incluso eximidos de él; si el sacerdote podia romperlo en casos
donde se manifestara algin dafio o pecado; o si, tras conocer en
confesion que un tal Sécrates habfa pecado con un tal Platén, el
confesor podia interrogar al propio Platén al respecto. Mazzolini
analizaba estas y otras cuestiones con detenimiento, baséandose
principalmente en Tomds de Aquino, asi como en otros tedlogos y
moralistas de la Edad Media (Mazzolini 1593; Pars Prima:168-172).

En la seccion dedicada a la palabra “secretum”’, Mazzolini
examinaba, a lo largo de tres péarrafos, algunos problemas
relacionados con la ruptura del sigilo de verdades bajo juramento.
Allf, consideraba la posibilidad de romper el secreto sacramental
y el juramento, en algunas circunstancias: cuando algo podia
hacer dafio injusto a otra persona; cuando algo urgente y
razonable podia provocar dafio fisico o espiritual a la repdblica
0 a una persona. Ante la amenaza de un asesinato, se podia
destapar el sigilo. También se lo podia hacer cuando una persona
estaba en conocimiento de que iba a haber algo injusto en contra
de la autoridad (Mazzolini 1593; Pars Segunda:400).

Se observa que, a pesar de las severas prohibiciones impuestas
por la Iglesia, mediante concilios ecuménicos y locales, en
contra de la ruptura del sigilo sacramental, en Quito, en 1574, se
conocia la Silvestrina, en la que su autor ofrecia posibilidades
de romper legitimamente el sigilo. Las excepciones a la
inviolabilidad del sigilo se permitian en casos extremos, cuando
estuviera en riesgo la vida de alguna persona o cuando se
amenazara el orden politico.

La Silvestrina era un texto de gran relevancia para la formacion
de los confesores, pero tenfa un gran defecto: era en latin. Por lo
tanto, su circulacién y el acceso a sus ideas estaban restringidos
a los elegidos que habian estudiado ese idioma. Era este el
caso del candnico Gémez Tapia. No habia estudiado “teologfa ni
canones”; pero “con la latinidad” mostraba haber “leydo libros”:
respondi6 a las preguntas del examen “razonablemente” y “con
mucha prudencia” (Pefia 1574:22v).

En los exdmenes de confesores, el obispo sugeria otro texto,
accesible a los sacerdotes que desconacian el latin. El candidato
Juan Baptista Galdin sabia que el sacerdote para ser confesor
idéneo debfa ser canonista o teélogo, o, en su alternativa, era
suficiente conocer el latin para leer las sumas de casos de
conciencia, “estudiandolas con diligencia”. Aunque crefa que




DIALOGO ANDINO N° 78, 2025

también aquel que no era “latino”, si estudiaba “con diligencia”
las “sumas en romance” bien podia administrar el sacramento
de la penitencia, por los menos a las personas de las categorias
sociales inferiores (Pefia 1574:16v-17r).

Una de estas sumas en romance, que se menciond repetidamente
en los exdmenes de 1574, era el Manual de Confessores de
Martin de Azpilcueta (Navarra, 1492 — Roma, 1586) (Lavenia
2004:219-264; Muguruza Roca 2018:30-34; Tejero Tejero s/f), que
fue recomendado a tres candidatos (Pefia 1574:5v, 10v, 17v, 18r).
Azpilcueta (conocido también con el apodo “Doctor Navarro”)
fue una celebridad del siglo XVI: famoso canénigo, prestigioso
catedratico, jurista, canonista y tratadista (Tejero Tejero s/f).
Su principal obra fue el Manual de Confessores, considerado
un verdadero best seller, que se editd en portugués, espanol,
latin, francés e italiano (Bragagnolo 2024:1-2; Guibovich Pérez
2024:168). Bragagnolo sefiala el extraordinario éxito del texto
dentro de su género, con alrededor de 270 ediciones, reediciones
y productos derivados entre 1549y 1640. Con todo, las ediciones
presentan diferentes niveles de complejidad, estructuras,
traducciones y adiciones. Es asi que el pequefio manual en lengua
vernacula se transformd en el Enchiridion en latin (Bragagnolo
2024:7-11). Se trata de una historia editorial muy compleja, y
también se produjeron “versiones abreviadas y «populares»”
(Muguruza Roca 2018:37). Se conoce que aparecieron versiones
denominadas Compendio y sumario o solo Sumario. Estas, de
bolsillo y de consulta répida, estaban estructuradas en formato
de preguntas y respuestas, y eran las que mas circulaban en
el Nuevo Mundo (Muguruza Roca 2018:43-44). En verdad, no
sabemos cudl era la edicion a la cual tenfan acceso los sacerdotes
examinados en Quito en 1574. Se descarta que fuera una version
de las denominadas Compendio y sumario o Sumario, puesto
que estas son posteriores a la fecha de los exdmenes (Arigita y
Lasa 1895:468). Por su parte, Guibovich sefiala la presencia del
libro en los Andes en el siglo XVII (Guibovich Pérez 2024:180-
182). En la Biblioteca del Convento de San Francisco de Quito
se hallan algunos ejemplares de la obra del Navarro: cuatro del
Manual de Confessores, en castellano, del 1557, 1568, 1570; y
tres ediciones del Enchiridion, sive Manuale confessariorum et
poenitentiumen latin, del 1575, 1579y 1584. En el Fondo Jesuita
de la Biblioteca Nacional del Ecuador se encuentran una edicion
del 1573 del mismo texto en latin y un ejemplar, también en latin,
del Manuale confessorum... ex hispano in latinum sermonem
versum (Fugaro 2010:748). Lo més probable es que, en 1574,
cuando se celebré el examen, circulara en la ciudad de Quito el
Manual de Confessores en castellano (Azpilcueta 1554).

El Navarro aseveraba la prohibicion de romper el sigilo
sacramental. En el capftulo “VIIl Del sello de la confession”,
de la edicién de la Manual de Confessores de 1554, Azpilcueta
(basédndose en Santo Tomds, Cayetano, Paludano, Hostiense y
Mazzolini, entre otras autoridades) afirmaba que la obligacion
de respetar el sello sacramental estaba determinada por la
ley divina natural y la divina positiva. Estaba prohibido revelar

La “siguridad” de Quito: el sigilo sacramental a prueba durante la crisis de la Alcabala (1594)

pecados mortales, veniales y sus circunstancias. La prohibicién se
extendfa asimismo después de la muerte del pecador (Azpilcueta
1554:28-29). Azpilcueta analizaba casos concretos en los cuales
se prohibia romper el sigilo. Por ejemplo, condenaba la costumbre
de los parrocos que confesaban grupalmente a los muchachos,
porque esta practica provocaba la fuga de informacién protegida
por el sello sacramental (Azpilcueta 1554:31). De la misma
manera, Azpilcueta, en el capitulo XVIII “Del XVIIl mandamiento,
No diras falso testimonio”, reiteraba la prohibicion de descubrir
el sigilo bajo tormentos: era preferible padecer diez veces la
muerte y mas veces las torturas, que romper el sigilo (Azpilcueta
1554:222). Ademaés, afirmaba que estaba prohibido divulgar
papeles hallados fortuitamente donde alguien tenia escritos sus
pecados para memoria de su confesion (Azpilcueta 1554:222).

De todas formas, algunas excepciones legitimaban el
quebrantamiento del sigilo. En el capitulo “VIII Del sello de
la confession”, Azpilcueta afirmaba que cuando el confesor
necesitaba asesoramiento sobre el manejo de algin pecado podia
consultar a otra persona, a condicion de proteger la identidad del
penitente (Azpilcueta 1554:31). No era esta una idea original del
Navarro: como ya se ha visto, lo habia establecido en 1215 el IV
Concilio de Letran (Alberigo y Melloni 2013:178). Adicionalmente,
Azpilcueta respaldandose en Toméas de Aquino, afirmaba que el
confesor tomado por testigo en un proceso bien podia deponer
lo oido en confesion, pero debia ocultar que lo habia escuchado
durante la administracién de este sacramento, simulando que
lo sabia por otra via (Azpilcueta 1554:31). Tampoco se quebraba
el sigilo cuando para hacerlo se obtenfa la autorizacién del
penitente (Azpilcueta 1554:31-32). En el capitulo XVIII “Del XVIII
mandamiento, No diras falso testimonio”, Azpilcueta afirmaba
que no era pecado sino obligacion denunciar a pecadores 0 a
pecados en contra del préjimo o de la “republica”. Esta operacién
se basaba en la obligacion, conforme a derecho, de impedir la
muerte, dafios a los préjimos, a la “republica” o a las almas.
Basandose en Cayetano, afirmaba que la obligacién de denunciar
traiciones que pusieran en riesgo vidas recaia también en los
sacerdotes. En cualquier caso, estos, para no quedar irregulares
al momento de descubrir la informacién, debfan protestar que
lo hacian para impedir aquellos males y no para condenar a los
transgresores a “pena de sangre” (Azpilcueta 1554:231).

El' Navarro introducfa, por lo tanto, la diferenciacion
entre confesion no sacramental y verdadera. El legitimo
descubrimiento del pecado no podia basarse en la informacion
obtenida de una confesion sacramental verdadera, ya que,
como él mismo afirmaba, “en ningun caso del mado se puede
descubrir”. Respaldandose en otros autores, mencionaba que la
confesion verdadera, en la cual el sigilo era inviolable, incluia
el propésito de confesar los pecados y la absolucion. Por otra
parte, la confesion no sacramental se limitaba a los gestos: a
que el penitente estuviera de rodillas, hecho la sefial de la cruz.
Conforme a Soto y a Cayetano, este tipo de confesion no obligaba
al sigilo sacramental (Azpilcueta 1554:231).

—

307



DIALOGO ANDINO N° 78, 2025

Finalmente, Azpilcueta, basédndose en Soto, mencionaba que
los confesores tenfan la obligacién de amonestar a los reos de
ciertos delitos (los ladrones, los que falsificaban monedas, los
herejes, los traidores, los nigromantes, los brujos, los hechiceros
y otros similares) para que revelaran la identidad de sus complices
(Azpilcueta 1554:233).

En fin, Azpilcueta resaltaba la inviolabilidad del sigilo, a costa de
perder la vida para no quebrarlo, pero, a la vez, introducia algunas
argumentaciones que se podian aprovechar para proteger el orden
politico. Bajo estos argumentos, los confesores podian revelar
informaciones secretas ante tribunales de fuero externo, y podian
(0, mejor dicho, debifan) fomentar las denuncias de los culpables
de ciertos crimenes graves. Es mas, era obligacién manifestar
secretos cuando peligraba la unidad de la Iglesia y cuando estaba
en juego la seguridad de la repblica. La legitimidad de la solucién
radicaba en la introduccion estratégica de una diferenciacion
entre confesiones verdaderas y otras no sacramentales, siendo
estas Ultimas las que levantaban la obligacién de proteger a toda
costa el sigilo sacramental. Como se verd en el presente articulo,
estos argumentos fueron aprovechados en el marco de la crisis
de la alcabala de 1594 para transferir la informacion obtenida
secretamente dentro de una confesion sacramental al Tribunal de
la Real Audiencia de Quito.

Finalmente, el obispo de Quito recomendd otro texto a un
candidato confesor (Pefia 1574:5v, 10v). Se trataba de un libro en
castellano: la Summa De Casos De Consciencia de fray Juan de
Pedraza. Sobre esta obray su autor no hallamos tanta informacion
como en los casos de Mazzolini vy, sobre todo, de Azpilcueta.
Tampoco disponemos de informacién sobre la presencia del texto
en las hibliotecas coloniales de la ciudad andina. La obra se
divide en dos libros. El primero aborda las cualidades del confesor
y del penitente, los predmbulos de la confesién, las preguntas
sobre los mandamientos y los siete pecados capitales, asi como
aquellas dirigidas a personas de ciertos oficios. También incluye
las palabras que el confesor debe dirigir al penitente después de
escuchar sus culpas, el tema de la penitencia y absolucion, la
repeticion de la confesién y los remedios para los escrdpulos. El
segundo libro aborda la suspension, la excomunién, el entredicho
y la irregularidad (Pedraza 1668).

El Pedraza, al inicio del primer libro, consideraba que el confesor
debfa tener cinco cualidades: poder de orden vy jurisdiccion,
conacimiento, prudencia, bondad y, finalmente, ‘ser secreto’, es
decir, que “ni por palabra ni por escripto ni por otra sefial descubra
la confesion” (Pedraza 1668:0-1v). Romper el sigilo estaba
en contra de la “ley natural y divina y humana”. Ni siquiera el
papa, aun imponiendo la excomunién, podia obligar al confesor a
romper el sigilo. Sien un juicio se le preguntaba bajo juramento al
confesor: “si fulano que oyo de penitécia hizo tal pecado”, él bien
podfa jurar que no lo sabfa, pues dicha informacién no la escuché
como hombre, sino como Dios. Finalmente, afirmaba Pedraza que
“gs tan fuerte este candado que ni por salvar el confessor su vida

La “siguridad” de Quito: el sigilo sacramental a prueba durante la crisis de la Alcabala (1594)

ni de todo el mundo puede ser abierto”. Indicaba que las penas
para los infractores eran la privacion de la dignidad sacerdotal y
la carcel perpetua (Pedraza 1668:1v). Recalcaba, de esta manera,
los castigos establecidos por el contenido del IV Concilio de
Letran de 1215.

Ciertamente ninguno de los tres autores mencionados se atrevia
a negar que el respeto del sigilo sacramental era una grave
obligacién de derecho natural y divino positivo. Se prohibia
severamente su ruptura. Es decir, coincidian con las normativas
establecidas por los concilios y por el sinodo mencionados. De
especial manera, como se ha observado, presentaban puntos
en comin con la antigua Constitucion XXI del IV Concilio de
Letrdn de 1215.

Aun asf, algunos planteamientos de estos autores reconocian
dificultades que exigian soluciones prudenciales ante situaciones
complejas. Ante los tribunales de fuero externo, se admitia el
ocultamiento de informacién, con la finalidad de proteger la
dignidad sacramental. Resultaba muy conflictivo conciliar el
respeto al sigilo sacramental con el cumplimiento del juramento
ante tribunales temporales. Aunque el mayor apremio era
representado por las calamidades politicas y las amenazas en
contra de la autoridad. Con las debidas precauciones y sélidos
argumentos, se podia tergiversar la prohibicién de romper el sigilo
sacramental para preservar la seguridad de la repdblica cristiana.

3. Del Sigilo Sacramental al “Acto Judicial Exterior”
en los Examenes de Confesores (1574)

Si bien es de gran utilidad conocer las normas conciliares y las
sumas de casos que circulaban en Quito, este acercamiento no
es suficiente para entender en profundidad las circunstancias
locales que presionaban sobre el sigilo sacramental.

Con el objetivo de conacer dichas circunstancias, es necesario
analizar algunas preguntas realizadas a dos candidatos
confesores, y sus respectivas respuestas. Alli, se profundizé en
el problema del sigilo sacramental. Los sacerdotes interrogados
sefialaron la existencia de condiciones politicas tan graves
que ponian en peligro la obligacién de custodiar el secreto
sacramental. Se trata de los candidatos Juan Dorado, examinado
el 13 de febrero de 1574, y Francisco Garci Jimenez, interrogado
el 16 del mismo mes (Pefia 1574:14v-15v, 18v-20v). Durante los
examenes, se puso a prueba a los sacerdotes para observar cémo
manejaban el sigilo sacramental ante los diferentes casos que
podian ocurrir en la Didcesis de Quito.

El examinador prob¢ al padre Francisco Garci Jiménez con respecto
a la ruptura del sigilo sacramental ante pecados comunes, como
hurtos y amancebamientos. Pregunté si, durante la confesion de
un ladrén, podia indagar si habfa robado solo o en complicidad
con otras personas; Y, en tal caso, jpodia preguntar la identidad
de los complices, para llegar a ellos, reprenderlos y asegurarse
de la restitucion de lo robado? ;Y en el caso de una mujer que




DIALOGO ANDINO N° 78, 2025

confesaba un adulterio, podia preguntar con quién lo cometid,
para reprehenderlo? El candidato contestd que no se podia, y lo
consideraba “error muy cercano a herejia, por el perjuicio grande
y dafio que se seguiria a los penitentes y al sacramento” (Pefia
1574:19r). Con esta respuesta, el padre demostraba saber que
el confesor estaba obligado por derecho divino a respetar el
sigilo sacramental. De hecho, el sacerdote consideraba que, por
tal error, el confesor merecia ser “gravemente castigado”. No
obstante, luego corrigié el tiro, especificando que tal infraccién
no se consideraba herejia, sino solamente un “gravisimo
peccado” (Pefia 1574:19r). Asimismo, el candidato Francisco
Garci Jiménez afirmé que cuando confesaba a mujeres indias
y mestizas, al inicio de la confesién debifa indicar la prohibicion
de mencionar a los complices de los pecados. Lo consideraba de
gran importancia porque cominmente estas mujeres terminaban
delatando pecados ajenos méas que los propios (Pefia 1574:19r).
Tal afirmacion revelaba el caracter individualista del sacramento
de la penitencia: solo se debifa centrar en escudrifiar los pecados
cometidos por el penitente, y no por otras personas. Finalmente,
el examinador pregunt6 a Francisco Garci Jiménez si, en alguna
circunstancia, el confesor podia romper el sigilo, y el padre
respondié negativamente, “en ningln caso” (Pefia 1574:19r). Con
sus respuestas, el sacerdote demostraba conocer la normativa
eclesiastica, conciliar y sinodal, asi como el contenido de las
sumas de casos de conciencia: romper el sigilo sacramental estaba
rigidamente prohibido por derecho divino natural y positivo.

Luego, en los exdmenes se manifestd que existian crimenes, como
la herejia, cuya gravedad ponfa en peligro el sigilo sacramental.
Cabe recordar que la herejia rebasaba la jurisdiccion del confesor,
ya que pertenecia a la jurisdiccion del Tribunal de la Inquisicion
0, en su ausencia, del tribunal episcopal. El tema heretical fue
abordado en el examen de los dos confesores. Primero, el padre
Juan Dorado, cura de la parroquia de San Sebastian de Quito, fue
preguntado sobre el caso hipotético de un penitente que confesara
ser “hereje, y affirmase por cathoélicas, ciertas proposiciones
heréticas, y dijese affirmativamente que el las tiene por catholicas
y que el las quiere seguir y morir dellas”. El candidato dijo que no
lo hubiera absuelto, y lo “comunicaria con personas doctas con
toda prudencia” (Pefia 1574:15r). El cura conocia la posibilidad de
comunicar la informacién recibida “con toda prudencia”, segin lo
establecido en la antigua constitucion XXl del IV Concilio de Letran
de 1215. Esta norma permitia que, si el confesor tenfa dudas sobre
el contenido de una confesién, pudiera consultar a otra persona,
siempre que se protegiera la identidad del penitente (Alberigo y
Melloni 2013:178). Ademds, se justificaba en la medida en que los
delitos de herejia no se consideraban pecados bajo la jurisdiccion
del tribunal de la penitencia, sino delitos sujetos a la jurisdiccion
del Tribunal de la Inquisicion.

El grave asunto de la confesion de practicas y proposiciones
hereticales fue tratado de manera mdas extensa en el examen
de Francisco Garci Jimenez, en el cual claramente se resaltd
que la delacién de herejes contravenia el sigilo sacramental. El

La “siguridad” de Quito: el sigilo sacramental a prueba durante la crisis de la Alcabala (1594)

examinador presentd al sacerdote el caso de la confesién de un
heresiarca que manifestara la existencia de algunos cémplices,
y que todos estuvieran resueltos a “proseguir en sus herejias”.
En tal caso, jel confesor tenia la obligacién de manifestarlo?
Contestd afirmativamente, pero sin revelar que habia obtenido
la informacién en el marco de una confesion. Afirmé ademés que
debia realizar la denuncia ante los inquisidores o, en su ausencia,
ante el obispo (Pefia 1574:19v). La respuesta se acercaba a la
opinién de Azpilcueta, quien, como se ha dicho, sostenfa que el
confesor, al ser tomado como testigo en un juicio, podia deponer
lo ofdo, siempre que ocultara que la informacién habia sido
obtenida en una confesion sacramental (Azpilcueta 1554:31).

El examinador, quien era el mismo obispo, interrumpi6 el
interrogatorio para dar paso a una amplia disertacién sobre la
herejia, en la que legitimé laruptura del sigilo ante tal transgresion
(Pefia 1574:19v-20v; Freile 1994:47). El ordinario diocesano
resaltaba la obligacion del confesor de advertir a los penitentes
herejes sobre la obligacién de realizar una denuncia espontanea
ante los inquisidores o, en su defecto, ante el mismo obispo. Si
los penitentes no lo hacian, la obligacién “debajo de peccado
mortal” recafa en el mismo confesor, para que las autoridades
“pongan remedio”. Resaltaba, ademas, que en casos de herejia
“ningun juramento, ni secreto quebranta” (Pefia 1574:19v). Se
desprendia, en ese contexto, que los casos de herejia estaban
excluidos de la jurisdiccion del confesor. Por lo tanto, la delacion
del confesor representaba una forma de trasladar la herejia del
tribunal sacramental al Tribunal de la Inquisicion, mas no era
“quebrantar el sigillo de cofision porque las tales no las tengo
por confesiones ni tal yntento” (Pefia 1574:20v). Las opiniones
del examinador se acercaban a la diferenciacién, ya mencionada,
entre confesion verdadera y confesion no sacramental planteada
por Navarro. Con este argumento, se podia romper legitimamente
el inquebrantable sigilo sacramental. Dado que, conforme a Soto
y a Cayetano, la confesion no sacramental no obligaba al respeto
del sigilo (Azpilcueta 1554:231).

Las preguntas, las dudas y la amplia disertacion sobre la
confesion de herejes reflejaban los desasosiegos de aquellos
afos dificiles para la Iglesia. En el siglo XVI, ante la avanzada
de la Reforma protestante, la respuesta catélica combatié a
los peligrosos herejes, reprimiéndolos con el tribunal de fe. En
1569, pocos afios antes de la celebracion de los examenes de
confesores en la ciudad de Quito (1574), se cre6 el Tribunal de la
Inquisicion de Lima, que ejercia su autoridad sobre la Didcesis
de Quito. Entendemos que las disertaciones de los examenes
sobre herejia son el fruto de la contrarreforma y del celo del
obispo, quien era autor del proceso de seleccién y examinador
de los confesores de Quito.

En los Andes existfan otros problemas, distintos a la herejia, que
ponian en riesgo la prohibicién de romper el sigilo sacramental:
los atentados contra la seguridad de las autoridades coloniales.
Con todo, existia una profunda conexién entre herejia y crimenes




DIALOGO ANDINO N° 78, 2025

politicos. En la teologfa medieval y moderna, el crimen haeresis
tenia una intima relacién con el crimen lesae maiestatis. De
la misma manera en que se procedia en casos de herejfa, era
posible hallar escapatorias para quebrantar el sigilo sacramental
y asi resguardar la seguridad de la rep(blica (Lavenia 2004:101-
129; Prodi 2008:85-90; Prosperi 2009). El 13 de febrero de 1574,
el examinador pregunté al ya mencionado padre Juan Dorado
qué harfa si oyera en confesién que algunas personas estaban
“conjuradas” para asesinar a una autoridad, como el virrey, el
obispo, el presidente de la Real Audiencia o los oidores: si “lo
avisarfa a ellos y en este caso podria descubrir el sigillo de la
confesion”. El cura de San Sebastian contesté que de “ninguna
manera” se podia quebrar el sigilo; pero, “por rodeos”, con
prudencia y sin revelar que la informacién provenia de una
confesion, podia alertar a las autoridades amenazadas (Pefia
1574:15r). También el padre Jiménez fue interrogado sobre el
mismo asunto: ;Qué debia hacer si un penitente le confesaba
que él y otras personas buscaban matar al virrey, al obispo,
quemar la ciudad o “alzarse”? En estos casos y en otros similares
jse podia “descubrir estas celadas [...] y revelar la confesion”
para poner enmienda? Jiménez consideraba que si, podia
avisar a las autoridades, pero sin indicar que habia obtenido
la informacion de una confesién sacramental. Por ende, esto
no significaba “revelar la confesion” (Pefia 1574:19r). Ambos
candidatos resolvieron astutamente la dificultad planteada
por el examinador: armonizaron la necesidad de preservar el
sacramento de la penitencia con la urgencia de salvaguardar la
seguridad de la repdblica. La disimulacién venia en ayuda de los
confesores. De otro modo, se afectaba la dignidad del sacramento
y su aceptacidn, dado que, como se ha observado, esta dependia
de la confianza de los penitentes.

Luego, el examinador, en ambos examenes, planted la posibilidad
de que la autoridad intentara conocer la identidad de los
penitentes para perseguirlos. Este es un aspecto clave, en el que
el tribunal de la penitencia entraba en conflicto con los tribunales
de fuero externo. Como ya se menciond, durante el examen,
Francisco Garci Jiménez habia declarado que, al confesar a
mujeres, especialmente a indias y a mestizas, solia advertirlas al
inicio de la confesidn que no debian revelar nombres de persona,
ni descubrir a los cémplices del pecado (Pefia 1574:19r). En efecto,
el sacramento de la penitencia era individualista: solamente
se centraba en los pecados cometidos por el individuo, y no
se debfa conocer las identidades de los cémplices. En cambio,
los tribunales de fuero externo, como la Inquisicion o la Real
Audiencia, que perseguian delitos contra la seguridad y unidad
de la republica cristiana, necesitaban conocer las identidades de
los cdmplices con el fin de capturarlos y castigarlos. Se pregunté
a Juan Dorado qué haria si el papa, el rey o el obispo trataban
de obligarlo, bajo juramento y con severas censuras, a delatar
el nombre del penitente. El cura de San Sebastian contestd que
no estaba obligado a delatarlo. Solamente se hubiera limitado a
avisar que “se guardasen y mirasen por siy por su repdblica”, sin
mencionar que habia obtenido informaciones de una confesion

La “siguridad” de Quito: el sigilo sacramental a prueba durante la crisis de la Alcabala (1594)

sacramental. De no ser asi, las autoridades habrian ordenado
investigar quién se habia confesado con él en aquellos dias,
para torturarlo hasta obtener la identidad de los terroristas.
Esto, segln el cura, estaba en “perjuicio, y aborrecimiento, del
sacramento, de la penitencia” (Pefia 1574:15r). La misma pregunta
se plante6 a Francisco Garci Jiménez: ;Qué harfa si el virrey lo
obligara a declarar bajo juramento, o el obispo lo amenazara
con censuras, para conocer si la informacién derivaba de una
confesion sacramental? A diferencia de Juan Dorado, Francisco
Garci Jimenez no conocia la respuesta en este caso en que se
solicitaba la informacién “por auto judicial” (Pefia 1574:19v).

El' examinador aprovechd esa ocasion para explicar que los
confesores debian evitar a toda costa trasladar la informacién de
origen sacramental hacia el tribunal secular. Indic6 que estos casos
y semejantes acontecian de “ordinario” en “estos reinos”. En tal
ocasion, el confesor debia actuar con “mucha prudencia”, porque
la experiencia ensefiaba que “muchos burladores” inventaban
chismes para “atemorizar” o “acobardar” a las autoridades,
como, segin el examinador, habia pasado al Virrey Francisco
de Toledo y al Gobernador de Popayan. Ante lo cual, el confesor
debia tener “mucha prudencia y cautela” en manifestarlo, para
que “no se venga en noticia de las personas”, es decir, sin revelar
las identidades de los revoltosos. El confesor debia comunicarlo a
las autoridades a solas “certificando la verdad c6 prudencia”, para
evitar que la utilizacién de aquella informacién por “acto judicial
exterior donde venga a tratarse publicidad de la cofesion”, asi
como habia acontecido en Popayan “donde tantos males se an
seguido” (Pefia 1574:19v). Dicho de otro modo, se debia evitar a
toda costa que las noticias del tribunal de la penitencia pasaran
a un tribunal de fuero externo, ya que este escandalo afectaba la
dignidad del sacramento.

En Gltimo término, los concilios, el sinodo y las sumas de casos
de conciencia no agotaban todo el abanico de situaciones
que podfan presentarse en el Virreinato del Perd. Por lo cual,
los confesores se entrenaban a partir de casos extraidos
directamente de las experiencias politicas andinas, como
fueron los acontecimientos del Virrey Toledo y de Popayan. El
examinador conocia que las circunstancias politicas coloniales
podian provocar el quebrantamiento del sigilo sacramental,
y llevar a transferir la informacion obtenida en el tribunal
sacramental a tribunales seculares, lo que afectaria gravemente
el sacramento de la penitencia.

4. El Sigilo Sacramental a prueba en la crisis de la
Alcabala (1594)

A distancia de algunos afios, en 1594, en el marco de la crisis de
la alcabala que afectd la ciudad de Quito, se pusieron a prueba
las teorias sobre el sigilo promulgadas en concilios, manuales de
casos de conciencia y en los examenes de confesores.

Como se mencion6 en la introduccidn del presente articulo, esta
crisis ha sido estudiada por varios historiadores, entre los cuales




DIALOGO ANDINO N° 78, 2025

se destacan a Gonzélez Suérez (1892; 111:196-266), a Landazuri
(1983:200-210) y a Lavallé (1997).

La imposicion de la alcabala se decidi¢ a raiz de la bancarrota
de la Corona, ante la cual fue necesario ejercer una creciente
presion fiscal en los virreinatos americanos, en el marco de
un proceso de modernizacion politica y econdmica que habia
arrancado en décadas anteriores (Contreras 2020; Morong 1999).
Entre las medidas tomadas, la Cédula Real del uno de noviembre
de 1591 establecid la alcabala. Esta consistia en un cobro del
2% sobre las ventas de comercios y mercados publicos. Se
exoneraban las ventas de productos para uso personal de indios,
clérigos v religiosos. El nuevo gravamen se recibié en Quito en
el mes de julio de 1592, y se preveia su aplicacion en la ciudad
andina a partir del quince de agosto (Gonzalez 1892; 111:196-197;
Landazuri 1983:201; Lavallé 1997:16). La imposicién del nuevo
impuesto puso a temblar las fragiles estructuras de poder de la
Real Audiencia de Quito.

La crisis alcanz6 el cenit en los afios 1592 y 1593, y se controlé
con violencia. Como se ha sefialado, la recaudacidn, establecida
en la Cédula Real del uno de noviembre de 1591, debia empezar
en el mes de agosto de 1592. El Cabildo, encabezado por
Moreno Bellido, se resistié a la imposicion, con el apoyo de las
multitudes de la ciudad. Al otro lado del frente, se atrincherd la
Real Audiencia, representada por el odiado presidente Manuel
Barros de San Millan, aunque habia divisiones y rivalidades
entre los oidores. En la ciudad, la tensién aumentaba. Durante
meses, Quito fue objeto de zozobras, como un atentado en contra
de Moreno Bellido, el encarcelamiento del presidente de la Real
Audiencia Barros de San Millan entre otros graves desmanes.
Por lo tanto, el Virrey envid a Pedro de Arana al frente de una
expedicién improvisada para restablecer el orden. Los repetidos
rumores, acerca de la inminente llegada de Arana, generaban
tensiones. Después de largos y desesperantes meses, en marzo
de 1593, llegd Esteban Marafén, quien iba a asumir el cargo de
presidente de la Audiencia. En el mes de abril del mismo afio,
llegé Pedro de Arana también, quien ajusticié a 17 personas y
deportd a Lima a nueve culpables de la crisis (Gonzalez 1892;
[11:196-266; Landazuri 1983:204-208; Lavallé 1997:143-188).

Algunos historiadores resaltan la crueldad de Arana,
sentenciando a los sublevados (Landazuri 1983:208). Gonzélez
consideraba que los reos:

eran ejecutados por la noche y 4 la madrugada amanecian
los cadaveres colgados de los balcones de sus propias casas:
& ninguno se le daba tiempo més que para confesarse de
prisa y no se hacian sumarios, porque Arana los consideraba
como superfluos, estando patente el delito de traicién al
Rey y rebelién contra sus representantes. Arana [...] usurpd
el poder de juzgar y condend & muerte, sin guardar con las
infelices victimas que cayeron en sus manos, formula alguna
ni manera de juicio (Gonzélez 1892; 11:243).

La “siguridad” de Quito: el sigilo sacramental a prueba durante la crisis de la Alcabala (1594)

A la salida de Arana “la ciudad estaba aterrada: las familias
en honda desolacion” (Gonzalez 1892; IIl:244). Finalmente, se
impuso la alcabala de manera “improvisada y parcial”, a partir
del 11 de mayo de 1593 (Lavallé 1997:210-212).

Aunque la crisis alcanzé su punto mas algido entre 1592 y 1593,
no se resolvié definitivamente hasta 1599. La justicia sumaria
de Arana dejé en la memoria urbana, y de especial manera, en
las familias de los ejecutados, un legado de horror, frustracion,
resentimiento y sed de venganza (Lavallé 1997:205-212).

En este contexto, Lavallé menciona un episodio ocurrido a
principios de 1594 la comparecencia del suprior del orden
agustino, fray Francisco Ordéfiez, ante la Real Audiencia, para
relatar informaciones que habia escuchado en el marco de una
confesion sacramental (Lavallé 1997:194-196).

Por ello, conviene analizar el juicio para examinar el contenido de
la declaracién del confesor y, en especial, para comprender las
circunstancias que llevaron a la ruptura del sigilo sacramental.
Estamos ante un juicio en contra de Francisco Moreno Costilla.
Este, en 1592, desde Latacunga, habia advertido a la Real
Audiencia sobre los peligros que la amenazaban. Sin embargo,
decepcionado por no haber sido recompensado adecuadamente,
cambid de bando (Lavallé 1997:151, 195). El documento describe
que, el mes enero de 1594, el presidente y oidores de la Real
Audiencia convocaron al padre Francisco Ordofiez, suprior del
orden de San Agustin en Quito, para obtener informaciones en
contra de Moreno Costilla (Real Audiencia de Quito 1592:1).
Probablemente, los oidores del tribunal conocfan que el sacerdote
celaba informacién valiosa, asi como la manifiesta Lavallé: se
trataba de “unos rumores inquietantes que circulaban de boca en
boca en cierto medios” (Lavallé 1997:194). Una vez obtenida la
autorizacion del visitador de la orden, fray Francisco se presentd
a declarar (Real Audiencia de Quito 1592:1).

En la primera parte de su declaracion, el sacerdote reveld
que, cuarenta dias antes, mientras se encontraba en su celda
en el convento de San Agustin, en Quito, un hombre de la
ciudad se arrodillé y confesé informacidn trascendental sobre
la crisis de la alcabala. Empezd a narrar algunos episodios
relacionados con “la rebelién Pasada™: el penitente afirmé
que habfa estado en contra la entrada de Pedro de Arana a la
ciudad, y que lo consideraba un hombre “peligroso”. También
menciond la existencia de intrigas entre personas de la
ciudad, entre las cuales “muchos mestizos” que confabulaban
para hacer “pedacos” a los oficiales de la Real Audiencia de
Quito, y especialmente a dos o tres de ellos (Real Audiencia
de Quito 1592:1). Cabe sefialar que los mestizos, juntos a los
soldados, fueron los principales protagonistas de la crisis de la
alcabala. Esto no se debia solo al rechazo del nuevo impuesto,
sino también a la decepcién y frustracién que sentian en una
sociedad estratificada que los exclufa (Lavallé 1997: 91-114).




DIALOGO ANDINO N° 78, 2025

El relato del penitente era sintomatico de rencores profundos
que caracterizaban la crisis de la alcabala. A raiz de los severos
castigos impartidos, los comportamientos ambiguos de uno de
los lideres y la decepcionante actitud de la Real Audiencia, estos
sentimientos se intensificaron atn mas (Lavallé 1997:194; Real
Audiencia de Quito 1592:1-1v).

El confesor Francisco Ordofiez refiri6 a la Real Audiencia que
habia tratado de “disuadir y quitar de aquel proposito” de
venganza, con “buenas razones y persuaciones”, recordandole
que “lo principal era servir a dios y al rey”, y que mas bien
pensard en su familia y en sus bienes (Real Audiencia de Quito
1592:1v). Las palabras del confesor podrian entenderse como un
intento de tranquilizar al penitente en el contexto de la crisis de la
alcabala, la cual, como se ha mencionado, generd una profunda
conmocion entre los quitefios. En efecto, durante el Antiguo
Régimen, la confesion no solo funcionaba como un tribunal, sino
también como una herramienta de consuelo psicolégico, a la que
los feligreses recurrian en busca de alivio (Delumeau 1992). El
mismo Concilio de Trento habfa establecido que el sacramento
de la penitencia causaba como obra y efecto la “reconciliacion
con Dios”, de la cual las personas devotas alcanzaban “serenidad
de conciencia, asi como un estraordinario consuelo de espiritu’.”
(Lépez de Ayala 1847:140 [1564]).

Por cierto, el penitente no buscaba (0 no solamente) apoyo
emacional; su principal intencién era conjurar en contra de las
autoridades coloniales. Bajo el marco de la administracién del
sacramento y protegido por el sigilo sacramental, el feligrés
propuso al cura organizar una reunion con dos personas, una de
las cuales albergaba un profundo resentimiento hacia los oidores,
ya que era padre de uno de los ahorcados (Real Audiencia de
Quito 1592:1v). Claramente, la confesion sacramental se habia
convertido en ocasion para coordinar pemiciosas intrigas. Lavallé
sostiene que el contenido politico de aquella confesion surgié
debido a la cercania existente entre el bando de los revoltosos y
los agustinos (Lavallé 1997:195). No obstante, el padre Francisco
informd a la Real Audiencia que habia rechazado la propuesta
del penitente, diciéndole que no estaba interesado y que nunca
mas hablara con él sobre ese “negocio” (Real Audiencia de Quito
1592:1v). Finalmente, aquella peculiar confesién sacramental
concluyd con las insistentes amonestaciones del penitente, quien
reclamé al confesor el respeto del “sello de la confission” (Real
Audiencia de Quito 1592:2). Evidentemente, queria asegurarse de
la absoluta privacidad de aquellos candentes secretos politicos.

Al parecer, el confesor, al transferir informacion obtenida durante
la confesion sacramental al Tribunal de la Real Audiencia, habia
traicionado tanto al penitente como a la Iglesia catdlica. Se
ha visto que las sumas de casos de conciencia, recomendadas
por el obispo de Quito Pedro de la Pefia a los confesores
examinados en 1574, establecian algunas excepciones para
permitir la delacién de ciertas informaciones obtenidas bajo el
sigilo sacramental; particularmente, cuando la informacién oida

La “siguridad” de Quito: el sigilo sacramental a prueba durante la crisis de la Alcabala (1594)

en confesiones era sobre potenciales amenazas de muerte en
contra de las autoridades. No obstante, se prohibia mencionar
la procedencia sacramental de la informacién, con la finalidad
de proteger la dignidad de este sacramento (Azpilcueta 1554:31
y 231; Mazzolini 1593:400). Esta prohibicién fue reiterada en las
preguntas y respuestas formuladas durante los mencionados
examenes de confesores (Pefia 1574:15ry 19r).

En efecto, fray Francisco Ordofiez cuestioné aquella confesion
sacramental y solicité la asistencia de otro colega antes
de presentarse ante el Tribunal de la Real Audiencia. En su
declaracion ante este tribunal, el sacerdote explic que, nueve
o diez dias después de haber recibido la confesion, comenz6 a
experimentar “escrdpulo en su conciencia” (Real Audiencia
de Quito 1592:2r). En otras palabras, el fraile reconocié que el
caso presentaba ciertas dificultades y que, para resolverlo, era
necesario consultar compilaciones de casos de conciencia (como
aquellas de los mencionados autores Mazzolini, Azpilcueta y
Pedraza, entre otros). En alternativa, el confesor podia acudir a
algun experto de teologia moral para resolver la dificultad, sin
revelar la identidad del penitente. Esta préctica era autorizada
ya desde el IV Concilio de Letran y sus ecos se hallan en una de
las sumas mencionadas (Alberigo y Melloni 2013:178; Azpilcueta
1554:31). No sabemos si fray Francisco intentd resolver la duda
con los libros. Lo que si sabemos es que optd por la segunda
opcion: sali¢ de la ciudad de Quito en busca de fray Jerénimo
de Mendoza, el provincial de la orden de Santo Domingo (Real
Audiencia de Quito 1592:2r). Resulta llamativo que el suprior
agustino recurriera a la autoridad de otra orden. Es posible que lo
hiciera debido a cierta cercanfa entre ambos o a la reputacion de
fray Jerénimo como experto en casos de conciencia. Sin embargo,
es probable que la decisién haya tenido un trasfondo politico,
ya que Jerénimo de Mendoza era conocido por su respaldo
incondicional a las decisiones reales. En efecto, el 30 de julio
de 1592 se presentd ante la Real Audiencia para denunciar una
conspiracion destinada a asesinar al presidente y a los oidores,
aunque no revel6 la identidad de los implicados (Gonzalez 1892;
I11:264; Lavallé 1997:148 y 195; Villalba 1988:44). De hecho, el
consejo de fray Jerdnimo se acomodaba al respeto del orden
politico colonial, mas que a preocupaciones sacramentales:
indic6 a fray Francisco que debia considerar el “servicio de dios
y del rrey”, y debia estar dispuesto a perder su vida con tanto
de comunicar aquella informacién al corregidor Francisco de
Mendoza. Asf, el padre Francisco Ordofiez traiciond al penitente y
acudid al corregidor para comunicar lo que sabfa, tal cual declaré
antes a la Real Audiencia (Real Audiencia de Quito 1592:2r).
Verosimilmente, este tribunal convocé al fray después de haber
sido informado por el corregidor.

La delacion ante la Real Audiencia enfrentd a fray Francisco
ante otros dilemas. Durante el proceso, los jueces sometieron a
fray Francisco a preguntas orientadas a conocer la identidad
de las dos personas con las cuales el penitente lo mandé a
conversar, porque consideraban que «tanto ynporta» al servicio

—

312



DIALOGO ANDINO N° 78, 2025

de Dios, de su magestad y para la «quietud de la republica»
(Real Audiencia de Quito 1592:2r). Cabe recordar que, en la
primera parte de la declaracién, el suprior de San Agustin habia
mencionado que conocia la identidad de uno de los dos (Real
Audiencia de Quito 1592:1v). El padre evadié la respuesta: “dijo
que el se ynformara de personas y teélogos y de conciencia si
lo puede declarar y lo hara” (Real Audiencia de Quito 1592:2r).
Como se ha advertido, las normas que prohibfan la ruptura del
sigilo sacramental planteaban algunas aperturas con respecto
a la revelacion de las identidades de los que cometian pecados
graves o delitos como la herejia, y de sus cémplices (Azpilcueta
1554:233; Pefia 1574:19v). Indiscutiblemente, fray Francisco
dudaba y necesitaba tiempo para resolver las dificultades
del caso.

A continuacion, los jueces, conscientes de que el sacerdote
recelaba las identidades, comenzaron a tantear con preguntas,
presionando al interrogado para que revelara la identidad del
misterioso penitente. jEra “feudatario”, “rico”, “poderoso”?
y ihabia nacido en Espafia 0 en el Nuevo Mundo? Ademas,
presionaron al confesor, recordandole la gravedad del asunto:
“ynporta al servicio de dios y del rey y la siguridad de la tierra”.
El confesor explicd que el penitente no era encomendero,
habfa nacido en Espafa, estaba casado, tenfa dos hijos, era
rico y “acendado en esta ciudad”. Mds no revel6 su identidad
(Real Audiencia de Quito 1592:2r-2v). Luego, preguntaron a fray
Francisco, como persona “que tiene ynteligencia” sobre las
“alteraciones pasadas”, cudles otras informaciones “se deve
saber para la siguridad de la tierra”. El confesor dijo que muchas
personas del bando de los revoltosos habian conversado con él.
Estas personas crefan que el padre era su aliado; por ende, le
manifestaron el resentimiento por los crueles castigos impartidos
por Pedro de Arana (Real Audiencia de Quito 1592:2v). Finalmente,
los jueces preguntaron al confesor si habia conversado de este
“negocio” con Francisco Moreno Costilla (Real Audiencia de
Quito 1592:3r). Este sujeto, como se ha dicho, era conocido por
haberse cambiado de bando y actualmente estaba en contra de
la Real Audiencia (Lavallé 1997:151,195). Fray Francisco contesté
que nunca en “toda su vida” lo habia hecho. “Y esta es la verdad”,
juré fray Francisco Ordofiez (Real Audiencia de Quito 1592:3r).

En realidad, el fray estaba mintiendo. Como se ha mencionado
antes, los confesores, en ciertas circunstancias, podian jurar
mentiras bajo la presién de los jueces, con el fin de proteger la
dignidad del sacramento de la penitencia (Pedraza 1668:1v).

Probablemente, fray Francisco se arrepintié de haberlo hecho, ya
que, pocos dias después, respaldandose en el Navarro, corrigié
su declaracién mediante una carta que envié desde la ciudad de
Latacunga a las autoridades de la Real Audiencia de Quito (Real
Audiencia de Quito 1592:3r-4r). Allf, el fray mencionaba que habia
encontrado a su amigo fray Juan Rodriguez de la Fuente, y lo
consultd sobre el “negocio” candente. Fray Juan le indicé “un
capitulo de navarro” (precisamente el dieciocho, en el ndmero

La “siguridad” de Quito: el sigilo sacramental a prueba durante la crisis de la Alcabala (1594)

cincuenta y cinco) que “asegura mi conciencia para poder sin
escrdpulo della manifestar lo que” hasta la fecha habia ocultado
al corregidor Francisco de Mendoza y a la Real Audiencia (Real
Audiencia de Quito 1592:3r).

Azpilcueta, en el mencionado nimero 55 del capftulo XVIII de su
Manual de Confessores, manifestaba que

tdpoco peccan , ni son murmuradores los que confiessan
sus delitos, por descubrir a sus compafieros [...] ni los
confessores, que se lo aconsejan [...] los cdfessores
deven amonestar a los tales reos [culpables de delitos
graves cuales ladrones, falsificadores de monedas, herejes,
traidores, nigromantes, brujos y hechiceros], que discubran a
los tales c@pafieros, cdmo en particular dixo Soto, y si no lo
hazeé, pecca, a nuestro parecer, los vnos no lo descubriendo,
y los otros no amonestando, y asbsolviédolos sin emédarse,
ni tener proposito dello, cotra derecho divino, y humano
(Azpilcueta 1554:232-233).

Nuevamente, estamos ante el espinoso nudo que ponfa en
abierto conflicto el cardcter individualista de la confesion
sacramental, el cual se limitaba al examen de los pecados del
penitente, con la necesidad de los tribunales de fuero externo
de conocer la identidad de los codmplices en delitos graves
para perseguirlos.

Se debe entender la mencién del ndmero 55 del capftulo XVIII
dentro del planteamiento general de Azpilcueta acerca de la
posibilidad de quebrantar el sigilo ante contingencias de suma
gravedad, como delitos de herejia o crisis politicas. Azpilcueta
realizaba en su Manual de Confessoresuna operacion, basandose
en la teologia sacramental, para afirmar que el confesor tenia la
obligacién de respetar el secreto sacramental, a excepcion de
las situaciones en las cuales era necesario impedir la muerte,
el dafio al préjimo y a la replblica (Brambilla 2000:515-519;
Prosperi 1996:225-228).

En efecto, un atento andlisis de los documentos procesuales,
muestra que fray Francisco habia empleado estratégicamente los
argumentos del Navarro con el fin de legitimar la ruptura del sigilo
sacramental, aun cuando no los mencionaba de manera explicita,
desde su aparicién ante el Tribunal de la Real Audiencia. Alli
dijo que el anénimo penitente habia comunicado la informacion
politica “debajo de confission porque hizo forma dello de signarse
ydecirlaconfession”y pidié que “encargasse el secreto” de todo lo
que habia oido “debajo del sello de la confission” (Real Audiencia
de Quito 1592:2). La insistencia en esos gestos del penitente —
quien, puesto en rodilla y persignandose, encargd sus secretos
bajo secreto de confesién - hace pensar que estamos ante una
estrategia del confesor Francisco Ordéfiez para legitimar la ruptura
del sigilo sacramental. Se sospecha que fray Francisco conocia la
diferencia entre confesion verdadera y confesion no sacramental
planteada por Azpilcueta. Como ya se ha visto, basédndose en
otros autores, el Navarro afirmaba que la confesién sacramental




DIALOGO ANDINO N° 78, 2025

para ser verdadera no se limitaba a los gestos. No bastaba con
que el penitente “se ponga de rodilla”, hiciera la sefial de la cruz
y revelara el secreto. Si faltaban el propésito de confesar y la
absolucién no se consideraba una verdadera confesién; por lo
tanto, no obligaba al respeto del sigilo sacramental (Azpilcueta
1554:231). Probablemente, el suprior Francisco Ordofiez conocia
esta doctrina del Navarro, y estaba declarando en funcién
de legitimar la ruptura del sigilo sacramental. De hecho, en el
documento no se menciona la absolucién, sino Gnicamente tres
gestos —ponerse de rodillas, persignarse y declara— que,
segun el Navarro, por si solos no constituian el sacramento.
Probablemente, el suprior sugerfa, aunque de manera implicita,
que aquella no era una verdadera confesion sacramental vy, por
lo tanto, no estaba sujeta a la prohibicion divina de quebrantar
el sigilo. En definitiva, la declaracién de fray Francisco ante el
Tribunal de la Real Audiencia no equivalia al gravisimo delito de
la ruptura del sigilo sacramental.

Otro indicio confirma que fray Francisco utilizd estratégicamente
el planteamiento del Navarro, aun cuando no los mencionaba
de manera explicita. En la mencionada misiva, fray Francisco no
solo se respaldaba explicitamente en el nimero 55 del capitulo
XVIII del Manual de Confessores, sino que también recurria, de
manera implicita, a otro argumento de Azpilcueta. En efecto,
declaraba que estaba dispuesto a narrar la verdad, pero “con
protestacion” de que “no se proceda efussion de sangre ni
mutilacién de miembro sino para que se remedien los dafios que
en el servicio de su majestad y de toda esa republica se espera”
(Real Audiencia de Quito 1592:3r). Estas expresiones recalcaban
el nimero 51 del capitulo XVIII del Manual de Confessores,
donde Azpilcueta mencionaba que el sacerdote debia denunciar
a pecadores y a pecados en contra de la repiblica y del préjimo.
Para no quedar irregular, al momento de descubrir la informacién
el confesor debia manifestar que lo hacfa para impedir aquellos
males y no para condenar a los transgresores a “pena de sangre”
(Azpilcueta 1554:231).

La carta se cerraba con el anhelado descubrimiento de la identidad
del peligroso penitente, operacion que fray Francisco también llevo
a cabo, autorizado por el Navarro. El confesor reconocié que todo
lo declarado anteriormente a la Real Audiencia era “pura y mera
berdad”, pero que, cuando se le preguntd si habia conversado
con Francisco Moreno Costilla y contestd negativamente, estuvo
mintiendo, con el afan de “no descubrir el secreto y que del dafio
que le resultase dello no viniese yo a quedar yrregular”. Ahora,
con la lectura del Navarro, estaba “desengafado”, y ademas se
consideraba en la “obligacién a descubrillo” (Real Audiencia de
Quito 1592:3r). Nuevamente, fray Francisco estaba siguiendo muy
de cerca las palabras del Navarro, en el ya mencionado ndmero
51 del capitulo XVIII, donde afirmaba que “no pecca, antes haze
lo que es obligado el que aquien ciiple denuncia los peccadores,
y peccados: que se aparejan dafiosos a la republica o al proximo
[...] aun que denuncie traycides ordenadas: homicidios: y otros
delictos por los quales los descubiertos perdiesen la vida, no

La “siguridad” de Quito: el sigilo sacramental a prueba durante la crisis de la Alcabala (1594)

seria el irregular” (Azpilcueta 1554:231). Es asi que fray Francisco
lleg6 a revelar la informacién apetecida por la Real Audiencia,
es decir, la identidad del penitente: se trataba de Francisco
Moreno Costilla. Probablemente la Real Audiencia ya lo sabia
o lo sospechaba, dado que, como se ha mencionado, la dltima
pregunta del interrogatorio buscaba conocer si habfa conversado
con tal sefior (Real Audiencia de Quito 1592:3r).

En el Manual de Confessores de Navarro, fray Francisco hallg
incluso aquellos argumentos necesarios para delatar a los
coémplices de Moreno Costilla. Este habia invitado al confesor
a hablar con otra persona, cuya identidad no revelé en su
declaracion inicial. En la carta, fray Francisco, respaldandose en
el Navarro, indicaba que se trataba de Alfonso de Aguilar, alias
“albafil”, cuyo hijo habia sido condenado a la horca por la Real
Audiencia, y por quien estaba dispuesto a dar el alma al diablo
para vengarse. Ademas, fray Francisco escribié que Moreno
Costilla, quien no podia hacerlo personalmente, le pidi6 que, en
su lugar, hablara con tres o cuatro mestizos, a quienes él sefial6
mientras estaban en la plaza. También le indicé a otros dos
mestizos “grandes traidores” (Real Audiencia de Quito 1592:3v).

Como resalta Lavallg, la relacion entre fray Ordofiez y Moreno
Costilla “habia pasado los limites de una mera confesién casual”
(Lavallé 1997:195). La administracion del sacramento se habfa
convertido en un espacio circunspecto para abordar secretos
politicos. La ruptura del sigilo sacramental y la delacién de fray
Francisco Ordofiez le costaron a Moreno Costilla la encarcelacion
(Lavallé 1997:196).

Enfin, el anélisis realizado demuestra que fray Francisco Ordofiez
transfirié la informacién obtenida en la confesién sacramental
al Tribunal de la Real Audiencia de Quito mediante un complejo
proceso, guiado por algunos consejeros y, sobre todo, por los
argumentos de Azpilcueta. Gracias a este autor, se transformé
una confesion verdadera en una confesion no sacramental; y
asi se aniquilé la prohibicién, establecida por derecho divino
positivo, de romper el sigilo sacramental. Es mas, basandose en
un razonamiento doctrinal, la prohibicién de romper el secreto
sacramental se transformé en una obligacién de delatar al
enemigo politico y a sus complices ante la maxima autoridad.
Esta operacién estaba legitimada por la necesidad de preservar
la “siguridad de la tierra” y de poner remedio a las amenazas
contra la paz de la republica.

Claramente, este proceso de legitimacién de la ruptura del sigilo
se hizo bajo presiones politicas. Fray Francisco dudé, pero fue
el provincial de los dominicos, abiertamente aliado del tribunal
local, quien lo insté a comunicarse con el corregidor, y este, a
su vez, con la Real Audiencia. A su vez, la Real Audiencia lo
hizo dudar mas, hasta que, con la intervencién del amigo, fray
Juan Rodriguez de la Fuente, y con la aplicacién de Azpilcueta,
se legitimé completamente la disolucién del sacramento de la
penitencia y por consiguiente la ruptura del sigilo.




DIALOGO ANDINO N° 78, 2025

5. Conclusiones

Antiguos fundamentos escriturales y teoldgicos, concilios
ecumeénicos y provinciales, el sinodo de 1570 y las sumas de
casos de conciencia que circulaban en Quito en la segunda
mitad del siglo XVI, coincidian en afirmar la inviolabilidad del
sigilo sacramental. Todos, sin dudarlo, crefan firmemente que tal
obligacion se fundaba en el derecho divino positivo: es decir, no
existia ninguna posibilidad de violarla.

No obstante, este articulo ha demostrado que las apremiantes
circunstancias politicas coloniales desafiaban los discursos
normativos y teoldgicos. Para entender este proceso es
necesario ahondar en la compleja naturaleza del sacramento de
la penitencia.

En el Antiguo Régimen, el sacramento era una herramienta de
consolacién psicoldgica. Por lo tanto, resultaba de gran utilidad
en el contexto social de Quito a fines del siglo XVI, una ciudad
profundamente marcada por los efectos de la crisis de la alcabala.
La sociedad quitefia estaba atravesada por conflictos, divisiones
y rivalidades. Se cultivaban odios y sed de venganza, de especial
manera en las familias directamente afectadas por los crueles
castigos y ejecuciones de Pedro de Arana. Las frustraciones no
solamente se originaban en la crisis de la alcabala, sino en el
descontento general y en el resentimiento de algunos grupos
sociales, como los mestizos, quienes se sentian excluidos en el
nuevo orden social colonial que se estaba construyendo. Ante
tales desajustes emacionales, la confesion se convertia en una
opcion para aquellos que buscaban sosiego o, por los menos, un
espacio discreto para desahogarse.

La “siguridad” de Quito: el sigilo sacramental a prueba durante la crisis de la Alcabala (1594)

A la vez, la confesidn tridentina era concebida como un tribunal.
El penitente debia confesar de manera integral todos los pecados
cometidos, detallando nimeros y especies. El confesor, en
calidad de juez en fuero interno, debia juzgar y, eventualmente,
absolver, basandose en las informaciones obtenidas. Claramente,
la caracterizacién judicial de la confesion la convertfa en una
herramienta de control religioso, politico y social de los feligreses.
Otros tribunales de fuero externo requerian esas informaciones
secretas para disciplinar y castigar tanto a los pecadores como
a los delincuentes.

Se entiende, entonces, cémo el Tribunal de la Real Audiencia de
Quito, maxima expresion del poder colonial local, ejercié presion
sobre el sigilo sacramental y el sacramento de la penitencia al
convocar e interrogar a fray Francisco. El texto de Azpilcueta
otorgé las escapatorias que se estaban buscando. Ademas,
existié un trasfondo de relaciones sociales y de poder que influyé
en el proceso y en las decisiones del confesor.

Otros historiadores ya han sefialado la circulacién del Navarro en
el Nuevo Mundo, aunque sin profundizar en como especificamente
era utilizado. Este articulo, en cambio, examina detalladamente
las estrategias, argumentaciones y relaciones sociales que
determinaron su implementacién.

De esta manera, se ha explorado la sutil frontera que dividia fuero
interno y fuero externo, privado y publico, conciencia y derecho,
en el marco de las transformaciones que estaba atravesando la
sociedad colonial en la edad de la confesionalizacién. Aquella
frontera bien podia ser atropellada por el poder politico cuando
estaba en juego la “siguridad de la tierra”.

Referencias citadas

AAVV.
1978 [1570]. Primer Concilio de Quito. Revista del Instituto de
Historia Eclesiastica 3-4:17-68

Alberigo, G. y A. Melloni. (editores).

2013. Conciliorum Oecumenicorum Generaliumque Decreta/2.
Editio Critica. The General councils of Latin Christendom 1.
From Constantinople IV to Pavia-Siena (869 — 1424). Brepols
Publishers, Turnhout.

Aramendi, B. M.
2009. EI Ramo de Bulas de la Santa Cruzada en el Tucuméan
colonial. Didlogo Andino. Revista de Historia, Geografia y
Cultura Andina 33:59-74.

Archivo General de Indias [AGI],
Patronato 191, R.12: 1-2. Quito 76.

Arigita y Lasa, D. 1895.
El Doctor Navarro Don Martin de Azpilcueta y sus Obras.
Estudio Histdrico-Critico. Imprenta Provincial & cargo de J.
Ezquerro, Pamplona. Azpilcueta, M.

1554. Manual de Confessores, y Penitentes, que clara y
Brevemente Contiene la Universal, y Particular Decision
de Quasi Todas las Dubdas, que en las Cofessiones Suelé
Ocurrir de los Peccados, Absoluciones, Restituciones,
Censuras, Irregularidades. luan Ferrer, Toledo.

Barnes, M.

1992. Catechism and confessionarios: distorting mirrors of
andean societies. £n Andean Cosmologies Through Time:
Persistence and Emergence, editado por R. Dover, K.
Seibold y J. McDowell, pp. 67-94. Indiana Univerisity Press,
Bloomington.




DIALOGO ANDINO N° 78, 2025

Barrientos Garcia, J.
2011. Repertorio de moral Econémica (1526 — 1670). La Escuela
de Salamanca y su Proyeccion. Eunsa, Pamplona.

Boer, W. De.
2004. La Conquista dell’Anima: Fede, Disciplina e Ordine
Pubblico Nella Milano della Controriforma. Traducido por A.
Serafini. Einaudi, Torino.

Bragagnolo, M.

2024. Books and the Production of Knowledge of Normativity
in the Early Modern Period: The Case of Martin de
Azpilcueta’s Manual de Confessores. En The Production
of Knowledge of Normativity in the age of the Printing
Press: Martin de Azpilcueta’s Manual de Confessores from
a Global Perspective, editado por Manuela Bragagnolo,
pp. 1-23. Brill, Leiden.

Brambilla, E.
2000. Alle origini del Sant'Uffizio: Penitenza, Confessione e
Giustizia Spirituale dal Medioevo al XXVI Secolo. Il Mulino,

Bologna.

Chacama, J.
2009. Imagenes y palabras, dos textos para un discurso: La
prédica pastoral en los Andes coloniales. Doctrina de Codpa
(Altos de Arica), siglo XVIII. Didlogo Andino 33:7-27.

Chiffoleau, J.
2010. La Chiesa, il Segreto e I'Obbedienza. La Costruzione del
Soggetto Politico nel Medioevo. Traducido por M. Vallerani.
Il Mulino, Bologna.

Contreras, C.
2020. La crisis demogréfica del siglo XVI en los Andes: una
discusién acerca de sus dimensiones y consecuencias.
Didlogo Andino 61:7-25.

Dedenbach-Salazar, S.
2018. ;Sueles decir al hechicero: ‘Adivina para mi"?
Funcionalidad gramatical en las traducciones al quechua de
cinco confesionarios coloniales. Indiana 35:175-207.

Delumeau, J.
1992. La Confessione e il Perdono. Le Difficolta della
Confessione dal Xill al XVIII secolo. Traducido por D. Griffini.
Edizioni Paoline, Milano.

Estenssoro Fuchs, J. C.
2003. Del Paganismo a la Santidad. La Incorporacion de los
indios del Perd al Catolicismo. 1532-1750. Traducido por
G. Ramos. Instituto Francés de Estudios Andinos, Lima.

Feci, S.
2008. Mazzolini, Silvestro. Dizionario Biografico degli Italiani
- Volume 72. Istituto della Enciclopedia Italiana fondata da
Giovanni Treccani.

La “siguridad” de Quito: el sigilo sacramental a prueba durante la crisis de la Alcabala (1594)

Fernandez Terricabras, .
2000. felipe Il y el Clero Secular. La Aplicacién del Concilio
de Trento. Sociedad Estatal para la Conmemoracién de los
Centenarios de Felipe Il y Carlos V, Madrid.

Ferreiro Hormazabal, J.
2009. Antonio Ruiz de Montoya, Misionero y Mistico. Los
variados caminos de la Fe en el Virreinato Peruano (siglo
XVII). Didlogo Andino 33:43-58.Freile, C.

1994. Examen de aptitud para confesar tomado por el obispo
de Quito, Pedro de la Pefia, en 1534. Quitumbe 8:43-55.

Fugaro, D.
2010. Libri antichi sulle Ande. Quindici anni di catalogazione di
fondi librari antichi in Per, Bolivia ed Ecuador (1995-2009).
Cristianesimo Nella Storia 31:743-753.

Gandara, M.
1947. Coleccion de Documentos Sobre el Obispado de Quito.
Tomo Il. 1563-1594. Archivo Municipal, Quito.

Gonzalez Sudrez, F.
1892. Historia General de la Repdblica del Ecuador. Casa de la
Cultura Ecuatoriana, Quito.

Guibovich Pérez, P
2024. Martin de Azpilcueta Navarro in the Andes (16th—17th
Centuries). Traducido por C. Pereyra Plasencia. En The
Production of Knowledge of Normativity in the age of the
printing press: Martin de Azpilcueta’s manual de Confessores
from a global Perspective, editado por M. Bragagnolo,
pp. 167-185. Brill, Leiden.

Harrison, R.
2014. Sin and Confession in Colonial Peru: Spanish-Quechua
Penitential Texts, 1560-1650. University of Texas Press,

Austin.

Hidalgo, J., Inostroza, X. y Nieto, M.

2024. El rito de confesion y su significado cultural y politico en
las tradiciones prehispanica y colonial andinas: a propésito
del Padrén de confesiones de Codpa en 1785. Autoctonia.
Revista de Ciencias Sociales e Historia, nimero especial
VIII:628-759.

Landézuri, C.

1983. De las Guerras Civiles a la Insurreccion de las Alcabalas.
En Nueva Historia del Ecuador. Volumen 3. Epoca colonial |,
editado por E. Ayala, pp. 162-210. Universidad Andina Simén
Bolivar - Corporacion Editora Nacional, Quito.

Lavallé, B.
1997. Quitoy la crisis de la Alcabala (1580 — 1600). Corporacion
Editora Nacional, Quito.

Lavenia, V.
2004. [’Infamia e il Perdono. Tributi, pene e Confessione
Nella Teologia Morale della Prima eta Moderna. Il Mulino,
Bologna.




DIALOGO ANDINO N° 78, 2025

Lopetegui, L.
1945. Apuros en los confesonarios. Missionalia Hispanica
2:571-584. Lopez de Ayala, |.

1847 [1564]. EI Sacrosanto y Ecuménico Concilio de Trento.
Traducido al Idioma Castellano por Ignacio Lopez de Ayala,
con el texto Latino Corregido segin la Edicion Auténtica
de Roma Publicada en 1564. Imprenta de D. Ramon Martin
Indér, Barcelona.

Mazzolini, S.
1593. Summae Sylvestrinae quae Summa Summarum Merito
Nuncupatur. Sumptibus Petri Landri, Lugduni.

Michaud-Quantin, P
1962. Sommes de Casuistique et manuels de Confession au
Moyen Age (XII-XVI Siécles). Edit. Nauwelaerts, Louvain;
Librairie Giard, Lille. Librairie Dominicaine, Montreal.

Morong, G.

1999. Textualidad hispana y dominacién colonial: la
construccion de la legitimidad hispana por el dominio del
Tiwantinsuyu durante la administracion toledana 1567-1572.
Didlogo Andina 18:91-120.

Muguruza, I.

2018. Del confesionario ibérico de la Contrarreforma a los
manuales para confesores en la América colonial: el Manual
de confesores y penitentes de Martin de Azpilcueta como
texto de referencia. /ndiana 35:29-53.

Nykiel, K.
2019. I sigillo confessionale e il segreto nella normativa
canonica. Diritto e Religioni Anno XIV 1:15-26.

Pedraza, J. de.
1668. Summa De Casos De Consciencia. En casa de M. Ferrer, T.

de la Pefia, P.
1574. Quito 76 N.18. 1574. Archivo General de Indias.

Prodi, P.
2008. Una Historia de la Justicia: de la Pluralidad de los fueros
al Dualismo Moderno entre Conciencia y Derecho. Traducido
por L. Padilla Lépez. Katz Editores, Madrid.

Prodi, P
2009. Settimo non Rubare. Furto e Mercato nella storia
dell'Occidente. Il Mulino, Bologna.

La “siguridad” de Quito: el sigilo sacramental a prueba durante la crisis de la Alcabala (1594)

Prosperi, A.
1996. Tribunali della Coscienza. Inquisitori, Confessori,
Missionari. Einaudi, Torino.

Prosperi, A.

2003. Il sigillo infranto: confessione e Inquisizione in Portogallo
nel '700. En L'nquisizione Romana. Letture e Ricerche,
editado por A. Prosperi, pp. 413-434. Edizioni di Storia e
Letteratura, Roma.

Prosperi, A.
2009. Confessione e Dissimulazione (13 junio). En http://
journals.openedition.org/dossiersgrihl/3671 (13 junio 2024).

Real Audiencia de Quito.
1592. Patronato, 191, R.12. Archivo General de Indias.

Tarantino, D.

2016. Confesion y sigilo sacramental en el concilio lateranense
IV: de la normativa a la reflexion doctrinal. Vergentis: Revista
de Investigacién de la Catedra Internacional Conjunta
Inocencio Il 3:173-192.

Tejero Tejero, E. S/F. Azpilcueta, Martin de. Doctor Navarro.
Diccionario Biogréfico de la Real Academia de la Historia.

Tibesar, A.
1947. Instructions for the confessors of conquistadores issued
by the archbishop of Lima in 1560. The Americas 4:514-534.

Turrini, M.
1991. La Coscienza e le Leggi. Morale e Diritto nei testi per la
Confessione della prima eta Moderna. I Mulino, Bologna.

Vargas, J. M.
1978. El primer sinodo de Quito. Revista del Instituto de
Historia Eclesidstica 3-4:5-16.

Vargas Ugarte, R.
1951. Concilios Limenses (1551-1772). Tipografia Peruana,
Lima.

Villalba, J.
1988. La intervencion de la Iglesia en la revolucion de las
alcabalas, 1592-1593. Revista del Instituto De Historia
Eclesiastica Ecuatoriana 9:35-71.



http://journals.openedition.org/dossiersgrihl/3671
http://journals.openedition.org/dossiersgrihl/3671

	_heading=h.78s9kpk6um83

