
279

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025

EL ‘ORALITOR’ EN LA CONSTRUCCIÓN DEL DISCURSO 
POÉTICO DE ELICURA CHIHUAILAF

THE ‘ORALITOR’ IN THE CONSTRUCTION OF ELICURA CHIHUAILAF’S POETIC DISCOURSE
	 Jorge Lagos Caamaño*	 https://orcid.org/0000-0002-3819-2357
 	 Silvia Nagy-Zekmi**	 https://snzekmi.wixsite.com/emerita

Resumen
El presente trabajo se propone evidenciar el rol de ‘puente’ del oralitor entre el discurso oral y escrito en mapuche y español y la utilización de 
conectores metatextuales, como estrategia básica de la enunciación empleada por Elicura Chihuailaf en su discurso poético como hablante heterogéneo 
producto de la amalgamación cultural.

Palabras clave: Oralitor, poesía etnocultural, enunciación, conector metatextual.

Abstract
This study aims to highlight the role of the oralitor as a ‘bridge’ between Mapuche oral and written discourse in Mapuche and Spanish by 
emphasizesing the use of metatextual connectors as fundamental enunciative strategies employed by a heterogeneous speaker shaped by cultural 
amalgamation.

Key words: Oralitor, ethnocultural poetry, enunciation, metatextual connector.

La figura del ‘oralitor’ en la poesía mapuche, así como la del ‘traductor’ y la del poeta propiamente tal, ha sido estudiada sin abarcar algunas 
variantes que surgen tanto desde la teoría literaria occidental como desde la cultura mapuche, considerando lo que el mismo Elicura Chihuailaf 
ha expresado sobre este tópico en torno a la figura del ‘oralitor’, separada por una sutil filigrana con la condición tanto del ‘traductor’ como del 
‘poeta’, las tres figuras o roles en un mismo sujeto (autor) empírico: Elicura Chihuailaf.

Fecha de recepción: 09-04-2025  Fecha de aceptación: 11-06-2025

Elicura Chihuailaf Nahuelpán (1952), Premio Nacional de 
Literatura, año 2020, es un oralitor, poeta y traductor mapuche, 
perteneciente a la generación de los años sesenta. Su actividad 
poética comienza en 1973 en Chile, en lo que la crítica llamó en 
ese entonces “generación dispersa” o de la “diáspora y el exilio 
interno”, generación que incorporaría la poesía mapuche de 
fines del siglo XX junto a otros y otras poetas, como Sebastián 
Queipul, Leonel Lienlaf, Jaime Huenún, Graciela Huinao, y que se 
enmarcan en lo denominado como poesía etnocultural, es decir, 
un tipo de escritura que surge en puntos específicos de dos o más 
culturas asimétricas en contacto, en la que la sociedad global es 
étnicamente heterogénea. (Carrasco 1995, 2003).

Desde la perspectiva de la poesía etnocultural, Chihuailaf dice 
ser ‘oralitor’: “…lo que planteamos […] ahora es […] que 
nosotros somos oralitores” (entrevista a Elicura Chihuailaf por 
Viviana del Campo 2000:49-59), que destaca como el rasgo 
identitario más relevante a la hora de realizar una distinción 
con la poesía occidental tradicional en De sueños azules y 
Contrasueños y Sueños de Luna Azul. Así también, distinguimos 
el concepto de ‘oraliteratura’ utilizado para definir una literatura 
de frontera y propia del territorio rural sin distinción de etnias 
(Guerrero y Gómez 2023:3-17) y/o la noción de ‘autotraducción’ 

(traducción de una obra de una lengua a otra por su propio 
autor) usado por Melisa Stocco (2017) para referirse, entre otros 
poetas, a Chihuailaf, enfatizando la ubicuidad espacial vital y 
su poesía bilingüe calificando a estos como tercer espacio (de 
enunciación) de Homi Bhabha, expuesto en su entrevista con 
Jonathan Rutherford (1990), y la trialéctica de Henri Lefebvre, 
el cual entiende que 

La lógica […] del espacio implica una aproximación compleja 
que considera tres dimensiones entrelazadas: aquella que 
denomina práctica espacial o espacios percibidos, otra que 
refiere como espacios representados o espacios concebidos 
y una tercera denominada como espacios de representación 
o espacios vividos” (Saravia 2019:286), conceptos claves 
para definir la posición metafórico-conceptual de -en 
nuestro caso- el ‘oralitor’. El tercer espacio, como lo concibe 
Bhabha, es un locus contestatario que abre un espacio para 
la expresión de resistencia desplazando el discurso fuera de 
las coordenadas antagónicas habituales.

El mismo Chihuailaf expresa que la ‘oralitura’ [toda] es como 
un ‘puente’ entre la oralidad y la literatura mapuche (escritura), 
y observando los procesos de enunciación de su discurso 

*	 Departamento de Español, Facultad de Educación y Humanidades, Universidad de Tarapacá. Arica, Chile. Correo electrónico: jlagos@academicos.uta.cl
**	Profesora Emérita, Universidad Villanova. Filadelfia, PA, EEUU. Correo electrónico: silvia.nagyzekmi@villanova.edu

https://orcid.org/0000-0002-3819-2357
https://snzekmi.wixsite.com/emerita
mailto:jlagos@academicos.uta.cl


280

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 El ‘oralitor’ en la construcción del discurso poético de Elicura Chihuailaf

poético, son los conectores propiamente tales los que sustentan 
discursivamente la oralitura y que conforman al oralitor como 
sujeto hablante, que realiza la actividad de conversión lingüística 
bilingüe y la de la oralidad a la escritura. El oralitor, hablante nativo 
de mapudungun, realiza una doble transición simultáneamente: 
lingüística/cultural por un lado (del mapudungun al español) y 
discursivo por el otro: de la oralidad a la escritura, poetizando lo 
propio, singularizando así lo que en su origen él mismo reconoce 
como comunitario: su primera y propia cultura. 

En los poemarios en cuestión, se unen el oralitor, el poeta y el 
traductor, sin perjuicio que realice en algunas oportunidades las 
tres actividades por separado (Betancur y Geeregat 2017:251). 
El ‘oralitor’, expresa Chihuailaf, es “Ese espacio aparentemente 
vacío [que] está habitado por quienes nacimos y crecimos siendo 
parte de la oralidad en nuestras comunidades y luego, en el exilio 
de las ciudades, accedimos a la escritura (literatura).”, (Betancur 
et al. 2017:252); (véase también a Chihuailaf 1999 y 2003; García 
2006; Paillalef 2018); es decir, a esa tercera y compleja noción 
trialéctica que son el espacio-discurso innominados por la cultura 
mayoritaria, dicho de otro modo, darle sonoridad y significado a 
ese espacio que se produce, por ejemplo, entre una pierna y la 
otra cuando se da el paso al caminar.

Chihuailaf metaforiza “la ciudad letrada” en yuxtaposición con la 
oralidad del campo. Estos dos espacios encierran dos entidades 
lingüísticas y, a la vez discursivas, distintas. El oralitor es capaz 
de transitar entre estos espacios por medio de la voz poética que 
le sirve de puente habiendo asumido ya ambas modalidades de 
la creación literaria. 

El ‘oralitor’ y sus estrategias discursivas generativas 
organizacionales.
El oralitor se ubica en una posición de un quehacer poético entre 
la intraculturalidad y la interculturalidad, es decir, entre poetizar 
oralmente en mapudungun sobre su comunidad ancestral y 
escribir simultáneamente de modo bilingüe sobre la misma, 
incluyendo la cultura mayoritaria occidental de bases europeas, 
modificando así el canon de la literatura tradicional europea, 
como lo plantea Iván Carrasco (2019:179), pasando de una 
singularidad y homogeneidad propias de la literatura tradicional 
a una singularidad-colectividad y bilingüismo “trialéctico”, por 
tanto, no binario (v. supra); en otros términos, la etnoliteratura 
conserva el carácter homogéneo de la literatura occidental de 
base europea innovando con su bilingüismo y extendiendo el 
concepto de “singularidad individual” hacia la “conciencia mítica 
histórica mapuche”, precisada por Hugo Carrasco (2017:70-
71; García y Contreras (1998:145-154) y Chihuailaf 2008:12, 
2020:61-63), lo cual puede poner en entredicho y en discusión la 
categorización de “literatura” o carácter “literario” de la poesía 
de Chihuailaf, de acuerdo al canon tradicional occidental.

La palabra ‘oralitor’ se convierte así en un neologismo, y, como 
tal, lingüística y retóricamente, en una composición apocopada 

y de síncopa lingüística de ‘oral’ y ‘literatura’ (del étimo litera= 
letra, y oral= ‘oralitura’), formando parte, sociolingüísticamente, 
de una “lengua técnica” del castellano digna de ser incorporada 
a la teoría literaria occidental, no existente antes en los términos 
acotados que ahora propone Chihuailaf (Lagos 2024): un poeta 
que se ubica entre la oralidad y la escritura y que vacía la primera 
en la segunda sin perderla en el proceso de “autotraducción”, y 
que ayuda a definir ese espacio ocupado por el oralitor en dicha 
trialéctica o espacio simbólico en el ámbito de la ontología del 
tercer espacio (Stocco 2017). Expresa Chihuailaf: “Estoy –voy 
y vengo- entre la escritura y la oralidad, estoy en la Oralitura, 
es decir, intentando escribir a orillas de la oralidad de nuestra 
Gente”. (2008:12). 

El término ‘oralitor’ corresponde ahora, mirado lingüísticamente 
en la lengua mapuche, a un tipo de neologismo –producto de 
lenguas en contacto- dentro de los mecanismos descritos por 
Belén Villena. En este caso, correspondería a una “Adopción de 
préstamos” en su variante “préstamos sin adaptación” (Villena 
2014:37-81), pues el vocablo no existe en mapudungun, sino 
en castellano, pero aplicado al mapudungun poético escrito en 
mapudungun y castellano. 

El ‘oralitor’, además de ser considerado por el mismo poeta como 
puente entre la oralidad y la escritura, recurre a estrategias 
generativas organizacionales clasificadas como conectores 
metatextuales del tipo ‘me dice’, ‘dice’, ‘va diciendo’ ‘me digo’, 
‘me dijo’, etc., no orientados a la conexión del contenido del 
enunciado, sino al desarrollo mismo de la enunciación. Este 
tipo de conector es un marcador de organización textual, porque 
no solo funciona como elemento de estructuración, sino como 
pista para que el receptor interprete adecuadamente el texto 
así organizado. 

En “Sueño Azul”, por ejemplo, de De Sueños Azules y 
Contrasueños (Chihuailaf 2021) -un memorial poético 
autobiográfico-, los marcadores son del siguiente tipo. Chihuailaf 
expresa: “La Tierra no pertenece a la gente/ Mapuche significa 
Gente de la / Tierra –me iban diciendo” (‘pinerpuenew’. Cfr. 
Catrileo 1995) [pág. 33; las negrillas son nuestras]. Más adelante 
expresa el poeta: “¡Vamos!, que nada turbe/ mis sueños-  
me digo” [pág. 39; las negrillas son nuestras]. 

En “AÚN DESEO SOÑAR EN ESTE VALLE”, el hablante lírico 
se permite desde el “otro” -mediante expresiones sin sujeto 
gramatical que son usuales en la poesía de Elicura- rescatar 
la visión de mundo de su comunidad que enfatiza que, en “la 
energía de la memoria, la Tierra vive” (Muñoz 2024 y Tereucán 
2025). Inicia el poema el hablante lírico expresando:

Las lluvias tocan las cuerdas
De su aire
Y, arriba, es el coro que lanza el sonido de la fertilidad.



281

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 El ‘oralitor’ en la construcción del discurso poético de Elicura Chihuailaf

Luego escucha a una persona mayor:

Muchos animales hubo –va diciendo
Montes, lagos, aves buenas palabras
Avanzo con los ojos cerrados:
Veo, en mí, al anciano 
que esperando el regreso 
de las mariposas
Habita los días de su infancia
No me preguntes la edad –me dice
Y estaré contento
¿para qué pronunciar lo que no existe?
En la energía de la memoria
La Tierra vive
Y en ella la sangre de los 
Antepasados
¿Comprenderás, comprenderás
Por qué –dice 
Aún deseo soñar en este Valle? [pág. 41; las negrillas son 
nuestras]. 

En “LA LLAVE QUE NADIE HA PERDIDO”, manifiesta que “La 
poesía no sirve para nada/ me dicen [pág. 59; las negrillas  
son nuestras].

En todos los ejemplos, el lector empírico puede preguntarse quién 
le habla al poeta, salvo cuando se habla a sí mismo; no obstante, 
sabemos que es parte de su retórica enunciativa para incorporar 
un enunciado que le pertenece a la colectividad, a su pueblo, en 
el cual él está incluido.

En Sueños de Luna Azul (2008), los sujetos de algunos de los 
conectores metatextuales son identificables, desde los mayores 
que le hablan al poeta hasta la colectividad que le indica la 
dirección adecuada a seguir de acuerdo a su cosmovisión. 

En KALLFV MALEN / NIÑA AZUL

El Amor es inasible, nos dicen 
nuestros Mayores/ nuestras Mayores
Cada día, en el misterio de la vida
Hay que andar solitarios caminos
Entre los bosques floridos del mundo [pág. 25; las negrillas 
son nuestras];

o también

Itro Fil Mogen dice nuestra gente:
La totalidad sin exclusión, la integridad
sin fragmentación de todo lo viviente
La belleza del vivir, de la vida
La belleza que está en todo, en todas partes [pág. 121; las 
negrillas son nuestras].

Por último:

La belleza del vivir, de la vida
La belleza que está en todo, en todas partes
y que podemos celebrar en cada instante
si despertamos todos nuestros sentidos
para apreciarla
para disfrutar de sus colores
(que nos recuerdan también dolor)
Sus texturas, sus aromas, sus sabores
dicen nuestros Ancianos, nuestras Ancianas
La Belleza, ese transitorio temblor
que interrumpe el diálogo entre nuestro
espíritu y nuestro corazón
para convertirlo luego en coros sublimes
que dan sentido a nuestro breve transitar
por la Tierra. [Pág. 122; la negrilla es nuestra].

Al respecto, Helena Calsamiglia y Amparo Tusón expresan que 
“[…] los marcadores del discurso que se pueden llamar así 
más propiamente conectores son los que sirven para poner en 
relación lógico-semántica segmentos textuales, sean enunciados 
o conjuntos de enunciados.” (1999:245-256; también Lakoff y 
Johnson 1980 y  Lausberg 1983).

Asimismo, en este caso –expresan las autoras-, podemos hablar 
del empleo de evidenciales. Un evidencial es un marcador 
lingüístico que indica la fuente de información de un enunciado, 
es decir, cómo el hablante obtuvo el conocimiento que está 
comunicando. Los evidenciales pueden expresar si la información 
proviene de una observación directa, de una inferencia, de un 
testimonio de otra persona o de una fuente desconocida. Según 
Bybee, es el dominio semántico relacionado con la fuente de la 
información expresada en un enunciado. De acuerdo con esta 
definición, los marcadores evidenciales pueden ser definidos 
como formas lingüísticas cuyo significado es una referencia 
acerca de la fuente de información de la proposición (véase 
Bybee 1985:184, citado en Wachtmeister 2005).

De acuerdo con Graciela Reyes, el ‘dicen’ es un tipo de discurso 
evidencial indirecto. En la poesía de Chihuailaf, no se trata solo 
de informar sobre lo que dijo alguien cuyo sujeto a veces ni 
siquiera se menciona, restringiendo con esto el valor asertivo 
de la proposición que la acompaña: “para qué sirve la poesía/ 
dicen”, indicándose que es algo que se sabe de oídas. “De 
modo que hay casos –expresan- en que el estilo indirecto sirve 
para indicar una restricción sobre el valor de verdad de lo que 
se dice, más que para informar sobre lo que alguien dice.” Por 
su parte, expresa Reyes, en el apartado sobre “Epistemología y 
Gramática”, que:

[…] la función de un evidencial es señalar que el 
conocimiento de lo que se dice procede no de la experiencia 
directa del hablante, sino de una experiencia indirecta. 



282

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 El ‘oralitor’ en la construcción del discurso poético de Elicura Chihuailaf

Puede decirse que los evidenciales expresan precaución o 
cautela epistemológica, o sea, que expresan los escrúpulos 
del hablante acerca del conocimiento. (Reyes 1997:25-37).

He aquí, entonces, otra distinción del hablante lírico mapuche 
con el hablante de la cultura mayoritaria y europea, pues aquel 
se distancia del sujeto textual por cautela epistemológica debido 
al binarismo ideológico del que maneja dos lenguas (Bengoa 
2002 y 2006) con compromiso emocional y que las traduce sin 
precisar una prioridad lingüística desde un tercer espacio -como 
ya se expresó-, produciendo así la enunciación para dar paso y 
preponderancia al enunciado que es la voz de sus antepasados, 
sus costumbres, sus valores, la conformación arquitectónica de 
su ruka y distribución de sus espacios, de sus comidas, sonidos 
(Velásquez y Arce 2025), flora y fauna (Arias-Ortega 2024), de la 
naturaleza deteriorada; de su hábitat: en suma, de su cosmovisión, 
que es la de su propia comunidad en el área rural expresada tanto 
en mapudungun como en español (Chiguay 2012). Así, desde 
Europa, y en ambas lenguas, se produce un anclaje con los suyos 
y con su tierra natal.

En “Sueño Azul” siente cómo: 
Mawvni, ta fvrfvrmawvn, chozvmi
Ta kvrf Amsterdam waria mu 
Wilvfi ti witrunko waria mew
Kuyfike fieru pelon mew ka
Feyti lefazisu kuikui mew
Kallfv tuliparay pelu trokiwvn ka
kiñe wigka kuzi feyti 
mvpvtripakelu kuzi feyti
mvpvtripakelu ka tvgnagkelu
Kvpa mvpvfuyiñ: Felepe!
Chemnorume nepel layanew –piwvn
Fey yelvwvn ti tromv mew kake kim noelchi
Mapu ñi piwke mew

Chihuailaf traduce al español luego de relevar sus sentimientos 
en su lengua original con profunda nostalgia desde territorios y 
lenguas ajenas a la entrañable y propia suya: 

Llueve, llovizna, amarillea
El viento en Amsterdam
Brillan los canales
En las antiguas lámparas
de hierro
y en los puentes levadizos
Creo ver un tulipán azul
Un molino cuyas aspas giran
Y despegan
Tenemos deseos de volar
¡Vamos!, que nada turbe
Mis sueños -me digo
Y me dejo llevar por las nubes
Hacia lugares desconocidos por mi corazón.

Este bilingüismo poético le permite al poeta la “modernización 
de la lengua mapuche”, esto es, la adecuación de la lengua a 
otras y diversas situaciones culturales, en este caso, a la poesía, 
preponderantemente. Tal como lo expresó Andrés Gallardo: “[…] el 
mapudungu es adecuado para vivir la cultura mapuche [tradicional], 
para la cual el castellano es inadecuado; el castellano se ha 
desarrollado para vivir una cultura altamente internacionalizada, 
cosa para la cual el mapudungu es, hoy por hoy, inadecuado/…/”. 
En el mismo sentido, Salas también apuntó que 

[...] la lengua mapuche es altamente específica de la cultura 
mapuche lo que la hace disfuncional e inadecuada para 
toda otra cultura, por ejemplo para la civilización hispánica. 
En otras palabras, no se puede hablar mapuche sino en 
interacciones ancladas en el universo indígena. O dicho de 
otra manera, no se puede hablar mapuche viviendo como 
hispano.” (Villena 2014:18),

todo lo cual explica lingüísticamente la necesidad de expresar 
en mapudungun la cultura mapuche y el esfuerzo mayúsculo 
logrado para, simultáneamente, expresar poéticamente dicho 
contenido en castellano, pues, ambos idiomas juntos crean lo 
que Jakobson llama “la función poética del lenguaje”, que se 
centra en la forma del mensaje “a fin de evidenciar la distancia 
entre el objeto automatizado por la vida diaria y los signos 
verbales entendidos como una forma de percepción nueva del 
objeto.” (Jakobson 1988:38). 

En este sentido, y tal como lo articula Ngugi wa Thiong’o en 
Decolonising the Mind, 

[A] specific culture is not transmitted through language in 
its universality, but in its particularity as the language of a 
specific community with a specific history. Written literature 
and orature are the main means by which a particular 
language transmits the images of the world contained in the 
culture it carries.” (Ngugi 2015 [Una cultura específica no se 
transmite a través del lenguaje en su universalidad, sino en 
su particularidad como lengua de una comunidad específica 
con una historia específica. La literatura escrita y oral son 
los principales medios por los que una lengua particular 
transmite las imágenes del mundo contenidas en la cultura 
que las contiene]. 

Oralitor y oralitura.
Elicura Chihuailaf tematiza a sus antepasados, a la naturaleza, 
a sus costumbres, a su familia, a sus hermanos mapuche, a sus 
bosques y plantas de su tierra, a sus reivindicaciones a través de 
la historiografía, al cuidado de lo natural, etc., rescatando sus 
voces ancestrales extraviadas y alertándonos de la catástrofe 
ecológica por la sobreexplotación y destrucción de la tierra, de 
sus árboles y del agua, además de enviarnos un mensaje poético 
de ternura, de amor, de su nostalgia permanente por falta de 
reconocimiento y valorización de su pueblo y anhelo de más 
diálogo con el estado chileno.



283

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 El ‘oralitor’ en la construcción del discurso poético de Elicura Chihuailaf

Por otra parte, el canon –pragmático- de lectura de su poesía 
excluye e incluye al lector mediante el bilingüismo. Excluye al 
lector que no sabe mapudungun e incluye al lector que sabe 
español y viceversa o incluye a ambos si son bilingües, por tanto, 
no hay un propósito idiomático ni retórico de encubrimiento desde 
el punto de vista émico (Lagos 1989), ni de la intencionalidad del 
autor (intentio auctoris, Eco 1987). Para un escritor mapuche que 
se debate entre la conservación de lo propio para el rescate de las 
voces ancestrales y la forzosa adaptación a los cánones literarios 
y sociales occidentales, como ya hemos dicho, difícilmente querrá 
complejizar la lectura de su creación artística. Además, con Yuri 
Lotman (1970) se sabe que en las culturas predomina lo que él 
llama una “estética de la identidad” (Lagos 2014:3-8), es decir, la 
expresión de sus discursos supone la tendencia a la comprensión 
unívoca (código literal y anagógico) por parte del resto de la 
comunidad, aunque para Lotman la identidad no es algo fijo, sino 
que se transforma constantemente a través del lenguaje y la 
cultura. La estética es una expresión de la identidad, porque los 
códigos culturales estructuran la percepción que un grupo tiene 
de sí mismo y de los demás. La identidad y alteridad se definen 
por exclusión mutua (Pinto 2000). A raíz de estos antagonismos 
se estructura la semiosfera (Lotman 1998), es decir, el espacio 
semiótico en el que habitan los seres humanos. 

De modo distinto, en la cultura occidental, opera una “estética 
de la oposición”, es decir, cada texto literario (o discursos en 
general) resiste interpretaciones por su pluralidad significativa, 
ambigüedad, polisemia y por las posibilidades que da su emisión 
de ser leído a través de la tríada de Umberto Eco (1987): la 
intentio auctoris, la intentio operis y la intentio lectoris. Nuestra 
tendencia, entonces, atendiendo a Lotman y a Eco, es leer 
textos de otras culturas al modo occidental, lo cual es legítimo; 
sin embargo, no debemos obviar, por cuidado epistemológico 
y consideración del “Otro”, como ya se dijo, el enfoque émico-
etnográfico (Harris 1981:491-523) como soporte estructural y 
significativo de un objeto artístico que se ha enajenado de otra 
cultura (Pinto 2020). Esta tensión entre las posibles lecturas 
alternativas entre mapuches e hispanoparlantes produce una 
obra muy sui generis tanto de Chihuailaf como de otros autores 
bilingües, indígenas, en este caso.

El circuito semiótico del “oralitor”. 
En una suerte de comparación abreviada de cómo se producen 
los estudios literarios para ambas culturas –la mapuche y la 
occidental-, se tiene, en síntesis, lo siguiente: como premisa, 
se advierte, con Mignolo (1978) y Lagos (2014), la presencia de 
“dominantes” en el interior de cada cultura, surgidas en razón 
de que el tipo de texto depende considerablemente de valores 
culturales:

a)	 En la cultura mapuche, la producción textual se orienta hacia 
el receptor en donde coincide “lo más valioso” con “lo más 
inteligible”, es decir, el emisor respeta las pautas exigidas por 
el receptor. 

b)	 En la cultura mayoritaria, la producción textual está marca-
da por una orientación hacia el emisor. Aquí el receptor debe 
adaptarse a las pautas exigidas por el destinador. 

c)	 En relación con la actividad del proceso comunicacional al in-
terior de la comunidad mapuche, se observa que el fenómeno 
“artístico”, cuyas estructuras están fijadas de antemano, y la 
expectación del oyente queda justificada por toda la construc-
ción de la obra, es decir, las reglas del emisor –que en gran 
medida corresponden a las de la emisión y a la obra – y las re-
glas de los receptores (el auditorio) se presentan no como un 
fenómeno, sino como dos fenómenos en estado de identidad 
recíproca. Por tanto, este sistema artístico se caracteriza por 
la estética de la identidad. 

d)	 En tanto que, en la cultura mayoritaria, el sistema artístico 
está constituido por un código cuya naturaleza es desconocida 
por el receptor antes de empezar la percepción artística: es la 
estética no de la identidad, sino de la oposición. 

En la cultura occidental, la estética de la recepción (E.R.) 
(Rezeptionsasthetik) –para algunos un nuevo paradigma en las 
teorías literarias, para otros solo una pendulación (Neumann 
1979:306-325) en su fijación ahora en el lector– tiene como 
propósito fundamental “explorar la confrontación de las señales 
que el texto dirige al lector (“implícito”) con el horizonte de 
expectativas (Jauss) del lector real (“explícito”), que es el que 
crea, mediante la lectura, el sentido de la obra […]”. (Jurt 
1976:89; Mayoral 1987:13-27. Cfr. también Van Dijk y Ohmann 
en Mayoral 1987; Iser y Jauss en Fokkema e Ibsch 1982 y Lagos 
et al. 2012 y 2014).

El epeu, a narrative cultural tool (Golluscio 1989 y Carrasco 1998) 
por ejemplo, que en su comunidad de origen constituye un relato 
en el ámbito de una estética de la identidad, pasa ahora a formar 
parte como “objeto/emisor” de una estética de la oposición en 
la comunidad mayoritaria. De tal modo que “el mismo” objeto 
(artístico) –el epeu y otros tipos de discursos mapuche– forman 
parte de dos tipos de estética (Galdames y Lagos 2007).

En la estética de identidad de las relaciones comunicacionales 
de objetos textuales orales que se producen en la comunidad 
mapuche, específicamente en la transmisión de relatos 
y poemas, ambos orales, que los estudios literarios de la 
comunidad mayoritaria –la hispana– le ha otorgado el carácter 
literario, pese a la ausencia de autor (individual), pero con la 
presencia de emisor de dichos textos orales transmitidos. La 
emisión y recepción se lleva a cabo en una situación contextual 
proporcionada por circunstancias determinadas. La emisión, 
por su parte, conlleva estructuras objetivas (eO) y estructuras 
subjetivas (eS). (Prieto 1975). 

El texto de la emisión es transferido masivamente en la 
generalidad de las emisiones, recreado y reproducido 
fundamentalmente con las diferencias idiolectales obvias para 
hablantes de la misma comunidad que portan una estructura 



284

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 El ‘oralitor’ en la construcción del discurso poético de Elicura Chihuailaf

de recepción subjetiva/colectiva similar. (Mignolo 1978; Salas 
1983:34 y Lagos 1988:315-318).

En este contexto teórico-empírico, surge la creación poética de 
Elicura Chihuailaf, con un tipo de texto bilingüe que incorpora 
conectores metatextuales o evidenciales y cuya recepción 
abarca a destinatarios de su comunidad y a los de la comunidad 
mayoritaria en una suerte de ampliación de su espectro receptor. 
Ahora bien, en la comunidad mayoritaria, la estética de oposición 
opera con un destinatario habituado a enfrentarse a un texto de 
significación plural y ambigua cuyos significados y sentidos debe 
desentrañar ayudado por su propia enciclopedia sustentada por 
sus estudios literarios, religiosos, históricos, antropológicos, 
filosóficos, etc. Este mismo receptor, se enfrenta a un texto objeto 
de estudio de otro sistema cultural que no posee originalmente 
la conceptualización respectiva de la cultura occidental en sus 
estrategias organizacionales de producción y que, además, 
produce una OE (obra/emisor/) bilingüe, que le permite incluir a 
dos tipos de hablantes-receptores: 1. de mapudungun, y, 2. de 
español (Nómez 2017:171-172). En este ámbito, el oralitor recurre 
a conectores metatextuales mediante los cuales invita a aquellos 
hablantes-receptores a incorporarse a ambos discursos o a uno 
de ellos y a sus respectivos enunciados testimoniales recordados.

Con Mignolo, se puede esbozar las posibilidades que surgen 
desde la emisión a la recepción mediatizada por la semiotización:

a)	 “OE (OBRA/EMISOR) está en condiciones de producir estruc-
turas verbales que OR (OBRA/RECEPTOR) todavía no ha incor-
porado y, por tanto, no está en condiciones de receptar;

b)	 OR tiene, como parámetros, un contexto y un tiempo posterior 
al acto de emisión de OE y, por lo tanto, OR “sabe más” que 
OE y “lee” en el mensaje de OE informaciones que este no 
“intentó”; 

c)	 OE y OR se sitúan en el mismo proceso de adaptación cultu-
ral y las pautas de “recepción se “asemejan” a las pautas de 
“producción”. (Mignolo1978 : 319, 19-87).

Para el caso de Chihuailaf, la primera probabilidad alternativa 
se hace parcialmente cierta, pues los textos bilingües 
excluyen a quienes no dominen el mapudungun o español. 
Sin embargo, las otras probabilidades rigen para OE y OR 
que hablen la misma lengua y pertenezcan a las pautas de 
producción y recepción cultural en completud. En el caso del 
texto etnocultural, las pautas de OE han sido modificadas –
como ya se señaló- y no se adaptan completamente con las de 
OR en la cultura mayoritaria; sin embargo, este último corre el 
riesgo de presumir “saber más” que OE, no atendiendo a que 
OE pertenece como objeto a otra cultura y que lo demuestra 
escribiendo en su lengua vernácula distinta a la del OR hispano, 
pero colaborando con este mediante la traducción a la lengua 
del “otro”. En este sentido, no hay rompimiento del canon de 
lectura tradicional, sino afán de conocimiento, acercamiento e 
integración de y a su lengua vernácula, que es proyección de su 

propia intencionalidad personal, política, territorial y social sin 
muchas posibilidades de elección. 

Lo que sin duda queda como enigma para el lector monolingüe 
hispano es la aprensión respecto de la equivalencia de la 
traducción (v. supra) y, por tanto, la recepción aproximada de ambas 
visiones de mundo transmitidas a través de ambas lenguas. Pero 
es lo que ocurre en la mayor parte de las traducciones, pues hay 
vocablos que no son traducibles literalmente, sino, muchas veces, 
mediante cercanía de vocablos inexistentes en la otra lengua o 
a través de parafraseos que aproximan, diferencian y acortan las 
distancias entre las culturas, pero que en rigor no encuentran la 
esencialidad de sentidos que tienen en su lengua primigenia o son 
utilizadas convenientemente por ciertas ideologías imperiales, ya 
que todo significado es contextualmente determinado.

Aun así, con el peso de la civilización occidental de la comunidad 
mayoritaria (Parra-Cubides 2023; Mignolo 2009 y Lagos 2017:55-
56), podemos observar que Chihuailaf lucha por rescatar su cultura 
que ya es híbrida (Correa-Díaz 2003; Coña 2017), parcialmente 
monolingüe y/o bilingüe asimétrica, consecuentemente, 
bicultural. Podría decirse que la cultura mapuche mediante la 
palabra y la memoria ancestral crea las diferencias para constatar 
que siguen presentes en su propia “autenticidad”, poetizando su 
oralidad y convirtiéndola en escritura literaria ya valorizada y 
legitimada en las letras hispanoamericanas y universales. 

Desde De Sueños Azules y Contrasueños, como el mismo 
Chihuailaf lo ha expresado, “…surgen [los sueños] de la 
sabiduría contenida en la memoria de mis antepasados, en 
los pensamientos de mis mayores. Los “contrasueños” son 
los elementos negativos que, en la ciudad actual, acechan 
para contradecir el espíritu mapuche que me habita; son las 
energías negativas que “trabajan” para destruir mis sueños.” 
(El Mercurio 1996.)

De la poesía del “oralitor” Chihuailaf, en la que participan una 
multitud de voces, de cuyas fuentes -el peuma (sueño), nütram 
(arte de la conversación), ngülam (consejos de los mayores), el 
ülkantun (discurso cantado) (Pozo 2019:61-89), el acto de cantar 
y otros géneros poéticos mapuche-, se destacan dos conceptos 
fundamentales para examinar su poesía: la etnoliteratura 
(expresión de Iván Carrasco) y la oraliteratura ( cuya aplicación 
se utiliza más en Colombia, por ejemplo. (Guerrero y Guzmán 
2023). Ambos términos encierran en sí la heterogeneidad 
contenida en diversos códigos lingüísticos y culturales. Esta 
heterogeneidad no es una amalgama armónica, sino un espacio 
de tensiones, conflictos y contradicciones (Bengoa 2002) que 
marcan la producción literaria de autores bilingües/biculturales 
provenientes de espacios anteriormente colonizados.

Conclusión
El encuentro y choque de lo amerindio y lo europeo tiene 
repercusiones palpables hasta hoy día en general (Neira 1998), 



285

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 El ‘oralitor’ en la construcción del discurso poético de Elicura Chihuailaf

y en especial en la actividad oralitora de Chihuailaf se evidencia 
que no se trata únicamente de diversos sistemas estéticos que 
se entretejen en su poesía, sino también en la autotraducción 
(¿transición? ¿hibridación? ¿resistencia?). 

La diglosia poética (Ballón 2015) se ha practicado, entre otros 
(muchos) casos, en los años 1950-1960 por poetas chicanos en 
los EEUU, para crear puentes lingüísticos y culturales entre la 
heterogeneidad vivida y la homogeneidad impuesta; y también 
para resaltar una realidad híbrida, de cuyo imaginario surgen 
dichos poemas destacando que el parámetro fundacional 
proviene de la cultura colonizada por otra (Bengoa 2006), en cuyo 
canon se inserta la obra 

Muchos escritores mapuche, como Chihuailaf, optan por la 
apropiación de la lengua impuesta en la que han sido educados, 
pero esta lengua no es la versión castellana imperial, sino es uno 
de los muchos “españoles” que se hablan en varios sitios, los 
cuales se deconstruyen y se reensamblan, resultando versiones 
adaptadas a una conciencia heterogénea. Así se establece un 
auténtico espacio cultural híbrido en el que la heterogeneidad 
contrarrestará la supremacía colonial de la lengua española, 
cediendo agencia a los autores como Chihuailaf, que viven y 
reproducen una realidad lingüística/cultural híbrida que les 
permite extraer el discurso del espacio oposicional antagónica de 
colonizador/colonizado que no hace sino reproducir la jerarquía 
centro/periferia que se intenta combatir.

A medida que las discusiones sobre la agencia en la 
representación de lo postcolonial adquieren más ímpetu, el 
dilema lingüístico se vuelve prominente en este debate. La 
descolonización –un proceso continuo de resistencia con una 
notoria heterogeneidad de posiciones de sujeto– emerge desde 
el momento de la colonización a través de múltiples y simultáneas 
articulaciones de lo poscolonial que, sin embargo, no se abordan 
adecuadamente sin deliberaciones sobre la agencia (¿quién 
habla por quién?). La agencia depende en parte de la elección del 
lenguaje y proporciona una clave importante para su efectividad. 
(Nagy-Zekmi 1997, 2001, 2003, 2004, 2007, 2011).

El “Sueño Azul,” acertadamente llamado “memorial poético,” 
recurre a fuentes tanto colectivas como individuales, que 
generan el imaginario poético-biográfico del poeta: los viajes 
tanto físicos como mentales (“en el bosque de la imaginación”) 

y la “rememorización onírica”, que abarca tanto la tradición 
mapuche como la europea y de cuya hibridez se produce la voz de 
Chihuailaf. Esta voz no es ni europea ni enteramente mapuche, 
sino que estos elementos se manifiestan “contaminados” entre 
sí en huellas derridianas (Derrida 1971:84-85): son cadenas 
textuales y orales que se heredan entre sí, inseparables e 
indescifrables. 

La existencia de un sujeto colectivo (la voz del pasado 
extrabiográfico subyacente), en el discurso poético de Chihuailaf, 
denominado el “conector metatextual de la enunciación,” o bien, 
un “marcador de organización textual,” revela el palimpsesto 
discursivo de un sujeto poético heterogéneo producto de la 
amalgamación cultural. La mediación de los sujetos colectivos 
termina minando el discurso del yo poético (individual), pues 
los “evidenciales” revelan los rasgos fundamentales del sujeto 
poético mapuche y a la vez lo distinguen del sujeto poético de 
tradición europea. 

Se propone, en definitiva, que Chihuailaf y otros poetas de 
pueblos originarios modifican el canon literario creando un 
género poético que es indefinible dentro de los marcos del canon 
de tradición europea. 

El concepto eurocéntrico de la llamada “literatura universal” 
en la que las “literaturas menores” (Deleuze y Guattari 1978) 
no tienen cabida (Rosaldo 1991), la praxis heteroglósica de 
Chihuailaf puede conciliar el antagonismo entre literaturas 
llamadas occidentales o del canon y las “literaturas menores” 
creando un género literario híbrido que no se asimila al canon, 
sino lo modifica. En este sentido, podría decirse que la obra 
de Chihuailaf ejemplifica una comunicación “alter-nativa” 
cargada de rastros de alteridad incrustados en la memoria de 
pueblos “nativos” originarios, para manifestarse en contra de la 
tradición eurocéntrica (no tan solo epistemológica, sino también 
discursiva). Chihuailaf opta por estrategias de resistencia 
que se exhiben en una serie de prácticas que van desde la 
trasgresión de tradiciones [literarias] canónicas, hasta la ruptura 
con el lenguaje jerarquizante de la nomenclatura colonial, cuya 
jerarquía solo puede subvertirse a través de una reinterpretación 
radical del significado en la que se requiere la invención de un 
lenguaje poético, inclusivo, de diversas formas de saber por 
medio de prácticas heteroglósicas. 

Referencias Citadas.
Arias-Ortega, K. et al. 

2024. Huellas de la educación escolar monocultural del siglo 
XX: desde las voces de sabios y sabias mapuches en la 
Araucanía, Chile. Diálogo Andino 74. Pp. 187-198.

Ballón. E. 
2015. Diglosia poética: Vallejo / Verlaine. Lexis 39.

Bengoa, J. 
2002. Historia de un Conflicto. El Estado y los Mapuche en el 

siglo XX. Planeta, Santiago de Chile.



286

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 El ‘oralitor’ en la construcción del discurso poético de Elicura Chihuailaf

Bengoa, José. 
2006. La Comunidad Reclamada. Identidades, Utopías y 

Memorias en la Sociedad Chilena. Catalonia Ltda., Santiago 
de Chile.

Betancur, S. y Geeregat, O. (Editoras). 
2017. Interpelaciones (des)atadas. Elicura Chihuailaf y la 

Palabra Urgente. Ediciones Universidad de La Frontera, 
Temuco.

Bhabha, H. 
1994. The Location of Culture. Routledge, New York.

Calsamiglia, H. y Tusón, A.. 
1999. Las cosas del decir. Manual de Análisis del Discurso. 

Editorial Ariel, S.A, Barcelona.

Carrasco, I., 
1995. Las voces étnicas en la poesía chilena actual. Revista 

Chilena de Literatura 47. 

Carrasco, I. 
2003. La poesía etnocultural en el contexto de la globalización. 

Revista de Crítica Literaria Latinoamericana 58, Año XXIX.

Carrasco, I. 
2019. Anexo I. Los Estudios Mapuche y la modificación del 

canon literario chileno. En Poesía Mapuche. Mundos 
Superpuestos. Ediciones Uach, Valdivia. 

Carrasco, H. 
2017. Rasgos identitarios de la poesía mapuche actual. En 

Interpelaciones (des)atadas. Elicura Chihuailaf y la palabra 
urgente, editado por S. Betancur y O. Geeregat. Ediciones 
Universidad de La Frontera, Temuco.

Carrasco, H., Contreras, V. y García, M. 
1998. Elementos constitutivos de la matriz simbólica en tres 

relatos míticos mapuches. Estudios Filológicos 33. 

Catrileo, M. 
1995. Diccionario Lingüístico-etnográfico de la lengua Mapuche 

(4a edición). Editorial Andrés Bello, Santiago de Chile.

Coña, Pascual. 
2017. Testimonio de un Cacique Mapuche. Pehuén Editores, 

Santiago de Chile.

Correa, L. 
2003. Una historia Apócrifa de América. El arte de la Conjetura 

de Pedro Gómez de Valderrama. Fondo Editorial EAFIT, 
Medellín.

Chiguay, P. 
2012. El retorno al azul y el mapuche urbano: dos identidades 

mapuche desde la poesía. Tesis de Pregrado, Universidad de 
Magallanes, Punta Arenas. 

Chihuailaf, E. 
1999. Recado Confidencial a los Chilenos. LOM Ediciones, 

Santiago de Chile. 

Chihuailaf, E. 
2003. Introducción. En el azul de la palabra. En Poesía 

Mapuche. Las raíces azules de los antepasados. Sebastián 
Queipul Quintremil. José Santos Lincomán Inaicheo . 
Anselmo Raguileo Loincopil, editado por M. García y S. 
Galindo. Universidad de la Frontera, Temuco.

Chihuailaf, E. 
2008. Sueños de Luna Azul. Santiago de Chile: Editorial Cuatro 

Vientos.

Chihuailaf, E. 
2021. De Sueños Azules y Contrasueños. Santiago de Chile: 

Editorial Universitaria.

Del Campo, V. 
2000 Entrevista con Elicura Chihuailaf. Aérea 3.

Derrida, J. 
1971. De la Gramatología. Siglo XXI, Buenos Aires.

Deleuze, G. y Guattari. 
1978. F. Kafka. Por una Literatura menor. Ediciones Era, México. 

Eco, U. 
1987. Lector in Fabula. La Cooperación Interpretativa en el 

texto Narrativo. Lumen, Barcelona.

Fokkema, D. W. e Ibsch, E. 
1982. Teorías de la Literatura del siglo XX. Cátedra, Madrid.

Galdames, L. y Lagos, J. 
2007. Entimemas y principios andinos en un mito sobre 

Curinaya Huiracocha. Diálogo Andino 30. Pp. 11-17.

García, M. 
2006. El discurso poético mapuche y su vinculación con los 

temas de resistencia cultural. Revista Chilena de Literatura 
N° 68. Santiago de Chile: Universidad de Chile. Pp. 169-197.

García, M. 
2017. Elicura Chihuailaf. Conversación (des)atada: entre-textos 

y palabras. Interpelaciones (des)atadas. Elicura Chihuailaf 
y la palabra urgente. Ediciones Universidad de La Frontera, 
Temuco.

Golluscio, L. 
1989. Los principios pragmáticos en la producción de un Epew 

(“cuento”) mapuche: un abordaje etnológico”. C.M.H.L.B. 
Caravelle 52.

Guerrero, J. y Guzmán, J. P. 
2023. Oraliteratura del sur del Tolima como literatura de 

frontera: más allá de la colonialidad epistémica. La Palabra 
45. Versión ISSN 0121-8530.

Harris, M. 
1981. “Emic, etic y la nueva etnografía”. El Desarrollo de la 

Teoría Antropológica: Una Historia de las teorías de la 
Cultura. Siglo Veintiuno Editores, España.



287

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 El ‘oralitor’ en la construcción del discurso poético de Elicura Chihuailaf

Jakobson, R. 
1988. Lingüística y Poética. Cátedra, Madrid.

Jurt, J. 
1976. La Estética de la recepción en la teoría y en la práctica. 

Humboldt 59. 

Lakoff, G. y Johnson, M. 
1980. Metáforas de la vida Cotidiana. Cátedra, Madrid.

Lagos, J. 
1989. Etnografía Literaria: una aproximación a los estudios 

literarios sobre el relato oral mapuche. Actas de Lengua y 
Literatura Mapuche 3.Pp.305-318.

Lagos, J. 
1992. Proposición teórico-metodológica para un estudio 

empírico sobre estética de la recepción. Informe de un caso. 
Estudios Filológicos 27. Pp. 155-167.

Lagos, J. 
1998. Códigos y variantes de códigos estéticos en estudiantes 

de Enseñanza Media. Estudios Filológicos 33.Pp. 155-167.

Lagos, J. y Rojas, D. 
2012. Proceso de actualización de un Ensayo de Roberto 

Bolaño. Estudios Filológicos 50. Pp. 39-56.

Lagos et al. 
2014. Una aproximación semiótica empírica a la comprensión 

lectora. Estudios Filológicos 53. Pp. 71-83.

Lagos, J. 
2014. La hermenéutica en la teoría medieval del texto. Revista 

Límite 31. Pp. 3-8.

Lagos, J. 
2017. Descolonialidad en Purgatorio y Anteparaíso de Raúl 

Zurita. Raúl Zurita. Obra Poética (1979-1994). Colección 
Archivos, n° 67. CRLA-Archivos (Francia).

Lagos, J. 
2024. Dinámicas Literarias y Culturales: una Aproximación 

Semiológica a De sueños y Contrasueños y Sueños de 
Luna Azul de Elicura Chihuailaf. Ediciones Universidad de 
Tarapacá: Arica.

Lotman, I. 
1998. La Semiosfera. II. Semiótica de la cultura, del texto, de 

la conducta y del espacio. Frónesis Cátedra: Universidad de 
Valencia. ( Pp. 5-175).

Lausberg, H. 
1983. Manual de Retórica Literaria. Gredos, Madrid.

Lotman, I. 
1970. Estructura del Texto Artístico. Ediciones Istmo, Madrid.

Mayoral, J. (compilador). 
1987. Pragmática de la Comunicación Literaria. Arco/Libros, 

S.A., Madrid. 

Mignolo, W. 
1978. Elementos para una teoría del texto Literario. Editorial 

Crítica, Barcelona.

Mignolo, W. 
2009. La teoría Política en la Encrucijada Descolonial. Ediciones 

del Signo, Buenos Aires.

Moyano, A. 2016. 
De mar a mar. El Wallmapu sin Fronteras. Lom ediciones, 

Santiago de Chile. 

Muñoz, C., Zurita, F. y Torres, B. 
2024. Las habilidades de pensamiento histórico y el conflicto 

hispano-mapuche al término de la educación básica y 
comienzo de la educación media. Diálogo Andino 75. Pp. 
149-160.

Nagy-Zekmi, S. (editora). 
1997. Identidades en transformación: El Discurso 

Neoindigenista de los países Andinos. Biblioteca Abya-Yala, 
Universidad de Quito.

Nagy-Zekmi, S. 
2001. Ángel Rama y su ensayística transcultural(izadora) como 

autobiografía en clave crítica. Revista Chilena de Literatura 
58. Pp. 123-132.

Nagy-Zekmi, S. 
2003. Estrategias postcoloniales: La deconstrucción del 

discurso eurocéntrico. Cuadernos Americanos. México 97, 
vol. 1. 

Nagy-Zekmi, S. 
2004. Paradoxical Citizenship. Edward Said. Rowman y 

Littlefield, Publishers, Inc., New York. 

Nagy-Zekmi, S. 
2007. Nuestro norte es el sur: articulaciones de identidad en la 

Postcolonia. Diálogo Andino 30.Pp. 25-32.

Nagy-Zekmi, S. 
2011. Bilingualism of the Other. From Abrogation to (Ex)

Appropriation Negotiations. International Journal of Literary 
and Cultural Studies, Vol 1. 

Neira, H. 
1998. El Espejo del Olvido: Ensayos Americanos. Dolmen 

Ediciones, Santiago.

Ngugi wa Thiong’o. 
2015. Decolonising the Mind. Editorial Debolsillo, Granada.



288

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 El ‘oralitor’ en la construcción del discurso poético de Elicura Chihuailaf

Nómez, N. 
2017. Chihuailaf y el recado acerca de la memoria, los sueños y 

los cantos. En Interpelaciones (des)atadas: Elicura Chihuailaf 
y la Palabra Urgente, editado por Betancur y Geeregat. 
Ediciones Universidad de la Frontera, Temuco.

Parra-Cubides, L. 
2023. Rupturas y continuidades de la necropolítica: una 

revisión de la producción académica en Iberoamérica  
(2017-2021). Revista Encuentros 21:92-109. 

Paillalef, J. 
2018. Los Mapuche y el Proceso que los Convirtió en indios. 

Psicología de la Discriminación. Catalonia Ltda., Santiago  
de Chile.

Pinto, J. 
2000. De la Inclusión a la Exclusión. La formación del Estado, 

la nación y el pueblo Mapuche. Edición Instituto de Estudios 
Avanzados (IDEA). Universidad de Santiago de Chile.

Pinto, J. 
2020. La Araucanía. Cinco siglos de Historia y Conflictos no 

Resueltos. Pehuén Editores, Santiago de Chile.

Pozo, G. et al. 
2019. Memoria oral mapuche a través de cantos tradicionales 

ülkantun: recordando la época de ocupación (siglos XIX  
y XX)”. Resonancias 45:61-89

Prieto, A. 
1975. La Consideración Semiológica. Morfología de la Novela. 

Ensayos/Planeta, Barcelona.

Neumann, M. 
1979. El tema de Estética de recepción. Eco 213:306-325.

Pacheco, V. H. 
2017. José Carlos Mariátegui: el problema de las razas y la 

comunidad. Escrituras Americanas Vol. 2. 

Reyes, G. 
1997. Los Procedimientos de cita: citas Encubiertas y ecos. 

ArcoLibros, Madrid. 

Rosaldo. R. 
1991. Cultura y verdad. Nueva Propuesta de Análisis social. 

Grijalbo/CNCA, México.

Rutherford, J. 
1990. The Third Space. Interview with Homi Bhabha. En 

Identity: Community, Culture, Difference, pp. 207-221. 
Lawrence and Wishart, London. 

Salas, A. 
1983. Dos cuentos mitológicos mapuches: el Sumpall y el 

Trülke Wekufü: una perspectiva etnográfica. Acta Literaria 
8:5-36.

Saravia, Felipe. 
2019. Espacio e intervención en trabajo social a partir de 

Lefebvre. Cinta moebio 66: 81-294.

Stocco, M. 
2017. La autotraducción en la poesía mapuche como 

territorio de tránsitos, tensiones y resistencias. Estudios  
Filológicos 59.

Tereucán, J. et al. 
2025. Perfiles de identidad étnica mapuche en adolescentes y 

jóvenes indígenas de Chile. Diálogo Andino 76. Pp. 110-124.

Thiong’o, Ngugi wa. 
1981. Decolonising the Mind. The Politics of Language in 

African Literature. NH: Heinemann, Portsmouth.

Tuhiwai, L. 
2016. A Descolonizar las Metodologías. Investigación y pueblos 

Indígenas. Lom ediciones, Santiago de Chile.

Tuhiwai, L. 
2016. A descolonizar las Metodologías. Investigación y pueblos 

Indígenas. Lom ediciones, Santiago de Chile. 

Velásquez, J. y Arce, J. 
2025. Trutrukatufe Ka Trutrukatun: Reflexiones sobre el rol 

heredado y sobre sonido y dungun. Diálogo Andino 76.  
Pp. 98-109.

Villena, B. 
2014. El Mapudungun de Santiago de Chile: Creación Neológica 

y Vitalidad Interna. Editorial Universitaria, Santiago de Chile.

Wachtmeister, F. 
2005. Evidencialidad. La codificación Lingüística del punto de 

vista. Disertación doctoral. Universidad de Estocolmo.


	_heading=h.jdm0hzp8ki74
	_GoBack

