
128

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025

¡MAYOR ES MI LEALTAD! FIDELIDAD,  
REBELDÍA Y CONFLICTOS EN LAS FRONTERAS  

DEL CORREGIMIENTO DE ARICA (1780-1783)
GREATER IS MY LOYALTY! FAITHFULNESS, REBELLION, AND CONFLICTS ON  

THE BORDERS OF THE DISTRICT OF ARICA (1780-1783)
	 Carlos Choque Mariño*	 https://orcid.org/0000-0002-4743-4864

Resumen
Este artículo es una contribución al análisis del desarrollo de la rebelión iniciada por José Gabriel Túpac Amaru, cuyos efectos se hicieron sentir en los 
Altos de Arica y corregimientos vecinos entre 1780 y 1783. Asimismo, busca identificar y comprender las concepciones ideológicas, las controversias y 
las subjetividades emergentes en los años previos a la sublevación, tanto en el ámbito de los imaginarios como en el ejercicio del poder y en las políticas 
borbónicas e indígenas de finales del siglo XVIII.

Palabras claves: Arica, Audiencia de Charcas, Virreinato del Perú, Rebelión indígena, Túpac Amaru

Abstract
This article contributes to the analysis of the development of the rebellion initiated by José Gabriel Túpac Amaru, whose effects were felt in the 
highlands of Arica and neighboring towns between 1780 and 1783. It also focuses on identifying and understanding the ideological conceptions, 
controversies, and subjectivities that emerged in the years leading up to the uprising, particularly within the realms of imaginaries, the exercise 
of power, and Bourbon and indigenous politics at the end of the 18th century.

Keywords: Arica, Charcas Hearing, Viceroyalty of Peru, Indigenous rebellion, Túpac Amaru

Fecha de recepción: 22-10-2024  Fecha de aceptación: 06-03-2025

El siglo XVIII, para España y sus posesiones de Ultramar, fue un 
periodo de extensos conflictos con Inglaterra, que se sumaron a 
una decadente economía que consumía la Real Hacienda. Esta 
situación llevó a la casa de Borbón a la aplicar reformas políticas 
y económicas en la metrópoli y en las Indias, trastocando 
distintos aspectos de la vida social y cultural de la población del 
imperio (Capel y Cepeda 2006; Choque 2018, Fisher 2000 y 2006, 
Gruzinski 1991, Imízcoz 2017, Gutiérrez 2015, O’Phelan 2012). 
Una de las medidas económicas impuestas e impopulares entre 
la población indígena fue el  reparto mercantil, que fue legalizado 
y reglamentado mediante “Real Cédula de 15 de junio de 1751” 
(Cajías de la Vega 2005:210). La cédula determinó además, según 
Cajías de la Vega, los precios, aranceles, volúmenes y tipos de 
mercancías. El funcionamiento del sistema de reparto recaía en 
la figura del corregidor, quien no era el dueño de las mercancías 
ni el beneficiario final de lo cobrado a la población indígena y 
otras castas. Jürgen Golte sostuvo que los beneficiarios directos 
fueron los grupos dominantes de la sociedad colonial, lo que 
explicaría los sobreprecios de diversos tipos de mercancías indias 
y europeas (Carrió de la Bandera (1966 [1782]); Moreno 1977; 
Fisher 2000; Golte 1980; Hidalgo 1986; Klein 2011; O’Phelan 2012; 
Serulnikov 1989, 2010). Asimismo, la participación del corregidor  

en el sistema estaba directamente ligada a la obtención de su 
salario y al posterior enriquecimiento derivado del propio reparto 
(Spalding 1974).

El área de análisis fue creada como corregimiento en 1565 y 
formó parte de la provincia de Arequipa y de la Audiencia de 
Lima (Choque y Díaz 2022). El territorio limitaba al norte con 
el corregimiento de Moquegua; al este con el Mar del Sur; al 
oeste con los de Pacajes y Carangas; y al sur con Atacama, 
convirtiéndose así en un espacio fronterizo. Además, la capital 
del territorio, Arica, fue el puerto de Potosí desde los tiempos del 
virrey Francisco de Toledo, situación que permitió la circulación 
de mercancías, mano de obra e ideologías por sus caminos reales.

El sistema de reparto no solo tuvo implicancias económicas 
y políticas en la sociedad colonial, sino también sociales y 
culturales, ya que alteró la forma de concebir y valorar la 
producción en la economía indígena. Asimismo, se modificaron 
las relaciones de parentesco y la estructura social en las 
comunidades andinas, donde emergieron nuevos actores 
indígenas que obtuvieron significativas ganancias económicas, 
sociales y políticas, a expensas de los pueblos (Valcárcel 2017). 

*	 Departamento de Ciencias Históricas y Geográficas, Facultad de Educación y Humanidades, Universidad de Tarapacá. Arica, Chile,  
Correo electrónico: cochoquem@academicos.uta.cl, zapainka.choque@gmail.com



129

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 ¡Mayor es mi lealtad! fidelidad, rebeldía y conflictos en las fronteras...

La movilidad social de los indígenas, de acuerdo con las leyes 
hispanas, estuvo subordinada y separada de la sociedad hispana, 
según lo expuesto por Karen Spalding. Por ende, la élite indígena 
obedecía a una doble regulación: la colonial y la establecida por 
la sociedad tradicional, prevaleciendo, en términos sociales y 
culturales, las normas comunitarias que poseían singularidades 
regionales y locales (Barragán 2022; Gil 2022). En este contexto, 
los indios forasteros a las comunidades estuvieron excluidos de 
los sistemas sociales establecidos por la población originaria, 
siempre y cuando no estuviesen naturalizados (Choque 2020).

Los caciques o curacas no estaban sujetos al reparto, pero ejercían 
la función de distribuir y cobrar las mercancías del corregidor, 
ganándose así el odio o el afecto de sus tributarios, pues podían 
convertirse en implacables cobradores o responder con su 
riqueza personal a nombre de sus tributarios, de acuerdo con la 
legislación colonial y las normas culturales de las comunidades, 
lo que les permitía ganar un enorme prestigio entre los indios 
del común (Spalding 1974; Saignes 1987; O’Phelan 2012). Los 
caciques que se resistieron a las disposiciones coloniales eran 
reemplazados por indios inescrupulosos que carecían de la 
legitimidad tradicional y, por tanto, eran odiados por las élites 
y poblaciones indígenas locales. En este contexto, la búsqueda 
de legitimidad de las autoridades étnicas estuvo sometida a un 
intrincado sistema de obligaciones y responsabilidades con el 
corregidor, el cura doctrinero y las élites locales. Esta situación 
permitía, desde la óptica hispana, la construcción del indio amigo 
o vasallo instruido y, por el contrario, del indio bárbaro y traidor 
(Choque 2015; Rodríguez 2011). La rebelión de 1780 destruyó las 
adhesiones y compromisos entre la élite indígena y los bandos 
realistas y rebeldes, pues se movilizó en ambos extremos según 
las circunstancias apremiantes de la guerra.

La gran rebelión estuvo precedida por 140 años de revueltas y 
sublevaciones de diversa magnitud en las distintas provincias del 
Virreinato del Perú (O’Phelan 2012). Asimismo, la rebelión contó 
con diversos liderazgos y agendas igualmente heterogéneas, 
que coincidieron en la coyuntura política de 1780 (Hidalgo 1986, 
1996). Diversos autores han señalado que la rebelión tuvo fases 
impulsadas por coyunturas locales y regionales, tanto en Perú 
como en Charcas. Durante el mismo período, también surgieron 
varios focos de rebelión en los virreinatos de Nueva Granada 
y Río de la Plata, cuyas demandas respondían a problemáticas 
regionales. Las consecuencias de la rebelión fueron trágicas para 
la población en general, ya que el sufrimiento afectó a todos, 
sin distinción de casta o posición económica, en las provincias 
impactadas por la guerra. En este contexto, surgen las siguientes 
interrogantes: ¿Cuáles fueron los principios teóricos hispanos del 
siglo XVIII que determinaron la fidelidad o traición de los curacas 
andinos durante la rebelión de 1780? ¿Qué trascendencia tuvieron 
los repartos del corregidor Egan en el espíritu y desarrollo de 
la rebelión en el corregimiento de Arica? ¿Cómo se expresó la 
rebelión en el corregimiento de Arica y qué articulaciones tuvo 
con los corregimientos vecinos?

El siglo XVIII fue un periodo de cambios ideológicos, políticos 
y económicos en la sociedad colonial, impulsados por la 
implementación de las reformas borbónicas, que fueron resistidas 
tanto por las élites indianas, ya sean españolas o criollas, 
como por los curacas y el común de los indios en los Andes, 
pues perturbó a la sociedad colonial  y sentó las bases para la 
rebelión (Castejón 2017; Choque 2018, 2020; Marchena 2021;  
Serulnikov 2006; Thomson 2006). La llegada del visitador José 
Antonio de Areche a Lima en 1776, buscó poner fin a los vicios 
y al mal gobierno, pero encontró oposición en los gremios y la 
nobleza limeña debido a las reformas de la Real Hacienda, el 
Consulado y la Audiencia (Gutiérrez 2015).

El presente estudio analiza los axiomas jurídicos indianos 
que juzgaron la fidelidad o deslealtad de los curacas andinos 
durante la rebelión de 1780, así como los efectos sociales 
del sistema de repartos en el corregimiento de Arica y en los 
territorios adyacentes (Figura 1). Asimismo, añadir antecedentes 
poco conocidos sobre el origen extrínseco e intrínseco del 
levantamiento indígena en la jurisdicción, así como el papel del 
fidelismo de los curacas locales y la sublevación del “común 
de indios” frente a las autoridades virreinales. Finalmente, 
el examen se propone abordar ciertos espacios territoriales 
y temporales relacionados con la rebelión, dada la ausencia 
de materiales que permitan llevar a cabo una investigación 
continua y precisa sobre todo el territorio. A modo de hipótesis 
se considera que la elite indígena local tuvo conocimiento 
temprano de las normas jurídicas y las implicancias legales 
que conllevaba la rebeldía. Es más, todos ellos habían prestado 
un juramento de fidelidad al rey Carlos III en 1760, como era 
costumbre en la época, y en la condición de vasallos debieron 
ejecutar las órdenes de los corregidores respecto al sistema 
de reparto, a pesar de que éste era oneroso para el común de 
indios y para los propios caciques, pues ellos debían avalar el 
pago con su patrimonio económico. De esta manera, el reparto 
de mercancías contribuyó al descontento del común de indios 
y los llevó a sumarse a la rebelión bajo el liderazgo de indios 
forasteros de los corregimientos de Pacajes y Carangas o de 
personajes sombríos, que aún no conocemos en profundidad.

Metodológicamente, se analiza desde la etnohistoria, concebida 
como principio diacrónico de análisis, que posibilita el estudio de 
las dinámicas étnicas, cosmologías y estructuras sociopolíticas, 
que se originan durante la conquista y colonia en los Andes, 
facilitando una comprensión de las ideologías, temporalidades 
y demás expresiones de dominación colonial que afectaron este 
territorio,  cuyos documentos de interés se localizaron en el 
Archivo General de Indias, Archivo Regional de Arequipa, Archivo 
Histórico Nacional de España, Archivos y Bibliotecas Nacionales 
de Bolivia, Archivo Arzobispal de Arequipa, Archivo General de 
Simancas, Archivo General de la Nación de Argentina y Perú y 
Archivo Histórico Nacional de Chile. 



130

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 ¡Mayor es mi lealtad! fidelidad, rebeldía y conflictos en las fronteras...

Figura 1. 
Corregimiento de Arica en 1780. 

Fuente: Carlos Choque 2024 (Basado en datos geoespaciales del proyecto HGIS-Indias de Werner Stangl).



131

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 ¡Mayor es mi lealtad! fidelidad, rebeldía y conflictos en las fronteras...

De la fidelidad de los nobles caciques a la traición  
de los infieles indios
La evangelización y cristianización de las poblaciones indígenas fue 
heterogénea en el mundo andino, avanzando más rápidamente en 
la costa y ralentizándose en la sierra. Una situación análoga se vivió 
en la Nueva España, donde, según María Cedeño, los sacerdotes 
y frailes desempeñaron un papel fundamental en la conversión 
indígena y la adopción de nuevas convicciones ideológicas por parte 
de los naturales (Cedeño 2017). La enseñanza de los preceptos de 
la fe católica, la salvación de las almas y la administración de los 
sacramentos fueron algunas de las funciones de los sacerdotes en 
el Virreinato del Perú, las cuales contribuyeron a la adopción de 
estos nuevos preceptos e imaginarios.

Sin embargo, la población indígena no pudo acceder plenamente 
al reconocimiento de su conversión, como explica de manera 
elocuente Juan Carlos Estenssoro (2015) al abordar el tema del 
vasallaje, la interpretación indígena de la doctrina y el concepto 
del “simio de Dios”. Por lo tanto, es simplista pensar que los 
cambios ideológicos se debieron únicamente a la acción de los 
religiosos en los Andes, ya que desde los inicios de la conquista, 
diversos señores étnicos, como los Chancas o Cañaris, optaron 
por apoyar la conquista, mientras que otros, como los Pacajes 
o Lupacas, lucharon en contra de ella durante la guerra de 
reconquista inca (Guillén 1994; Hemming 2005; Martínez 
2020; Platt et al. 2006). Desde esta perspectiva, la conquista 
del imaginario en algunas regiones fue más extensa, mientras 
que en áreas específicas del Collao o Charcas fue una tarea 
inconclusa. En este sentido, surge la pregunta: ¿Qué rol tuvo la 
instrucción de las primeras letras en la formación de los vasallos 
andinos? Si bien dicha cuestión ha sido abordada desde diversas 
perspectivas por autores como Karen Spalding (1974); Scarlett 
O’Phelan (1995); Aude Argouse (2008); Paula Daza (2016); 
Franco Ceballos (2016) y Monique Alaperrine-Bouyer (2007), es 
necesario buscar nuevos enfoques analíticos.

Es necesario recordar que, en noviembre de 1542, el sacro 
emperador Carlos V promulgó las Leyes y ordenanzas 
nuevamente hechas por su majestad para la gobernación de 
las Indias y buen tratamiento y conservación de los indios, 
conocidas como las Leyes Nuevas, cuyo propósito fundamental 
era el cuidado, la conservación, el gobierno y el buen trato de los 
indígenas, así como la regulación del sistema de encomiendas 
y la prohibición de la esclavitud indígena, entre otras medidas 
(Caballero 2000). Estas leyes, según Juan Caballero, fueron 
una fiel expresión de los deseos de la reina Isabel de Castilla, 
quien, inspirada por los ideales renacentistas y los preceptos 
religiosos, consideraba a los naturales del Nuevo Mundo como 
“vasallos y no esclavos” y, desde su lecho de muerte, dejó 
como sagrada obligación a sus sucesores la protección y el 
trato benigno hacia los nuevos súbditos (Caballero 2000:135). 
Al respecto, Joaquín García señala:

1	 ARA, Sección Notarial, Protocolos, Gaspar Hernández (1561-1562), “Expediente relativo a la perpetuidad de las encomiendas”, fojas 504r-504 v. 

Ordenamos y mandamos que de aquí adelante, por ninguna 
causa de guerra ni otra alguna, aunque sea so título de rebelión, 
ni por rescate ni otra manera, no se pueda hacer esclavo indio 
alguno y queremos que sean tratados como vasallos nuestros 
de la corona de Castilla, como lo son (García 2010:6).

Las medidas establecidas por el emperador estuvieron basadas 
en los principios teóricos lascasianos, que abogaban por el 
respeto a las personas y propiedades de los nuevos vasallos, lo 
que constituyó una obligación jurídica y moral de la Corona hacia 
los naturales del Nuevo Mundo (Masters 2022). No obstante, las 
Leyes Nuevas fueron parcialmente revocadas poco después de 
su proclamación debido a la presión ejercida por encomenderos, 
ministros y una parte del clero indiano. A pesar de esto, la medida 
tuvo efectos importantes dentro de la población indígena, que 
tomó plena conciencia de sus derechos como vasallos de la 
Corona de Castilla. Un ejemplo de ello se dio en 1562, cuando 
los curacas de Arica participaron en la junta general de indios 
principales en Arequipa para oponerse a la perpetuidad de la 
encomienda1. Las conclusiones de Monique Alaperrine-Bouyer, 
en sus estudios sobre las élites indígenas del Perú, sostienen que 
estas élites pronto comprendieron la importancia de la escritura 
y “rápidamente aprendieron a leer y escribir —usando la letra y 
la lectura— no solo para cumplir con el oficio de cacique, sino 
también en su propio provecho” (Alaperrine-Bouyer 2007:10). Esto 
se hizo con fines ideológicos y políticos dentro de la administración 
colonial, ya que los primogénitos de los caciques debían ser 
fieles servidores de Dios y del rey. Además, hubo un uso mutuo y 
convenido de los instrumentos y de la institucionalidad hispano-
indígena. Un ejemplo de esto fueron las disposiciones del primer 
virrey de la Nueva España, Antonio de Mendoza, quien no solo 
creó el Colegio Imperial de Santa Cruz de Santiago de Tlatelolco 
para educar a los hijos de la antigua nobleza indígena mexica, 
sino que en 1537 también fundó una orden de caballería cuyos 
integrantes fueron exclusivamente nobles indígenas. Estos se 
reconocieron como honrados y buenos cristianos, y accedieron 
al rango hispanizado de Teuctin, es decir, caballeros, conocidos 
como los “Tecles” (Bustamante 2001:19).

Un fragmento del juramento de los mencionados caballeros 
indígenas:

Yo Fulano juro a Dios i a esta Cruz i Santos Evangelios en 
que pongo mis manos, que seré bueno i fiel cristiano, i que 
en quanto en mí fuere i con todas mis fuerzas perseguiré i 
destruiré los sacrificios i idolatrías. Asimismo juro de ser fiel 
i leal vasallo del Emperador: Don Carlos Rey de España i del 
Príncipe Don Felipe, nuestros señores, i que en quanto en 
mi fuere allegaré su bien i apartaré su mal, i no consentiré 
en traición ni levantamiento que contra S. M. se haga, sino 
que luego que a mi noticia venga por qualquier via que sea lo 
descubriré i manifestaré a la persona que tuviere en nombre de 
S. M. el cargo del govierno desta tierra (Bustamante 2001:19-20).



132

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 ¡Mayor es mi lealtad! fidelidad, rebeldía y conflictos en las fronteras...

La revitalización de las viejas instituciones mexicas y su 
cristianización refleja la convergencia de intereses mutuos, ya que 
los vencidos se convirtieron en leales vasallos con obligaciones, 
privilegios y aliados desde una perspectiva jurídica. Sin embargo, 
en la práctica, esta situación resultó ser un mero espejismo en 
algunas regiones.

En el virreinato del Perú, los primeros intentos por establecer la 
educación de la élite indígena se remontan a la misma época, 
puesto que Fray Valverde solicitó fundar el primer colegio desde el 
Cusco. Sin embargo, los sucesivos intentos no prosperaron hasta 
la llegada de Francisco de Toledo (Alaperrine-Bouyer 2007). Más 
al norte, en Quito, bajo la tutela de los franciscanos, se llevaron 
a cabo los primeros adoctrinamientos de la población indígena 
en el Colegio de San Andrés (Fernández 2005). Al igual que en la 
Nueva España, en Perú fue la nobleza inca quien pudo acceder a 
las primeras letras de la mano de los jesuitas. En otras regiones 
diferentes al Cusco, se desarrollaron diversas experiencias 
de enseñanza de la doctrina a los hijos del común de indios, 
bajo la dirección de franciscanos, dominicos o mercedarios, y 
cuyos resultados fueron igualmente heterogéneos. Juan Carlos 
Estenssoro (2015) y Scarlett O’Phelan (1995) sostienen que el 
adoctrinamiento indígena buscaba la generación de un buen 
cristiano y, por ende, la legitimación de su poder, que debía ser 
funcional al sistema colonial, pues solo una plena conversión 
haría de los indios verdaderos vasallos y súbditos de la Corona.

La invocación del imperium y dominium, otorgados por las Bulas 
Alejandrinas, constituyó un argumento permanente utilizado 
por la Corona española y el clero para ejercer control sobre 
la población indígena del Nuevo Mundo. Estos instrumentos 
jurídico-religiosos también funcionaron como una herramienta 
eficaz para denegar o posponer indefinidamente la existencia 
de un sacerdocio indígena. Esta política quedó evidenciada 
en diversos concilios. El Segundo Concilio Limense “prohibió 
expresamente” el sacerdocio indígena (Bartra 1982[1583]:24).Y el 
Tercer Concilio determinó que aún no era tiempo apropiado para 
permitir el sacerdocio indígena. Además, en 1578 se suspendió 
la ordenación y formación de sacerdotes mestizos (Estenssoro 
2015). Es importante notar la paradoja presente en estos decretos: 
mientras el Tercer Concilio establecía que los indios no debían 
ser tratados “como esclavos sino como hombres libres y vasallos 
de su Majestad Real” (Bartra 1982[1583]:27), en la práctica se 
les negaban derechos fundamentales. Los diversos decretos se 
justificaban argumentando que su finalidad era la construcción 
del bienestar moral, material y político de la población indígena 
del virreinato, aunque en realidad servían como instrumentos de 
control colonial.

Un siglo después de las restricciones iniciales, los descendientes 
de matrimonios mixtos alcanzaron una posición destacada en la 

2	 AGI, Lima 7, “Consultas originales del Consejo, Cámara y Justicia”, fs.1-1v.

3	 AGI, Lima 1008, N. 2, “Expedientes e instancias de partes”.

4	 AGI, Indiferente General 640, N. 1, “Reales decretos”.

sociedad colonial. La élite indígena logró acceder a los círculos de 
poder mediante sus redes maritales y familiares, especialmente 
tras la presentación del memorial de 1726, que solicitaba la 
aplicación de la “cédula de equiparación de 1697” (Zighelboim 
2010:11). Este documento confirmaba el derecho de indígenas 
y mestizos reales a ser nombrados para ocupar cargos cívicos y 
religiosos. Las nuevas oportunidades educativas que surgieron 
de estas alianzas matrimoniales trascendieron los límites de 
las instituciones tradicionales como los colegios de San Borja 
en el Cusco o el de Lima. Un ejemplo notable fue don Manuel 
Uchu Inca, quien, con el apoyo de los jesuitas, pudo realizar sus 
estudios en el prestigioso Real Seminario de Nobles de Madrid. 
Más tarde, también estudió en dicho seminario don Dionisio 
Inca Yupanqui. Otros mestizos reales que estaban en la misma 
época en España fueron don Juan de Bustamante Carlos Ynga, 
don Carlos Chimo2, don Manuel Ynga Yupanqui3 y don Lorenzo 
Gerónimo Limaylla4, entre otros. En el Perú, otros mestizos reales 
reconocidos por su acceso a estudios superiores y al sacerdocio 
fueron Fray Calixto Tupa Inga, Fray Francisco Flores Viracocha 
Inga, Fray Isidoro de Cala y el futuro cacique de Tacna, don 
Santiago Ara, quien estudió en la Universidad de San Francisco 
Xavier de Chuquisaca (Cavagnaro 1988; Cúneo-Vidal 1977;  
Hidalgo 1996; O’Phelan 1995). 

El esfuerzo de la élite indígena a mediados del siglo XVIII había 
alcanzado sus frutos, ya que no solo algunos notables disfrutaban 
de oficios religiosos, sino también de cargos cívicos y militares, al 
conseguir el título de gentilhombre de la corte. Por otro lado, los 
cambios también se observaron en el común de indios, quienes 
comenzaron a ejercer diversos oficios como sacristanes, cantores 
de iglesias, alcaldes, regidores, alguaciles y pregoneros, entre 
otros, que Karen Spalding (1974) denominó como “escaladores 
sociales”. El ejercicio de tales funciones requirió un grado de 
instrucción que permitió la construcción de un sujeto político, 
ya sea individual o corporativo, que interactuó con la Corona y 
la sociedad colonial. Benedict Anderson (2000) sostiene que 
los ciudadanos que se asocian entre sí, en un nivel imaginario, 
simbólico y práctico, aunque no tengan ninguna relación personal 
entre ellos y luchen por intereses propios totalmente distintos, 
constituyen sujetos políticos (Choque 2012). No obstante, este 
espíritu comunitario necesita concebirse, expresarse y hacerse 
tangible en la sociedad, ya que los sujetos o sus agrupaciones 
deben compartir líneas de parentesco, cultura, territorio y otros 
elementos significativos.

El fraile capuchino Joaquín de Finestrad, radicado en 
Cartagena de Indias entre 1783 y 1787, escribió “El Vasallo 
Instruido”. El propósito de Finestrad al escribir esta obra fue, 
fundamentalmente, demostrar la doctrina del derecho divino de 
los reyes (Sosa 2002). En este contexto, el capuchino consideró 
que los vasallos instruidos eran hombres vivos y sujetos políticos 



133

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 ¡Mayor es mi lealtad! fidelidad, rebeldía y conflictos en las fronteras...

para la Corona, que sabían leer y escribir. El autor agrega que 
una población educada en la religión y en las leyes del vasallaje 
habría descubierto que se trataba de reformar las costumbres y 
fortalecer la fidelidad a la Corona, y en ningún caso, de modificar 
las medidas fiscales del Estado. Asimismo, consideró la autoridad 
del Rey como el padre de la patria, entendiendo por patria “el 
cuerpo de nación, de quien somos miembros y donde vivimos 
unidos con el vínculo de unas mismas leyes bajo el gobierno de 
un mismo príncipe” (Finestrad 1789:264).

Una obra similar fue escrita por Antonio Vila y Camps, quien 
apeló al sometimiento perpetuo y al respeto hacia el monarca, 
so pena de incurrir en la indignación de Dios (Vila y Camps 1792). 
Por ello, el vasallo instruido que presenta demandas, pleitos 
o viajes a la corte para hacer sus apelaciones es fruto de la 
instrucción adquirida en tiempos de los Austrias y reafirmada 
con los Borbones. Sin embargo, los celos, las enemistades 
y la propia burocracia convirtieron a los vasallos instruidos en 
vasallos insurrectos, que rompieron posteriormente todo vínculo 
político con España y la Corona durante la rebelión de 1780. Los 
vasallos indígenas, afirmaban en forma explícita su lealtad al rey, 
a la par que asumían en mayor o menor grado una visión hispana 
de la historia, según Sinclair Thomson (2006). De manera similar, 
Charles Hale (2004) considera que el “indio permitido” opera 
en un contexto neoliberal, donde los sujetos con raíces étnicas 
han pasado las pruebas de la modernidad y han sustituido sus 
protestas por propuestas en un entorno adverso y de dominio del 
Estado nacional.

El concepto de traición aparece con recurrencia desde la Edad 
Media, entendiéndose como un acto individual que se comete 
contra el rey, su autoridad constituida, el orden social y la 
comunidad, cuyo castigo es la pena de muerte (García 2017). 
Sin embargo, su uso se manifiesta desde el mundo antiguo, 
siendo Judas Iscariote el traidor bíblico más conocido. Desde 
una perspectiva legal, los primeros axiomas jurídicos fueron 
promulgados por Alfonso X y se prolongaron en el tiempo, 
aplicándose también en los reinos indianos5. Por lo tanto, el acto 
de rebeldía contra el rey se consideraba una rebeldía contra la 
patria y la comunidad política que la integraba.

El indio, para los españoles y criollos, es visto como un sujeto 
malicioso, rudo e ignorante. Esta visión se refleja en el discurso 
del religioso tacneño Juan José de Segovia Liendo, oidor de La 
Plata, antes de la rebelión:

El indio se mira como hombre, parece desdecir de la 
excelencia de la racionalidad la corta comprensión de su 
espíritu; pero al mismo tiempo se advierte en él una malicia 
muy adelantada con muchas prevenciones para su propia 
comodidad; por lo que se puede se escribir que, si no es el 

5	 “Ley 1: Laese maiestatis crimen, en latín tanto quiere decir en romance como yerro de traición que hace hombre contra la persona del rey. Y traición es la más vil cosa y la peor 
que puede caer en corazón de hombre, y nacen de ella tres cosas que son contrarias de la lealtad, y son estas: injusticia, mentira y vileza. La traición tanto quiere decir como 
traer un hombre a otro, bajo semejanza de bien, a mal; y es maldad que echa fuera de sí la lealtad del corazón del hombre; y caen los hombres en yerro de traición de muchas 
maneras”. Las siete partidas de Alfonso X, El Sabio. [Rey de Castilla y León].

animal de Platón, es en el cuerpo feo; en el ánimo, zorra; en 
el vestido, ridículo; en las costumbres, bárbaro; en la mesa, 
ebrio; en la hermosura; demonio; en la fidelidad, falaz; en 
la religión, supersticioso; en el matrimonio, señor;  y en 
fin, son hombres que se mantienen en cuclillas todo el día 
(Marchena y Gutiérrez 2017:158).

El indio insurrecto o traidor, por otra parte, se convierte en 
objeto de marginación y represión por parte del Estado. En este 
sentido, es considerado traidor, ya que, en palabras de Erving 
Goffman (1986), puede ser visto como una persona corrupta, 
ritualmente deshonrada, a quien se debía evitar en los espacios 
públicos y privados. Sin embargo, durante el periodo colonial 
existía una idea preconcebida y prejuiciosa que sostenía que la 
naturaleza del indio era proclive a la traición. Esta visión afirmaba 
que la traición era un resultado inevitable, no motivado por 
circunstancias externas o por el mal gobierno en las provincias, 
sino que se consideraba una consecuencia natural de la vileza 
indígena contra la Iglesia y la Corona.

¡Reducidos a la condición de esclavos suyos! El sistema 
de repartos, litigios y rebelión en Arica y Tacna
Bajo el absolutismo ilustrado de los borbones, se adoptaron una 
serie de medidas tendientes a acotar el poder de las oligarquías 
regionales, disciplinar a los  grupos subalternos, imponiéndoles 
criterios de eficiencia económica y estableciéndoles 
concepciones jurídicas basadas en los ideales ilustrados. Los 
Andes no estuvieron exentos a estas dinámicas o “revolución 
en el gobierno” (Serulnikov 2006). Este periodo da paso a una 
época de presiones económicas generalizadas que afectaron a la 
totalidad de la población del virreinato.

Durante el siglo XVIII, los salarios fiscales asignados a los 
funcionarios de la Corona en el virreinato del Perú, especialmente 
a los corregidores y otros oficiales reales, resultaron ser 
notablemente insuficientes. Esta situación generó tensiones tanto 
entre las autoridades coloniales como con la población indígena. 
A pesar de contar con amplias facultades en materias policiales, 
judiciales, legislativas, ejecutivas y militares, los corregidores se 
vieron presionados a mantener su estatus y asegurar sus ingresos 
en un entorno económico adverso (Bertrand 2013). En muchos 
casos, los corregidores no solo actuaban como representantes 
del gobierno colonial, sino que también se involucraban en la 
economía local. En regiones cercanas a centros mineros como 
Potosí, debieron asociarse con poderosos comerciantes y ricos 
mineros que intentaban imponer sus intereses sobre la Real 
Hacienda (Thomson 2006). Este entrelazamiento de intereses 
creó un contexto en el que las decisiones de los corregidores 
podían verse influenciadas por la necesidad de satisfacer a estas 
élites económicas, a expensas de los derechos y necesidades de 
la población indígena.



134

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 ¡Mayor es mi lealtad! fidelidad, rebeldía y conflictos en las fronteras...

Uno de los mecanismos económicos más impopulares impuestos 
a los indígenas fue el reparto mercantil, que comenzó a 
implementarse a finales del siglo XVII. Este sistema obligaba a los 
indígenas a adquirir mercancías a precios inflados y fue legalizado 
mediante la “Real Cédula de 15 de junio de 1751” (Cajías de 
la Vega 2005:210). Este decreto formalizó un sistema que ya 
había comenzado a generar descontento entre las comunidades 
indígenas, quienes se sentían cada vez más explotados. El 
funcionamiento del sistema de reparto no solo tenía como objetivo 
incrementar la hacienda pública y proporcionar recursos para los 
salarios fiscales, sino también crear un mercado interno para las 
mercancías indígenas, en línea con los principios económicos 
borbónicos (Serulnikov 2006). Sin embargo, la implementación 
de la Real Cédula benefició principalmente al corregidor y a sus 
allegados más cercanos (Thomson 2006). En el caso de Arica, esto 
generó una marcada rivalidad entre el corregidor Demetrio Egan 
y los oficiales reales, quienes vieron sus intereses, autoridad 
y competencias amenazados en el territorio. Egan gobernó el 
corregimiento entre 1770 a 1775 (Tabla 1).

Tabla 1.
Corregidores de Arica de mediados del siglo XVIII.

Nombre Inicio Finalización

Dionisio López de Barreda 1755 1758

Pedro Fernández Maldonado 1758 1761

Ramón López de la Huerta 1761 1766

Miguel Salcedo y Espinoza 1766 1770

Demetrio Egan 1770 1775

Manuel de Belaunde 1776 1777

Andrés de Ordoñez y Natera 1777 1784

Fernando Inclán y Valdez - 1784

Fuente: Vicente Dagnino 1909: 237.

En Arica, el conflicto entre la antigua y la nueva burocracia se hizo 
evidente, con el reparto como su principal campo de disputa. Este 
enfrentamiento involucró a oficiales reales,  arrieros, azogueros 
y comerciantes, quienes luchaban por mantener o ampliar sus 
posiciones en un contexto de creciente competencia económica. 
La tensión resultante no solo reflejaba las luchas internas por 
el poder, sino que también exacerbaba el descontento de la 
población indígena frente a un sistema que, lejos de beneficiarles, 
favorecía a una élite colonial que consolidaba su influencia a 
expensas de las comunidades locales. 

6	 AHN Chile, Administrativo Arica, Leg. 3, P. 8, “Nombramiento del alcalde mayor de San Bartolomé de Livilcar, Ignacio Cañipa, 1727”, fs. 1r-1v.

7	 AHN Chile, Administrativo Arica, Leg. 13, P. 18, “Francisco Lanchipa sobre el derecho a tierra comunitarias en ayllu Tonchaca, 1778”, fs. 1r-1v.

8	 AHN, Judicial Arica, Leg. 40, P. 3, “Pleito por Cacicazgo de Tarata de Pedro Copaja y Ninaja, 1779”, fs. 1r-38v.

9	 AAA, Doctrina de Hilabaya, Leg. 1,  “Carta cuenta y razón jurada de la fábrica de la iglesia de Hilabaya, 1785”, fs. 1r-43r.

10	AHN, Consejos 20306, Exp. 2,  “Demetrio Egan contra Manuel de Belaunde”, fojas 91r-91v.

11	AHN, Consejos 20306, Exp. 2, foja 4r.

En 1776, los caciques del corregimiento de Arica, Pedro Copaja 
y Ninaja de Tarata, Diego Felipe Cañipa de Codpa, Feliciano 
Lupistaca de Hilabaya y Carlos Ara de Tacna, denunciaron al 
corregidor Demetrio Egan por los repartos forzosos que realizó 
durante su gobierno (Cavagnaro 1994; Contreras 2005;  Durston 
y Hidalgo 1997; Hidalgo 1986; Hidalgo y Castro 2004; Hidalgo 
y Durston 1998; Inostroza 2016). El historiador tacneño Luis 
Cavagnaro, expresa que don Santiago Ara, sucesor de don 
Carlos, fue doctor en leyes y se graduó en la Universidad de 
San Francisco Xavier de Chuquisaca (Cavagnaro 2006). La élite 
indígena del corregimiento de otros cacicazgos también tuvo 
dominio de la escritura y lectura en castellano,  tal como se 
prueba en los documentos judiciales y religiosos de la época 
en la Audiencia de Lima o Arzobispado de Arequipa. En el 
Cacicazgo de Codpa, el linaje de caciques Cañipa desde inicio 
del siglo XVIII, dominaron la lectoescritura en español, tal como 
se expresa en carta del principal Ignacio Cañipa al corregidor 
de Arica en 17276. Al norte, en Tacna un litigio entre el cacique 
Ara y el principal Francisco Lanchipa del Ayllu Tochaca, son 
prueba del alto nivel educacional de la elite indígena7. Una 
situación similar se observa en el pleito por el cacicazgo de 
Tarata en la familia Copaja8. Igualmente, la “Carta cuenta y 
razón jurada de la fábrica de la iglesia de Hilabaya en 1785”, 
escrita por el indígena y fabriquero Esteban Sánchez al Obispado 
de Arequipa9. Asimismo, todos los caciques del corregimiento 
estuvieron activamente involucrados en el comercio colonial, 
ya que contaban con numerosas recuas de mulas que circularon 
entre las rutas de Arica a Potosí, La Paz, Arequipa o Chuquisaca. 
En consecuencia, estos caciques mostraron una clara conciencia 
política e ideológica de su condición de vasallos de la Corona. 
Por lo tanto, las palabras de Joaquín de Finestrad sobre el vasallo 
instruido no eran meramente metafóricas, sino que reflejaban 
una realidad en los Altos de Arica.

En calidad de vasallos de Su Majestad en 1776, y como como 
caciques de sangre y legítimo derecho, don Pedro Copaja, 
Ninaja, Diego Felipe Cañipa, Feliciano Lupistaca y Santiago 
Ara10, en representación de sus respectivos cacicazgos, y con la 
complicidad o coacción de Manuel de Belaunde y los oficiales 
reales de Arica como Fausto Calderón de la Barca, el contador 
real y Gaspar Pardo, Tesorero. Todos ellos, emprendieron un 
litigio contra el ex-corregidor Demetrio Egan. 

Este litigio fue motivado por el reparto forzoso de mercancías, 
mulas y otros excesos, así como el fraude en las alcabalas, 
que resultó en el embargo de sus bienes y equipajes en Arica y 
Tacna11. Este reparto también afectó a los hacendados y arrieros 
del corregimiento, quienes se sumaron a la causa. Los reclamos 



135

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 ¡Mayor es mi lealtad! fidelidad, rebeldía y conflictos en las fronteras...

de los caciques y sus principales (Tabla 2) no fueron menores, ya 
que Egan, a través de este reparto, distribuyó de manera forzada 
entre los indígenas del corregimiento mulas, varas de paños de 
Quito, fichas de color musgo, hierro, varas de ropa de la tierra, 
coca, lampas y otros productos inútiles12.

Tabla 2. 
Caciques y principales del Corregimiento de Arica contra 
Demetrio Egan, 1776.

Cacicazgo Principales y Alcaldes Pueblo

Tarata
Pedro Copaja y Ninaja

- Tarata

Tacna
Carlos Ara

Cipriano Quelopana Olanique

Pablo Lanchipa Collana
Thomas Ume Ume
Francisco Lanchipa Tonchaca
Josef Chambilla Capanique
Matheo Lanchipa Ayca
Baltazar Cuti Aymara
Fernando Llanos Silpay
Juan Quea y  
Marcos Quea

Caplina

Andrés Mamani Ancomarca,  
Tacora y Cosapilla

Pedro Ramos y  
Melchor Ramos

Pallagua

Pedro Ramos Toquela
Codpa
Diego Phelipe Cañipa

Ramón Menacho Umagata

Antonio Visa Codpa
Martin Serrano Livilcar
Gregorio Soria Timar
Pastor Bolaños Sora
Juan Contreras y  
Hilario Ramos

Belén

Diego Mollo Pachama
Phelix Apas Tignamar
Josef Humire y I 
nocente Flores

Socoroma

Julián Medina y  
Idelfonso Choque

Putre

Bernardo Uchuta y  
Gregorio Gutiérrez

Parinacota

Simón Yucra Caquena
Pascual Sánchez y  
Lucas Viza

Esquiña

Antonio Mamani Guallatire

12	AGI, Lima 895, N° 14, “Liquidación del exceso de repartos por don Demetrio Egan, 1776”. 1r-88v.

13	AHN, Consejos 20306, Exp. 2, fojas 3r-3v.

14	AHN, Consejos 20306, Exp. 2, fojas 5r-5v.

Cacicazgo Principales y Alcaldes Pueblo

Alejandro Caycalaco y  
Agustín Inyomaya

Pachica

Pedro Núñez y  
Fernando Chura

Pachama

Hilabaya
Pheliciano Lupistaca

Matheo González Hilabaya

Gregorio Ticona Magazata

Fuente: AGI, Lima 895, N° 14, fojas 4v-41v.

La demanda totalizó un reclamo de 186.636 pesos, lo que 
contravenía la Real Cédula de 1751. Los indígenas del 
corregimiento exigieron el pago forzoso de unos 146.192 
pesos, mientras que los hacendados y arrieros denunciaron 
un pago de 40.444 pesos en los tres repartos realizados entre 
1771 y 1775. En respuesta a estas acusaciones, Demetrio Egan 
interpuso una demanda contra Manuel de Belaunde, el nuevo 
corregidor, a quien consideraba su enemigo capital, así como 
contra sus parientes y paniaguados: Gaspar Pardo (tesorero), 
Fausto Calderón de la Barca (contador), Fernando Salguero (cura 
y vicario), Juan José Santana (protector de naturales), Genaro 
Isaure y Josef Salgado (oficiales de la caja)13. Egan los acusó de 
injurias, fraudes y sublevación de la provincia, y las motivaciones 
detrás de estas acusaciones fueron:

[…] han movido los oficiales reales por haber o en el tiempo 
de mi corregimiento cortado muchos y graves fraudes que 
al Rey, y al público se hacían en la caja. Vendianse en 
remate los solares pertenecientes al Rey, sin asistencia 
del corregidor y con unas licitadores que no tenían otros 
arbitrios que los oficiales reales en su interés. Omitiase la 
administración del papel sellado, perdiendo el fisco por la 
emisión considerable cantidad de pesos14. 

Las acusaciones de Egan incluyeron el incumplimiento del 
pago de tributos a la Real Hacienda, los excesos del cura de 
Tacna, el nepotismo entre los oficiales del corregimiento y otras 
falsedades consideradas depravadas y malignas por dichos 
oficiales. Verídicas o no, las imputaciones de los caciques 
revelaron que el monto cobrado por Egan a los indígenas de las 
doctrinas del corregimiento fue extremadamente alto, lo que, 
sin duda, generó un mayor empobrecimiento de las economías 
indígenas (Tabla 3). En estas circunstancias, la declaración del 
cacique de Tarata, acompañado del protector de naturales, don 
Juan José Santana, expresa:

En el tiempo de cinco años que havido Don Demetrio Egan 
Corregidor a esta Provincia de Arica nos ha tenido en el 
pesado yugo y de menos esclavos suyos con los subsesivos 
de continuos repartos  que vacío a nuestra parcialidad 



136

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 ¡Mayor es mi lealtad! fidelidad, rebeldía y conflictos en las fronteras...

mandando cobrar estas con sobrado rigor y Tiranía, de 
modo que no alcanzado nuestras diligencias y trabajo por 

15	AGI, Lima 895, N° 14, foja. 1v.

16	AGI, Lima 895, N° 14, foja 3r.

17	AGI, Lima 895, N° 14, fojas 9r-9v, 15v-17r.

18	AGI, Lima 895, N° 14, foja 9v, 15r-15v.

19	AGI, Lima 895, N° 14, foja 1v.

20	ABNB, SGI 66, “Cartas de los rebeldes, comisiones e informes que Diego Cristóbal Túpac Amaru al Exmo. Virrey de Lima”, fojas 1r-7v. En el Cusco los cuchillos de reparto estaban 
tasados a 2 reales según denuncia de Diego Cristóbal Túpac Amaru.

21	AGI, Lima 895, N° 14, fojas 1v-10v.

lo reducido de el apagar lo crecido de nuestros débito, nos 
hallamos en total orfandad y ultima miseria15.

Tabla 3.
Reparto en pesos de Demetrio Egan en los cacicazgos del Corregimiento de Arica.

Doctrina Mulas Ropas de Castilla y la Tierra Guano Pearas Coca Lampas Cuchillas Otros

 Tarata 2.850 1.597 10.500 1.200 800 450

 Codpa 65.000 1.100 2.024

 Hilabaya 22.586 300 1.260 920 450

 Tacna   29.420 2.985 1.200 800 750

Totales 119.856 5.682 10.500 300 3.660 2.520 1.650 2.024

Fuente: AGI, Lima 895, N° 14, fojas 52v-57r.

Además, en dicha denuncia, los 41 indios principales y caciques 
de Codpa, Hilabaya y Tacna testificaron que el corregidor los había 
obligado a aceptar una “cuantiosa cantidad de mulas y otros 
efectos, ignorándose cuáles eran los permitidos”16. Se constató 
que se incluyeron mercancías no autorizadas, como lampas y 
botones. En la doctrina de Codpa, don Diego Felipe Cañipa, en 
su calidad de cacique y gobernador, estuvo acompañado por los 
principales y alcaldes Ramón Menacho de Umagata, Gregorio 
García de Timar, Juan Contreras e Hilario Ramos de Belén; Diego 
Mollo de Pachama Pastor Bolaños de Sora; y Phelipe Apas de 
Tignamar. Posteriormente, también testificaron otros principales 
como José Humire e Inocente Flores de Socoroma; Julián Medina 
e Idelfonso Choque de Putre; y Bernardo Uchuta y Gregorio 
Gutiérrez de Parinacota17.

Todos los testigos expresaron su repudio por los abusos del 
corregidor y el enorme daño que se causaba a sus haciendas 
y economías. En Tignamar, don Felipe Apas denunció que en el 
primer reparto “el corregidor entregó sesenta y siete mulas”. 
Días más tarde, José Humire, principal de Socoroma, e Inocente 
Flores, su alcalde, manifestaron que el corregidor Egan realizó 
el reparto de 300 mulas, lampas, barretas de hierro, cuchillos, 
coca, paños de Quito y bayetas de Castilla, empleando todo tipo 
de violencia durante los tres repartos efectuados en Socoroma 
y sus anexos18.

El reclamo de los caciques Copaja y Ninaja se articula en dos ejes 
centrales. En primer lugar, destacan la pobreza del territorio, que 
solo produce una cantidad limitada de papa y maíz, lo que apenas 
genera un ingreso bruto de aproximadamente 40 pesos. Esto 
contrasta drásticamente con los elevados repartos impuestos por 

el corregidor. La declaración, compartida por los principales de 
otras doctrinas, subraya esta crítica y expresa:

Solo cultivamos dos semillas que la una es la papa y la otra 
es mais las que en el año que escasean es el maior precio 
de las papas a ocho reales y el de la fanega de mais tres 
pesos y el Indio que más siembra recoje en el mejor dará de 
sus chacras diez fanegas de mais y otros tantos costales de 
papas, y cuando este travajo quarenta pesos los que tomaran 
mula y por ella la carga treinta y cinco pesos y botandonos 
cuchillos, ropa de la tierra y coca a los precios tiranos que 
llevamos dichos, ya sube aun crecido numero la deuda con la 
que hauia suficiente para todos los cinco años19.

Los productos sometidos al reparto en los cacicazgos del 
corregimiento fueron: mulas valoradas en 35 pesos, varas de 
paños de Quito a 4 pesos, fichas de color musgo a 3 pesos, 
quintales de hierro a 48 pesos, varas de ropa de la tierra a 8 
reales, cestos de coca a 15 pesos, cuchillos a 8 reales20, tocuyos a 
4 reales, lampas 6 pesos, barretas a 16 pesos, guano a 12 reales, 
ropa de Castilla a 6 pesos, varas de ruanes 12 reales, varas de 
Bretaña a 18 pesos, varas de perpetuanes de Inglaterra a 36 pesos, 
pieles de castores de Inglaterra a 12 reales, varas de anascotes 
a 48 pesos, medias de seda de mujer 4 pesos con 4 reales el par, 
fichas de hombre a 7 pesos el par, listonerías de Nápoles a 27 
pesos, cera de Tucumán a 6 reales, fichas de la Santa Cruz a 4 
reales, acero de Milán a 33 pesos, añil a 3 pesos y granillas de 
cerámica a 51 pesos21. En contraste, los precios cobrados a los 
hacendados y arrieros de Zama, Lluta y Tacna fueron ligeramente 
más bajos que los impuestos al común de los indios. De todos 
los bienes distribuidos, las mulas resultaron ser los más costosos 
y menos rentables para las comunidades indígenas de ciertos 



137

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 ¡Mayor es mi lealtad! fidelidad, rebeldía y conflictos en las fronteras...

corregimientos, debido a la abundante disponibilidad de ganado 
de carga, especialmente durante los meses estivales. Esta 
situación fue denunciada por Diego Cristóbal Túpac Amaru al 
virrey Agustín de Jáuregui22.

La declaración sobre la baja productividad y los escasos ingresos 
de las tierras de los cacicazgos podría ser errónea, ya que los 
indios originarios cultivaban al menos 2 topos de terreno23, lo 
que equivale a aproximadamente 4,514 metros cuadrados. En 
estas áreas, era posible obtener hasta 20 costales de maíz y 
alrededor de 70 costales de papa24, sin contar la papa chuño, cuya 
elaboración requiere tres partes de papa para producir una parte 
de chuño. En términos de precios, el chuño tenía un alto valor, ya 
que cada arroba se valoraba entre 30 y 56 pesos en las provincias 
de Cusco y Huamanga (Macera 1992)25. Estas cifras pudieron 
haber influido en las estimaciones de Demetrio Egan al realizar 
sus repartos entre los indios del corregimiento.

Además, es importante considerar el autoconsumo de las familias 
tributarias, así como las condiciones climáticas de cada año, que 
podían afectar la producción de las chacras y los pastizales para 
el ganado. También existieron tributarios que no podían alcanzar 
los mismos volúmenes de producción, ya fuera por falta de tierras 
o por la escasez de mano de obra, debido a factores como la 
soltería, la viudez o el debilitamiento de la solidaridad comunal.

El reparto de mercancías recayó en los propios caciques y principales 
de cada pueblo, quienes debían, a su vez, gestionar la cobranza de 
dichos productos. Sin embargo, también hubo mercaderes locales 
e individuos de confianza del corregidor Egan que desempeñaron 
un papel preponderante en los repartos y cobros a los pueblos 
indígenas. Entre estas personas se encontraban Vicente Ortiz y 
Cornejo, Bartolomé Rospigliosi, Juan de las Infantas, Alejandro de 
la Cruz Yáñez, Miguel Murga, Alejo Céspedes, Francisco Cepeda, 
Tomás de las Salas, Francisco Siles, Miguel Chacón, Bernardo 
Téllez, Marcos Liendo, Victorio García, Marcos Urdanivia, Ramón 
Grimaldo y Antonio Villanueva26, entre otros.

En el año 1778, el dictamen de don Pedro Juan Sanz y Juan 
Sánchez Maldonado en la Audiencia de Lima27 fue  ambigua, pues 
por un lado, condenó el sistema de reparto, pero por otro, enfatizó 
su necesidad para sostener la economía del corregimiento y para 
ejercer un control sobre los indígenas de Arica, quienes miraban 
con desprecio a las autoridades eclesiásticas y civiles del lugar. 

22	ABNB, SGI 66, “Cartas de los rebeldes”, foja 7r.

23	AAA, Vicaría Arica, Belén, Legajo único, “Demarcación de la Doctrina de Belén, sus valles y pueblos principales y lista de contribuyentes de diezmos”, 1787, fojas 1r-4r. El topo 
como unidad de medida de superficie es equivalente a 2.257,92 m².

24	El costal posee una capacidad de peso de 80 kilogramos.

25	La arroba tiene un peso de 11,5 kilos.

26	AGI, Lima 895, N° 14, fojas 11r, 11v, 12r, 13v, 14r, 20r, 22r, 24v, 26r, 26v, 28r, 33r y 33v. 

27	AHN España, Consejos 20306, Exp. 2,  “Demetrio Egan contra Manuel de Belaunde”, Fojas 78r-78v.

28	AGI, Lima 895, N° 15, foja 10.

29	AHN España, Consejos 20306, Exp. 2,  “Demetrio Egan contra Manuel de Belaunde”, Fojas 1r-549v.

30	AHN España, Consejos, 20346, E.1, “Residencia tomada a Manuel Guirior, Virrey del Perú”, fojas 1r-331v. También disponible en la Relación del Virrey Manuel de Guirior a su 
sucesor Agustín de Jáuregui en “Relaciones de los virreyes y audiencias que han gobernado el Perú, publicadas de O.S.”, 1872, Tomo III, p. 112-113.

31	AGS, Secretaría del Despacho de Marina, 295, “Antiguo Reglamento de Matrículas de las Costas del Perú, 1777”.

Este sistema era considerado el único mecanismo efectivo para 
evitar que los indios se entregaran a los vicios y la embriaguez28. 
El futuro corregidor, Manuel de Belaunde, señaló que “consta de 
los documentos presentados por don Demetrio Egan, ha dado 
mérito para ser enteramente removido del conocimiento”29. 

La acusación contra el corregidor por los repartos, junto con 
las contradicciones y presiones circunstanciales, no debilitó 
la lealtad ni la adhesión de los caciques al Rey, ya que todos 
ellos se manifestaron en contra de la rebelión (Durston y 
Hidalgo 1997). Sin embargo, no se puede decir lo mismo de 
los indígenas comunes, quienes sufrieron el rigor del reparto y 
enfrentaron apremios, extorsiones y todo tipo de violencias. 
Desde la perspectiva del psicoanálisis, Freud, Klein y Winnicott 
argumentan que la agresividad expresada por los seres humanos 
es consecuencia de la aceptación de la propia realidad vivida 
y una reacción a la violencia (Trochon 2014). Por lo tanto, las 
poblaciones indígenas afectadas por el reparto y su brutalidad 
se contagiaron de los impulsos agresivos y destructivos que se 
vivieron en el corregimiento y en toda la región en 1781.

Whipalas rojas. Rebelión y muerte en los corregimientos 
del Collao y Charcas
En la década de 1710, el puerto de Arica contaba con un fuerte en 
mal estado y edificaciones ruinosas del cuerpo de guardias en el 
morro, según el informe de Amédée François Frézier (1717). Estas 
fortificaciones tenían la función de proteger la Real Hacienda de 
la región y los caudales provenientes de Potosí y la Audiencia 
de Charcas frente a enemigos externos. Sin embargo, las únicas 
fuerzas militares presentes eran milicias locales compuestas por 
vecinos de la provincia. El deterioro de las defensas se debía 
a la burocracia, la corrupción y la falta de financiamiento de la 
Corona, que se destinaba principalmente a la Armada del Sur y 
a los presidios de Chile, Callao y Buenos Aires (Birocco 2015; 
Choque y Díaz 2016). La Armada del Sur estaba compuesta por 
una variada mezcla de personas: españoles, mestizos, indios y 
negros (Juan y Ulloa 1918 [1745]). En la matrícula de hombres de 
mar de Arica, Ilo e Iquique30, el virrey Manuel de Guirior consignó 
a 201 individuos de todas las castas, quienes sirvieron como 
artilleros, marineros y grumetes en la Real Armada. Entre ellos, 
los indios Camanchacas formaban parte de este contingente, 
actuando tanto como marineros como centinelas en las costas 
del corregimiento 31.



138

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 ¡Mayor es mi lealtad! fidelidad, rebeldía y conflictos en las fronteras...

La situación de las milicias de Arica no cambió con el paso 
de los años, a pesar de los sucesivos conflictos con Portugal 
e Inglaterra y las reiteradas solicitudes de los corregidores 
del distrito. Fue recién en 1770 cuando se autorizó la creación 
de un batallón de nueve compañías, y en 1777 se organizó 
un Regimiento de Dragones, que debía estar compuesto por 
cuatro escuadrones de tres compañías, con una plantilla de  
600 hombres y cinco oficiales.

José Gabriel Condorcanqui estudió en el Colegio Jesuita de San 
Francisco en Cusco, una “institución creada para educar a los hijos 
de la aristocracia incaica” (Serulnikov 2010:51). El Inca era un 
hombre letrado y culto, que hablaba castellano, quechua y latín. 
Su profundo conocimiento de los Andes y su continuo contacto 
con las élites locales le permitieron establecer una extensa red 
de contactos que utilizaría en 1780. Por otro lado, en palabras de 
María Eugenia del Valle, José Gabriel combinaba sus habilidades 
de liderazgo y diplomacia con el prestigio de su posición social 
y política. Además, poseía tierras, ganado y otras propiedades 
que le brindaron una posición económica privilegiada. En 
contraste, Julián Apaza se caracterizaba por ser un hombre cruel, 
incoherente, esotérico y tirano, con un temperamento irascible. 
Su personalidad controvertida se manifestaba en su pretensión 
de actuar en nombre de Cristo, adoptando un comportamiento 
mesiánico, y asegurando comunicarse con Dios a través de un 
portaviático (Valle 2019).

La rebelión iniciada por don José Gabriel Condorcanqui en Tinta 
ha sido ampliamente estudiada, considerando sus causas, su 
desarrollo y sus consecuencias por destacados historiadores 
americanos y europeos (Valle 2019; Golte 1980; Stern 1990; 
Valcárcel 2017; O’Phelan 1988 y 1995; Cajías de la Vega 2005;  
Lewin 2010; Hidalgo 1986 y 2004; Serulnikov 1989, 2010; 
Serulnikov y Walker 2023; Szeminski 1983; Marchena 2005; 
Moreno y Chauca 2020; Ramos 2009; Walker 1999, 2012 y 2015). 
Las motivaciones del 4 de noviembre de 1780 fueron cambiando 
y adoptaron trayectorias divergentes en las diferentes regiones 
andinas. A medida que llegaban noticias del retorno del Inca, 
aunque se tratara de una mera utopía, una idea mesiánica o 
un anacronismo simbólico, las reacciones variaron. Esto fue 
advertido por Jorge Hidalgo, quien señaló que la rebelión en los 
Altos de Arica poseyó “una historia propia en cada localidad, a 
pesar de los rasgos comunes” (Hidalgo 2004:247). No obstante, 
para parte del mundo andino, representó el retorno a los 
tiempos del Inca, los antiguos dioses y las viejas costumbres 
(Ormeño 2011).

32	AGI, LIMA 662, N.65, “Carta nº 165 de Agustín de Jáuregui, Virrey de Perú, a José de Gálvez, Secretario de Indias. Sobre méritos de don Mateo Pumacahua, Nicolás Rosas, 
1782”.

33	ABNB, ALP.SGI.48, “Nombramiento de Esteban Mango Turpo Inga como Capitán de Caballería de la provincia de Azángaro, 1781”.

34	AGS, SGU, LEG. 6810, 28, “Expediente sobre solicitud de premio que hace Dña. Mª Teresa Choquehuanca, mujer del sargento mayor D. Nicolás de la Cámara, Cacica y 
gobernadora del pueblo de Azángaro, 1792”.

35	AGI, LIMA 674, N.23, “Responde a la Real Orden de 5 de octubre de 1783, sobre la concesión de premios a los hijos de Pedro de Sahuaraura, que fue cacique de Asta u Oropesa”.

Según Sergio Serulnikov, la élite indígena del sur del Titicaca 
desempeñó un papel importante tanto antes como durante la 
rebelión, independientemente de si eran curacas de sangre o 
intrusos (Serulnikov 2010). Por su parte, Hugo Contreras señala 
que las filiaciones de los indios principales durante la rebelión 
se basaron en dos tipos de curacas (Contreras 2003). Primero, 
entre los líderes de mayor relevancia que apoyaron al bando 
realista estaban Mateo Pumacahua de Chincheros, Nicolás 
Rosas de Anta, Antonio Aguiluz de Paruro, Eugenio Sinanyuca 
de Pocoraque32, Esteban Mango Turpo Inga de Azángaro33, Diego 
Choquehuanca de Azángaro34, Pedro Sahuaraura de Oropesa35, 
Manuel Antonio Chuquimia de Copacabana y Juan José 
Cusicanqui de Calacoto, entre otros. Los de segundo orden que 
se unieron en armas a la rebelión incluyen a José Mamani de 
Tinta, Pedro Caypa de Pocoata, Tomasa Tito Condemayta de Acos, 
Marcos Torres de Acomayo, Bernardo Licacagua de Umachiri, 
Blas García de Pacoricona, Pascual Chura de Chayanta, Eugenio 
Huaylla de Moscari y Sebastián Choque de Macha, entre otros. 
Algunos, sin embargo, actuaron con oportunismo y cambiaron de 
bando según las circunstancias. Se debe incluir en la propuesta 
de Hugo Contreras a los curacas y principales que no participaron 
en la guerra, ya sea manteniéndose neutrales o apoyando al rey 
sin movilizar fuerzas militares, pero que fueron ejecutados por su 
lealtad al Rey, como ocurrió con Diego Felipe Cañipa, curaca de 
Codpa, y a los indios principales del territorio (Figura 2).

El levantamiento del 4 de noviembre, seguido de la ejecución 
del corregidor Antonio de Arriaga el 10 del mismo mes, trajo 
consigo la movilización de las inexpertas milicias del Cusco 
y los corregimientos vecinos. El virrey Agustín de Jáuregui 
fue informado del inicio de la rebelión el 24 de noviembre 
y de la muerte del corregidor el 28. Ese mismo día, partieron 
desde Lima las primeras tropas rumbo al Cusco, compuestas 
mayoritariamente por mulatos y algunos mestizos (Walker 2015). 
Dichas tropas limeñas fueron más tarde duramente criticadas 
por sus vicios, superficialidades y su falta de voluntad para 
enfrentar a los rebeldes (Valcárcel 2017). Simultáneamente, 
se ordenó que las milicias de mestizos, criollos y españoles se 
organizaran en Ica, Huamanga, Arequipa, Moquegua y Arica. 
Sin embargo, dichos preparativos fueron tardíos, lo que llevó 
a que los corregidores del Titicaca presentaran constantes 
quejas contra las autoridades de La Paz y Arequipa, como 
señaló Charles Walker. Mientras tanto, Túpac Amaru iniciaba su 
campaña en el sur, buscando alianzas en el Collao. Durante ese 
tiempo, al sur, Thomas Catari, tras sus litigios en la Audiencia 
de Charcas y una entrevista con el virrey Vértiz en Buenos Aires 



139

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 ¡Mayor es mi lealtad! fidelidad, rebeldía y conflictos en las fronteras...

el 15 de enero de 1779, envió cartas al virrey denunciando los 
abusos de las autoridades locales y el sistema de reparto36. Al 
regresar a Chayanta, los enfrentamientos se volvieron cada vez 
más violentos, hasta que Catari fue capturado por el corregidor 
Joaquín de Alós. Fue liberado a fines de 1780, tras un intercambio 
con el corregidor, quien había sido capturado por los indios de 
Chayanta. Más tarde, el cacique realista de Moscari, Florencio 
Lupa, fue asesinado por sus propios indios. En represalia, el 
Justicia Mayor y jefe de milicias de Porco, Juan Antonio Acuña, 
arrestó a Catari en Chataquila el 12 de diciembre y lo ejecutó 
rápidamente (Walker 2015:154).

Figura 2.
Virgen del Carmen con donantes. Obra también conocida 
como La familia de Túpac Amaru II. Diego Cristóbal Túpac 
Amaru sería uno de los personajes de la fila de arriba.

Fuente: Obra anónima, Iglesia de Yanaoca-Cusco. 
Lienzo reconstituido con Chatgpt.

36	AGN Perú, Colonia, Tribunales, Legajo 124, C. 3.

37	ABNB, ALP. SGI.350, “Causa criminal seguida contra los agresores y autores de la muerte de don Juan Antonio Acuña y otros que conducían al rebelde Tomás Katari, 1780”.

38	AGNA, Sala IX, Sección Gobierno, “Rebelión de Túpac Amaru, 1781”, foja 10r.

39	AGNA, Sala IX, Sección Gobierno, Legajo 1395, “Rebelión de Túpac Amaru, 1781”, fojas 69r-69v.

Ese mismo día, los indígenas dieron muerte a Acuña y a 
las milicias que escoltaban al rebelde Tomás Catari37. El 
levantamiento fue luego dirigido por los hermanos del difunto, 
Dámaso y Nicolás. Durante los primeros meses de la rebelión, 
Dámaso Catari confiaba en recibir el apoyo de Túpac Amaru, 
a quien consideraba un “indio revoltoso que, fortaleciendo su 
causa, va engrosando su exército con numerosa gente”38. La 
instrucción para adherirse a su causa se expresa en la siguiente 
carta requisada a Jacinto Rodríguez:

Nuestro Rey y Señor don José Gavriel Tupa Amaru, nuestro 
Inga, pone de noticia por una carta que viene con soldados 
así de naturales como de soldados mozos y mestizos, criollos 
y aquéllos que no rindiesen a él sea tributario o sea criollo 
que le quite la vida (Cajías de la Vega 2005: 448).

La rebelión se extendió hacia el occidente, abarcando 
Berenguela, Calacoto, Curaguara de Pacajes, Callapa, Corque, 
Andamarca, Carangas, Huachacalla, Sabaya y Aullagas, que 
para enero de 1781, ya se habían unido al ejército rebelde 
de Túpac Amaru (Cajías de la Vega 2005; Aparicio 1981;  
Hidalgo 1983). El informe de Tadeo Diez de Medina reportó el 
estado de alarma y temor que prevalecía entre Cusco y Tucumán, 
como se refleja en su nota:

La desenfrenada codicia de estos barbaros los empeñaba en 
pillarlo todo sin respetar los templos. En ellos derramaran 
la sangre humana sin distinción a sexos ni edades poca o 
ninguna vez se había visto desolación tan terrible, ni fuego 
que con más rapidez se comunicarse a tantas distancias; 
siendo digno de notar que en trescientas leguas que 
se cuentan a lo largo desde el Cusco hasta las fronteras 
del Tucumán con provincias como son Quispicanchis, 
Paucartambo, Chumbivilcas, Cailloma, Calca, Lares, Tinta, 
Azangaro, Carabaya, Lampa, Paucarcolla, Chucuito, Altos 
de Tacna, Pacajes, Omasuyos, Larecaja, Yungas, Sicasica, 
Oruro, Carangas, Paria, Cochabamba, Misque, Yamparaes, 
Chayanta, Pilaya, Porco, Lipes, Atacama y Chichas en todas 
prendió a un mismo tiempo el fuego de la rebelión39.

En el mismo mes fueron asesinados los corregidores de Paria, 
Manuel de la Bodega, y Matías Ibáñez de Carangas, junto con 
unos 30 milicianos criollos y españoles. Ambos corregimientos 
compartían fronteras con el de Arica. La conmoción generalizada, 
el miedo y las solicitudes de armas y tropas por parte de los 
caciques leales y corregidores, especialmente los ubicados en 
el Collao y Charcas, fueron numerosas. Estas regiones requerían 
de las milicias de Arequipa, Ica, Moquegua y Arica, pero estas 
solo comenzaron a movilizarse a fines de diciembre, partiendo 



140

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 ¡Mayor es mi lealtad! fidelidad, rebeldía y conflictos en las fronteras...

hacia el Cusco en enero y entrando en la ciudad imperial el 24 
de febrero de 1781. Este ejército, compuesto por decenas de 
miles de tropas realistas, fue engrosando sus filas durante el 
trayecto, hasta alcanzar más de 20.000 soldados, bajo el mando 
del mariscal de Campo José del Valle (Tabla 4). Desde Buenos 
Aires, el virrey José de Vértiz y Salcedo envió dos compañías 
del Regimiento de Saboya y tropas de caballería del Cuerpo de 
Dragones bajo el mando del infame José de Reseguín. A estas 
se unieron las milicias de Tucumán, Salta y otras provincias, 
conformando así miles de tropas, compuestas en su mayoría 
por indios realistas o antiguos rebeldes que habían cambiado 
de bando (Marchena 2005). Sin embargo, estas milicias estaban 
muy mal armadas, ya que los cochabambinos y tucumanos solo 
contaban con lazos y garrotillos con puntas de plomo. Aún así, 
Reseguín fue implacable con los rebeldes en su avance hacia 
Potosí, Oruro y La Paz.

En los primeros meses de 1781, ambos grupos rebeldes 
intentaron, o al menos desearon, establecer algún tipo de 
alianza. Esta situación llevó a que, en algunas zonas tan al sur 

40	ABNB, ALP. SGI.131, “Expediente contra el indio rebelde Dámaso Katari”, 1r-8r. 

como Tupiza, se reconociesen los nombres de “nuestro señor 
Inca Túpac Amaru y de su teniente Dámaso Catari” (Cajías de 
la Vega 2005:448). No obstante, el liderazgo de los hermanos 
Catari solo duró unos cuatro meses, ya que fueron traicionados 
y capturados por los indios de Macha y Pocoata, quienes 
buscaban obtener el perdón de las autoridades de la Audiencia 
y la recompensa por los líderes rebeldes. Dámaso y Nicolás 
fueron ejecutados de manera atroz el 27 de abril y el 7 de mayo, 
respectivamente40. Al norte de Sica Sica, Julián Apaza, un 
indio del común, tributario de Sulkawi y perteneciente al Ayllu 
Ayo Ayo, era un comerciante de hoja de coca que previamente 
había trabajado en el ingenio minero de Isidro de la Riva y como 
sacristán en Ayo Ayo. Se convirtió en el líder de la rebelión en 
el área central del altiplano. María Eugenia del Valle (2019) 
expresó que Julián Apaza fue un personaje de incierto origen 
y misteriosa aparición. Los líderes tupacamaristas veían a 
Apaza con recelo, tanto por sus orígenes sombríos como por 
la brutalidad de sus actos, dirigidos tanto contra sus enemigos 
como contra sus propios aliados cusqueños (Walker 2015). 

Tabla 4. 
Fuerzas realistas movilizadas en la Audiencia de Lima en auxilio del Cusco, 1781.

Corregimiento Dragones de Caballería Caballería Ligera Infantería Milicias Indios

Cusco 100 350 100 1.000 2.900

Calca 60 2.000

Urubamba 100

Abancay, Chincheros y Maca 25 200 2.000

Andahuaylas 25 200 300

Tambo y Calca 2.000

Quispicanchis 200

Anta, Guaracondo y Surite 2.000

Huamanga 200 100

Chumbivilcas y Cotabambas 100 2.900

Lima 950 750 100

Aymaraes 560 1.846

Azangaro y Carabaya 100

Pomata 25

Puno 50 100

Chucuito 150 550

Acora 500

Tiquillaca 200

Arequipa 1.600

Camaná 200

Moquegua 350

Arica 200

Totales 870 4.275 1.650 1.300 16.996

Fuente: Carlos Valcárcel (2017), “La rebelión de Túpac Amaru”, Vol. 3; AGNA, Sala IX, Sección Gobierno, Legajo 1395, “Rebelión de Túpac Amaru, 1781”, fojas 82r-82v; 
Charles Walker (2015); María Eugenia del Valle (2021).



141

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 ¡Mayor es mi lealtad! fidelidad, rebeldía y conflictos en las fronteras...

El coronel Miguel Bastidas, cuñado de Túpac Amaru, definió 
a Julián Apaza como “un hombre torpe y cruel, inclinado a 
perjudicar y destruir sin el consentimiento de los principales 
rebeldes”41. La desconfianza de los amarus hacia Catari se 
manifestó, finalmente, cuando Diego Cristóbal Túpac Amaru, lo 
degradó de virrey a gobernador, subordinándolo al control de 
los amarus, pues vieron que Catari tenía un manejo tiránico que 
afectaba a las filas rebeldes. 

A pesar de esto, Catari lideró dos sitios a la ciudad de La Paz 
y capturó los pueblos de Viacha, Laja, Juli y Chucuito, entre 
otros. Catari llegó a desarrollar una de las fases más sangrientas 
de la rebelión, que Felipe Quispe Huanca denominó la “guerra 
comunitaria de ayllus” (Quispe 2007). En la primera fase, las 
armas de los indios consistían en su mayoría en hondas, palos, 
garrotes, rejones y herramientas de labranza, además de unas 
pocas armas de fuego, ya que “a los indios no se les conocían 
otras armas más que simples palos y hondas”42. Sin embargo, 
en la segunda fase de la guerra, los indígenas obtuvieron y 
comenzaron a emplear cuchillos, sables, escopetas, pistolas, 
fusiles, falconetes, culebrinas y otros tipos de cañones, que se 
fabricaban en Azángaro y otras regiones controladas por los 
rebeldes (Valle 2019).

En marzo de 1781, se produjeron numerosos enfrentamientos 
en localidades como Sangarará, Lampa, Quiquijana, Caylloma, 
Carabaya, Tungasuca, Acos, Pillpinto, Pisac, Puno, Pucasa, 
Calca y Paucartambo, lo que intensificó la violencia de la guerra. 
Ambos bandos creían que el otro buscaba exterminarlos, por lo 
que respondían a la crueldad con más crueldad, exacerbando 
la barbarie en ambos lados. Los rebeldes fueron acusados de 
decapitar, ahogar niños, mutilar prisioneros y beber la sangre de 
sus víctimas (Walker 2015). La guerra cobró la vida de numerosos 
corregidores, oficiales reales y milicianos, provocando un profundo 
impacto en la sociedad hispano-criolla (Tabla 5). Un ejemplo de 
esta brutalidad se observa en la derrota de las fuerzas realistas 
en Paruro, donde “a don Isidro Gutiérrez le sacaron el corazón, 
que los indios se comieron repartido en pedazos, y bebieron 
la sangre del cadáver” (Valcárcel 2017:329). Las tropas de su 
majestad, compuestas por españoles, criollos e indios realistas, 
recurrieron a descuartizamientos, hogueras, degollamientos y 
otros métodos brutales de represión para doblegar a los rebeldes.  

Tabla 5. 
Corregidores en la rebelión en la zona Centro Sur Andina.

Provincia Corregidor Corregimiento

Cusco Manuel de Villalta Abancay

José Alvaro Cavero Aymaraes

José de Acuña Cotabambas

José Ignacio Campino Chumbivilcas

41	AGI, BUENOS AIRES 319,  C. 23, “Causa de sublevación formada a Miguel Bastidas, cuñado del rebelde Túpac-Amaro y otros cómplices”.

42	AGNA, Sala IX, Sección Gobierno, Legajo 1395, “Rebelión de Túpac Amaru, 1781”, fojas 151r-152v.

Provincia Corregidor Corregimiento

Diego Olano Calca

Fernando Inclán y Valdés Cusco

Manuel de Castilla Paruro

Tiburcio Landa Paucartambo

Fernando Cabrera Quispicanchis

Antonio de Arriaga Tinta

Miguel Urbiola Carabaya

Vicente Flores Lampa

Lorenzo de Subiria Azangaro

Arequipa José Placido de Barberena Camaná

Pedro Ignacio de Elguera Condesuyos

Baltazar de Setmanat Arequipa

Domingo Guerrero y Marmamara Caylloma

Mariano Uribe Moquegua

Andrés Ordoñez Arica

José Ramón Burunda Tarapacá

La Paz Joseph de Oblitius Paucarcolla

Joaquín de Orellana Puno

Manuel Santalla Larecaja

José Joaquín Tristán y Muzquiz Omasuyos

Ramón de Moya y Villarreal Chucuito

Ramón de Anchuris Sicasica

Sebastián de Segurola y Olidén La Paz

Manuel Inocencio Villegas Pacajes

La Plata  Mateo Ibáñez de Arco Carangas

Ramon de Urrutia Oruro

Villalobos Cochabamba

Manuel de la Bodega Paria

Joaquín de Alós Chayanta 

Manuel Ignacio Fernández Yamparaez

Ignacio Flores La Plata

Francisco Xavier de Prado Tupiza

Jorge Escobedo Potosí

Fermín de Andrade Cinti

Juan Antonio Acuña Porco

Francisco Prado Chichas

Francisco Revilla Lipes

Mateo del Castaño Atacama

Fuente: Elaboración propia, (Choque 2025).

Al norte, el fracaso del sitio de Cusco, la imposibilidad de 
abrir un frente entre el Valle Sagrado y Paucartambo, la falta 
de coordinación y nexos con las rebeliones locales en el sur, la 
pérdida de apoyo de criollos y mestizos, y no menos importante, 



142

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 ¡Mayor es mi lealtad! fidelidad, rebeldía y conflictos en las fronteras...

las deserciones masivas y la férrea oposición militar de los 
caciques cusqueños que apoyaron la causa realista con miles 
de hombres, cimentaron la eventual derrota militar de don José 
Gabriel Condorcanqui. Así, los éxitos bélicos iniciales culminaron 
en el repliegue y la posterior derrota en Tinta, el 7 de abril  
de 1781. Durante la retirada a Langui, Túpac Amaru fue apresado 
debido a la traición de Ventura Landaeta, Francisco Santa Cruz 
y el cura Antonio Martínez43. El día anterior, Micaela Bastidas, 
sus hijos y algunos allegados, también fueron capturados por los 
realistas. Solo Diego Cristóbal y Mariano lograron escapar de la 
captura (Valcárcel 2017).

Durante la misma semana, a aproximadamente mil kilómetros 
al sur, Dámaso Catari y Nicolás, fueron detenidos en la zona de 
Chayanta tras la traición de los indios de Macha y Pocoata44. 
Charles Walker, citando a Zudaire, menciona que el 14 de abril el 
visitador Areche ingresó con los cautivos atados y encadenados, 
mientras la ciudad celebraba con euforia el triunfo realista 
(Walker 2015; Zudaire 1979). La captura del Inca, su familia y 
parte de la jefatura rebelde, no implicó el fin de la rebelión ni el 
término de las luchas internas entre Areche y del Valle dentro de 
las fuerzas realistas, ya sea por la dirección de la guerra o los 
créditos por la  aprehensión de Túpac Amaru.

En las semanas que transcurrieron, don José Gabriel Condorcanqui, 
Micaela, sus familiares y allegados fueron torturados con 
sadismo y sometidos al hambre, ya que se intentaba obtener 
los nombres de sus cómplices en Cusco, Lima y otras ciudades 
del virreinato. A pesar de los terribles suplicios en el potro, con 
los hombros dislocados y huesos rotos, el Inca se negó a revelar 
los nombres de sus colaboradores más íntimos. Solo mencionó: 
“V.S. y yo somos los únicos causantes de la sangre que se está 
derramando” (Walker 2015:143).

El juicio en su contra se desarrolló en la primera quincena de 
mayo de 1781, y la sentencia fue leída el 15 del mismo mes por 
el visitador Areche45. La horrenda ejecución de Túpac Amaru, su 
esposa, sus hijos y otros cabecillas, se realizó el 18 de mayo de 
1781 en la plaza del Cusco, y no marcó el final de la rebelión, sino 
que más bien dio inicio a una etapa aún más sangrienta y confusa. 
La violencia y brutalidad aumentaron, con descuartizamientos, 
decapitaciones, asesinatos rituales, violaciones y ejecuciones 
públicas, sin tomar prisioneros. Las fuerzas rebeldes consideraban 
enemigos a todos los no indios, ya fuera por razones raciales 
o culturales (Serulnikov 2010). Los comandantes cataristas 
asesinaban indiscriminadamente, atacando “incluso a los 

43	La traición se fundó en el decreto del perdón real y recompensa para aquellos que ayudaran a los líderes del movimiento.

44	ABNB, ALP.SGI.40, “Expediente seguido por Nicolás y Dámaso Katari ante el Corregidor y Justicia Mayor de Chayanta, solicitando se les conceda perdón, 1781”.

45	“[…] Debo condenar, y condeno a José G. Túpac Amaru, á que sea sacado á la plaza principal y pública de esta ciudad, arrastrado hasta el lugar del suplicio, donde presencie 
la ejecución de las sentencias que se diesen a su mujer, Micaela Bastidas, á sus dos hijos, Hipólito y Fernando Túpac Amaru, á su tío Francisco Túpac Amaru, y á su cuñado 
Antonio Bastidas, y algunos de sus principales capitanes y auxiliadores de su inicua y perbersa intención o proyecto, los cuales han de morir en el propio día, y concluidas estas 
sentencias, se le cortará por el verdugo la lengua, y después amarrado o atado por cada uno de los brazos o pies, con cuerdas fuertes y de modo que cada una de estas se pueda 
atar, 6 prender con facilidad a otras que prendan de las cinchas de cuatro caballos; para que, puesto de este modo, ó de suerte que cada uno de estos tire de su lado, mirando á 
otras cuatro esquinas, opuestas de la plaza, marchen, partan o arranquen á una voz los caballos, de forma que quede dividido su cuerpo en otras tantas partes, llebándose este, 
luego que sea hora, al cerro o altura llamada de Picchu, á donde tuvo el atrevimiento de venir á intimidar, citiar, y pedir que se le rindiese Psta ciudad, para que allí se queme una 
hoguera, que estará preparada, echando sus cenizas al aire, y en cuyo lugar se pondrá una lápida de piedra que exprese sus principales delitos y muerte” (Lewin 1999:189-190).

seguidores de Túpac Amaru” (Walker 2015:158). Entre los indios 
realistas, el teniente coronel Antonio Chuquimia, gobernador 
del pueblo y Santuario de Nuestra Señora de Copacabana, fue 
implacable como juez pacificador y comandante de las provincias 
de Paria, Carangas, Pacajes, Chucuito y Omasuyos, según el 
historiador Roberto Choque (1997).

Respecto a la reacción de la Corte ante la brutal represión de las 
autoridades virreinales de Perú y Buenos Aires, una anotación 
marginal en uno de los expedientes consigna que, debido a 
la gravedad de esos delitos, “aprueba el Rey lo que se hizo 
con los cadáveres para terror y escarmiento público” (Walker 
2015:348). La justicia del Rey no pudo ser más expeditiva, 
fulminante ni despiadada, según afirma Juan Marchena. En los 
meses posteriores, otros líderes rebeldes fueron capturados 
y ejecutados con extrema crueldad en el Collao y Charcas. 
Tal fue el destino de Santos Mamani, Pedro Vilcapaza, 
Isidro Poma e Isidro Mamani, el maldito (Walker 2015).  
Julián Apaza fue capturado por el Mayor Inga Lipe y los 
indios de Chinchaya de Omasuyos, quienes cambiaron de 
bando y lo entregaron a José de Reseguín. Este instruyó un 
juicio sumario, en el que Apaza fue torturado, humillado y 
finalmente desmembrado públicamente en el pueblo de Peñas, 
por orden del coronel José de Reseguín, el 15 de noviembre 
de 1781. Una de sus extremidades fue enviada a Caquiaviri, 
como escarmiento y ejemplo por apoyar la rebelión. La única 
versión conocida de la ejecución de Apaza es la del oidor y juez 
Francisco Tadeo Diez de Medina. Inga Lipe, por la captura de 
Apaza, fue nombrado “indio noble y leal vasallo, y como tal le 
fue concedida la merced de la Real Medalla del Rostro de Su 
Majestad” (Valle 2019:394).

Rebelión y pacificación del Corregimiento de Arica
Durante los dos primeros meses de la rebelión los corregidores 
Joseph del Castillo de Pacajes, Manuel de la Bodega de Paria 
y Mateo Ibáñez de Arco de Carangas fueron ejecutados por los 
rebeldes. En febrero de 1781, Francisco Revilla, corregidor de 
Lipes, y en marzo, Francisco García del Prado, corregidor de 
Chichas, también murieron en los enfrentamientos (Cajías de 
la Vega 2005; Lobos 1985). Las informaciones de los sucesos 
en los corregimientos de Pacajes y Carangas son escasas. 
María Eugenia del Valle sostuvo que “no se sabe nada de 
lo que ocurrió en estas regiones, ya que propios, espías y 
mensajeros no habían logrado entrar ni regresar con noticias” 
(Valle 2019:302). Sin embargo, según el informe de Ignacio 
Flores al virrey Vértiz, no todos los pueblos de las provincias 



143

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 ¡Mayor es mi lealtad! fidelidad, rebeldía y conflictos en las fronteras...

de Pacajes y Carangas estaban sublevados, pues se habían 
formado algunas compañías de naturales fieles al rey, aunque 
eran insuficientes para detener a los rebeldes. Mientras las 
fuerzas realistas, al mando del Mariscal del Valle, se reunían 
en el Cusco a mediados de febrero, los rebeldes de Pacajes 
y Carangas tomaron rumbo hacia los corregimientos de Arica 
y Moquegua. Los indios de los corregimientos vecinos se 
desplazaron con increíble rapidez, incluso a largas distancias, 
utilizando caminos reales, locales o senderos poco conocidos. 
Atacaron rápidamente los territorios vecinos, lo que generó 
temor entre las autoridades hispanas y la población en general. 
Los naturales de Pacajes y Carangas eran conocidos por ser 
indomables y propensos a las revueltas (Thomson 2006).

Al oeste de Charcas, los rebeldes dirigidos por Juan Buitrón, 
natural de Calacoto, según Cúneo-Vidal, se dirigieron hacia 
los pueblos de los Altos de Arica (Lewin 2010), donde instaron 
al cacique de Codpa a unirse a las fuerzas de Túpac Amaru, 
mediante la siguiente carta incautada en el valle de Lluta:

Muy señores nuestros de nuestro mayor aprecio: enbista 
de una horden qui acabamos de riceber del señor Joseph 
Túpac Amaru Inga, in la conquista entroduceda in todo este 
Reyno del Perú  la que si debe obedecer para lo harreglado in 
justicia,  por ser bien nuestro, in cuyo complimiento  a buesas 
mersedes señores del nuevo señores del nuevo curato 
di Belén, Socoroma, Putre, Sora, Pachama y Parinacota y 
Caquena y los demás agregados a la dicha doctrina estén 
alerta a nuestro aviso y desde hoy en adelante suspendo el 
ramo de tributo como reparto asta nuevo aviso.

En heste Cabeldo de Codpa se halla una compañía de vecinos 
harmados a toda hora, quienes si hayan prontos a derramar 
su sangre por nuestro soberano Túpac Amaru, como la 
comunidad de los naturales de hesta doctrina, en cuyos 
términos a buesas mersedes sopleco den puntual respoesta 
como basallos leales y seamos premiados como nos promete 
Nuestro Soberano y de lo contrario nos conbirtira en cineza 
poes la húltima horden en cuyos términos buesas mersedes 
resuelvan y den en termino de cenco días la rispoesta para 
tomar los arbitrios necesarios en cuya atención se cierra 
para más valor (Cúneo-Vidal 1978:127-128).

Transcurridos los cinco días, Buitrón y los rebeldes recorrieron 
los pueblos de la sierra en su camino a Codpa, infundiendo 
el terror en los habitantes de Socoroma, Livilcar y Belén, y 
ejecutando a todo español y criollo leal a la causa del rey que 
encontraron a su paso (Cúneo-Vidal 1978:134). En la Doctrina de 
Belén, Santiago Santos dio muerte a Esteban Gutiérrez, segunda 
persona del principal de Socoroma, quien fue degollado y su 
cuerpo despedazado46.

46	AHN Chile, Archivo Administrativo Arica, Legajo 5, P.5, “información sobre la revolución de los indios insurgentes de esta provincia de Arica en el año 1781”, foja 62v.

47	AHN Chile, Archivo Administrativo Arica, Legajo 5, P.5, foja 25r.

48	AHN Chile, Archivo Administrativo Arica, Legajo 5, P.5, fojas 33r.

En Codpa, los rebeldes fueron amonestados por el curaca, quien 
se declaró leal a la corona. Este fue apresado por los rebeldes 
y, tras ser martirizado, don Diego Felipe Cañipa “fue degollado 
el 23 de febrero de 1781” (Hidalgo 1986:199; Hidalgo 2004:260). 
El historiador Rómulo Cúneo-Vidal sostiene que en su agonía 
las últimas palabras del cacique fueron: “¡Viva el Rey!” (Cúneo-
Vidal 1977:378). Simultáneamente, tras la muerte de don Diego 
Felipe Cañipa, los rebeldes enviaron una carta firmada por Juan 
Mercado, teniente de Buitrón, quien afirmó inicialmente: “No 
fuimos nosotros quienes matamos a nuestro cacique, arruinaron 
a todos los chapetones y criollos, y quemaron el pueblo de Codpa; 
fue el malévolo Juan Buitrón y su gente forastera” (Cúneo-Vidal 
1977:380). En otra misiva, la comunidad indígena de la doctrina 
dice: “también debe saber que las muertes que ocurrieron no 
fueron de esta doctrina, sino de gente forastera, por lo que 
impedía que nosotros, como seres racionales, no pudiéramos caer 
en semejante error”47. Dichos mensajes contradictorios parecen 
revelar intentos de alianzas y conexiones con las élites locales, 
pero tuvieron el efecto contrario, ya que la población criolla y 
mestiza se organizó militarmente en favor de la Corona (Figura 3). 
El 8 de mayo, Juan Mercado, desde Codpa, advierte a los demás 
pueblos indígenas sobre las preparaciones militares que se están 
realizando en Arica y exhorta a los indígenas a resistir y aniquilar 
a las milicias ariqueñas, “sin que quede ninguno”48.

Figura 3. 
Estandarte de Combate del Regimiento de Dragones  
de Arica, fines del siglo XVIII. 

Fuente: Obra anónima, Museo Histórico Militar de Chile.

Jorge Hidalgo y Rómulo Cúneo-Vidal informan que los principales 
líderes rebeldes parecen haber sido del corregimiento de Pacajes 
o Carangas, como es el caso de Juan Buitrón, Juan Mercado, 
Esteban Olave, Juan Carvajal y Miguel Reinoso. Además, 



144

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 ¡Mayor es mi lealtad! fidelidad, rebeldía y conflictos en las fronteras...

algunos jefes de menor rango eran locales (Hidalgo 1996). Sin 
embargo, existen algunas dudas sobre el origen de Juan Buitrón 
y Esteban Alave (Cavagnaro 2006), ya que en la Revisita de 
Demetrio Egan de 1772 (Hidalgo et al. 2004), el primero figura 
como principal del ayllu Collana, y el segundo, como tributario 
del ayllu Copanique de Codpa. Por otra parte, los apellidos 
Buitrón y Alave están ampliamente difundidos en el occidente 
del corregimiento de Pacajes, colindante con Arica. Es posible 
que se trate de una simple coincidencia de nombres.

Mientras tanto, en la ciudad de Arica, el mismo 23 de febrero se 
inició la movilización de la guarnición de la plaza, integrada por 
unos 100 hombres de milicias y 150 vecinos armados, al mando 
del alcalde José Joaquín de Oviedo y Albarracín (Cúneo-Vidal 
1978:289). Además, se acuarteló a la marinería del puerto y más 
tarde se dotó a las milicias con dos cañones del navío La Soledad.

Dicho alcalde ejerció el mando político y militar, dado que el 
corregidor del distrito, Andrés de Ordoñez y Natera, huyó a la 
caleta de Ilo, junto a los oficiales Joaquín García y José Requena49. 
En tales circunstancias, el alcalde Oviedo y Albarracín escribió al 
virrey Jáuregui, informándole de la rebelión y solicitándole auxilio 
en armas, dada la amenaza de dos mil indios rebeldes50. Otros 
comandantes de las milicias ariqueñas fueron Bartolomé Julio 
Rospigliosi, Francisco Navarro, Joaquín García, José Reguera y 
Luis de Manterola (Cavagnaro 2006; Lewin 2010). En la vecina 
Tacna, unos cien vecinos formaron una milicia al mando del 
teniente corregidor Domingo de Osorio, que movilizó además a 
un número indeterminado de negros y pardos. Al igual que Diego 
Felipe Cañipa, los curacas Carlos Ara, de Tacna, Pedro Copaja, 
de Tarata, y Catalina Chuquimia, viuda de Feliciano Lupistaca, 
de Hilabaya, se declararon fieles al rey Carlos III. Dichos curacas 
contribuyeron con su riqueza personal y tropas para aplacar la 
rebelión. Como ejemplo, se puede mencionar a don Pedro Copaja 
y Ali, quien brindó su férreo apoyo a la Corona, y por ello debió 
huir a Tacna tras el ataque de los rebeldes liderados por Ambrosio 
Ali a Tarata, junto a los indios de Calacoto y Candarave51. Meses 
más tarde, Copaja contribuyó al rescate de los curas de Puno y 
sus cercanos, además del transporte de “varias cargas de armas 
pertenecientes a Su Magestad, protegiendo todo con varios 
indios leales armados y azalareados” (Velarde y Choque 2015:41).

Las milicias ariqueñas iniciaron la pacificación de los Altos de 
Arica durante la segunda semana de marzo, pues los informantes 
de Oviedo le comunicaron que los capitanes rebeldes se hallaban 
en Socoroma. Por ello, organizó una fuerza de cien hombres de 

49	AHN Chile, Archivo Administrativo Arica, Legajo 5, P.5, foja 62v.

50	AHN Chile, Archivo Administrativo Arica, Legajo 5, P.5, fojas 5r-5v.

51	AHN Chile, Archivo Administrativo Arica, Legajo 5, P.5, foja 18r.

52	AHN Chile, Archivo Administrativo Arica, Legajo 5, P.5, foja 8r.

53	AHN Chile, Archivo Administrativo Arica, Legajo 5, P.5, foja 31r.

54	AHN Chile, Archivo Administrativo Arica, Legajo 5, P.5, foja 34v.

55	AHN Chile, Archivo Administrativo Arica, Legajo 5, P.5, foja 78v.

56	AGNA, Sala IX, Sección Gobierno, Legajo 1395, “Rebelión de Túpac Amaru, 1781”, fojas 227v-228r.

caballería ligera armados con fusiles y rejones, que se dirigió por 
el valle de Lluta hasta el pago de Chironta, a pocos kilómetros 
de Socoroma52. Simultáneamente, dispuso que una tropa de 
caballería e infantería se estableciera en Pocollay para interceptar 
a los indios de Palca que se dirigían a las proximidades de Tacna. 
También se asentaron otros cuarenta hombres armados en el 
valle de Chaca, al sur del puerto de Arica, para vigilar y prevenir 
alguna incursión de los indios de Codpa sobre la ciudad. Otro 
destacamento de centinelas fue puesto en Poconchile y Churiña, 
en el camino Real de Potosí, en el valle de Lluta53. En mayo de 
1781, las milicias ariqueñas fueron acusadas por Juan Mercado 
de haber dado muerte a los indios de Miñi Miñi y Tarapacá a 
balazos, sin un previo juicio ni defensa54.

El temor generado por la pacificación llevó a los principales de 
Socoroma, Sebastián Huanca, Juan Coria de Putre y Prudencio 
Condori de Sora, a solicitar la intervención del Protector General 
de Indios, Francisco Gil y Arias, ante las autoridades ariqueñas, 
denunciando que fueron engañados por Juan Buitrón, quien 
además los amenazó con la horca y el cuchillo, y con traer a 
cuatro mil indios que combatían en la ciudad de La Paz para 
arrasar sus pueblos. Sin embargo, Xochitl Inostroza informa 
que Socoroma tuvo un alto grado de autonomía en la rebelión, 
“que parece ser incluso más radical que en el pueblo de Belén” 
(Inostroza 2011:41). El destino de Juan Mercado y otros rebeldes 
no será distinto, según la declaración de José Joaquín de 
Oviedo, quien envió a algunos indios que solicitaron la paz y 
juraron lealtad al rey para capturar a los principales líderes de la 
rebelión. Sin embargo, los indios leales le trajeron las cabezas 
de Juan Mercado, Esteban Alave y Miguel Carvajal, que fueron 
clavadas en lanzas y exhibidas por la ciudad, y “después se 
llevasen y colgasen en la doctrina de Belén, otra en el pueblo 
de Socoroma y otra en la doctrina de Codpa para que sirviese de 
ejemplar castigo”55.

En la frontera norte del corregimiento de Arica, en Moquegua, 
los caciques de Carumas y Ubinas se declararon partidarios de 
Túpac Amaru, mientras que los de Puquina y Torata se plegaron a 
las fuerzas realistas, teniendo que participar en las expediciones 
para pacificar los cacicazgos rebeldes entre marzo y abril de 
1781. La villa temía un asalto rebelde y estaba preparando sus 
defensas ante la posible llegada de otros rebeldes “nombrados 
Cataris de quienes se tienen competentes noticias  que unidos 
en cuerpos gruesos quieren asaltar la provincia”56. También en 
el norte del corregimiento, las doctrinas de Hilabaya, Candarave 
y Tarata fueron ocupadas por los insurgentes provenientes 



145

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 ¡Mayor es mi lealtad! fidelidad, rebeldía y conflictos en las fronteras...

de Pacajes y Carangas, provocando la muerte o huida de la 
población hispano-criolla y de los indios realistas a Moquegua, 
Tacna o Sama (Figura 4). En 1790, el presbítero Juan González 
Moreno informó que la población indígena de Candarave y Tarata 
fue belicosa y altanera contra la Corona y se plegó a la rebelión57, 
participando en las huestes rebeldes que amenazaron la ciudad 
de Tacna desde Palca y Pachía. La calma no retornó a Tarata 
hasta la expedición de Ramón Bonfil, quien tras la campaña 
obtuvo el apoyo de los indios de Ticaco y Estique. Sin embargo, 
los de Tarucachi fueron considerados “los que han usado 
mayores maldades y las efectuarían siempre que pudieran”58, por 
lo que debieron ser tratados con el mayor rigor, y el pueblo fue 
incendiado por completo por el capitán Francisco Navarro en la 
segunda campaña de pacificación59.

Figura 4. 
Campaña militar rebelde y pacificación realista del 
corregimiento de Arica, 1781-1783.

Fuente: Carlos Choque 2024 (Basado en datos geoespaciales del proyecto  
HGIS-Indias de Werner Stangl).

57	AAA, Tarata, Legajo 1, “Documentos del estado del Curato de San Benito de Tarata-Año 1790”, fojas 1r-2v.  “Dha- división, es uno de los medios pra. qe. aquellos naturales vayan 
desnudándose dé los trapos asquerosos dé la idolatría, y superstición &c. Como también de aquel espíritu belicoso, y altanero contra el Rey, y los Españoles cuias reliquias están 
muí vivas, en aquellos naturales, y en los de Candarave, qe. en Dha Diócesis me se revelaron en la Rebelión proxime pasada. Es necesario re conquistarlos: Tal es el estado de 
aquellos miserables. Dios N. Sor nos mire con ojos de sus infinitas Piedades, y antiguas Misericordias. Amen”.

58	AHN Chile, Archivo Administrativo Arica, Legajo 5, P.5, foja 82v.

59	AGS, SGU, LEG. 7285, C. 11, “Hojas de Servicios del Regimiento de Milicias Provinciales de Dragones de Arica”, foja 4r.

60	AGS, SGU, LEG. 7285, C. 11, foja 9r.

61	AGNA, Sala IX, Sección Gobierno, Legajo 1395, “Rebelión de Túpac Amaru, 1781”, foja 17v.

62	AGNA, Sala IX, Sección Gobierno, Legajo 1395, “Rebelión de Túpac Amaru, 1781”, foja 77v.

63	La Rebelión de Túpac Amaru, Tomo IV:152, 525.

Solamente en el partido de Tarapacá algunos caciques se 
mostraron favorables al levantamiento, siendo ejecutados o 
encarcelados meses más tarde, como Juan Evangelista Quilli o 
Julián Ayben (Hidalgo 1996). La ocupación de Tarapacá por parte 
de Buitrón, culminó con su ejecución en octubre de 1781. Meses 
antes, en mayo, había sido ejecutado en Iquique el líder de la 
rebelión en Atacama, Thomas Paniri.

Tras su retorno a Tacna desde Ilo, el corregidor Ordoñez y Natera 
mandó a colocar varias horcas en los caminos del Alto Lima y la 
quebrada de Palca con la finalidad de intimidar a los rebeldes, 
colocando además unas cien tropas entre ambos puntos para 
controlar los caminos a la costa. Dicha medida se debió al 
levantamiento de los indios de Toquela, Caplina y Challaviento, 
quienes, en coordinación con los rebeldes de Calacoto y 
San Pedro Santiago de Machaca, tomaron los caminos de la 
cordillera del Barroso hacia el interior de Tacna. Estos rebeldes 
fueron derrotados en los enfrentamientos de los Altos de 
Toquela por las milicias de dragones de Arica a mediados de 
178160. Sin embargo, la movilización de las milicias realistas 
no impidió que el pueblo de Locumba fuera sitiado durante un 
tiempo indeterminado, librándose del saqueo y del ataque de 
los sitiadores, según los vecinos, gracias al milagro de la Virgen 
del Rosario, informa Cúneo-Vidal. Por otra parte, los caminos de 
la Audiencia de Charcas estaban controlados por los rebeldes, 
que los mantenían “impenetrables para los mensajeros con 
centinelas del enemigo”61.

La mayor parte de las milicias del corregimiento, más de dos mil 
hombres, desde marzo de 1781 se encontraban en la campaña 
del Collao y la liberación de La Paz62, capturando previamente el 
puente del río Desaguadero, luego Calacoto y Caquiaviri, esta 
última la antigua capital de los Pacajes63. Sin embargo, también 
se produjeron fracasos importantes, como la pérdida del capitán 
José Antonio Cabello y otros 400 hombres de Moquegua 
y Camaná en Mojo (Valcárcel 2017 Tomo 4). Estas tropas 
regresarían a la provincia recién en julio de 1782. En Arica se 
organizaron nuevas milicias, integradas por vecinos de la ciudad 
y mulatos, para la pacificación del territorio, armadas con fusiles 
y rejones para la caballería ligera. Las campañas realistas en 
los Altos de Arica fueron expediciones militares con un carácter 
religioso, que incluyeron la clausura de iglesias y el retiro de 
objetos sagrados (Hidalgo 1996), pero también incluyeron el 
saqueo de guerra en las regiones pacificadas, pues las milicias 
realistas, pobremente instruidas e indisciplinadas, se dedicaron 



146

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 ¡Mayor es mi lealtad! fidelidad, rebeldía y conflictos en las fronteras...

a robar mercaderías, dinero, ganado y a violar a las mujeres 
(Marchena 2005). El historiador arequipeño Luis Huamán 
(2015) informa que se realizaron cuatro campañas militares de 
pacificación en los corregimientos de la provincia de Arequipa, 
cada una con su propia dinámica, ya que consistieron en liberar 
los territorios costeros y lograr una participación significativa en 
la derrota de los rebeldes.

En las campañas de pacificación participó un importante 
contingente de pardos, mulatos y negros libres en el ejército 
realista, que se los consideraba indisciplinados, ladinos, 
perezosos y faltos de honor. No dudaron en huir de las marchas 
y batallas, o en cometer actos de suma crueldad, convirtiéndose 
en enemigos acérrimos de los indios rebeldes. Una carta del indio 
principal de Miñi Miñi, Alfonso Flores, refleja esta percepción, 
pues la misiva al protector general de indios de Arica, fechada 
entre 1735 y 1740, expone los abusos en las mitas, los repartos 
y la animadversión que hay en contra de “zambos y mulatos, 
enemigos declarados de nuestra nación”64, debido a los maltratos 
que les infligen en las haciendas y minas de Pica y Tarapacá. Esta 
hostilidad cobraría nuevos bríos en la rebelión. 

La deserción de las milicias estuvo acompañada de saqueos, que 
no solo se realizaban contra los pueblos de indios, sino también 
contra las comunidades realistas y los propios bienes de la Corona, 
como denunció Ignacio Flores, comandante militar de las milicias 
de la Audiencia de Charcas. Por ejemplo, Flores se queja de que 
el 26 de noviembre desertaron “casi todos los cochabambinos” 
(Marchena 2005:289). Tal fue el grado de ingobernabilidad de 
estas tropas, que Flores sugirió traer tropas veteranas del reino 
de Chile para prescindir de los cochabambinos y sus vicios de 
robo y saqueo, como lo expresó María Eugenia del Valle.

En otros casos, los desertores y los saqueadores fueron 
duramente castigados o fusilados, como instruyó José de 
Reseguín contra algunas milicias tucumanas y salteñas (Cajías 
de la Vega 2005). Las milicias ariqueñas y tarapaqueñas no 
estuvieron exentas de dichas prácticas. Jorge Hidalgo señala 

64	AHN, Judiciales de Arica, legajo 64, “Carta de Alfonso Flores indio principal de Miñi Miñi al Protector General de Indios”, 1737-1738, foja 14r,

65	AHN Chile, Archivo Administrativo Arica, Legajo 5, P.5, fojas 36r-36v.

66	AHN Chile, Archivo Administrativo Arica, Legajo 5, P.5, foja 61v.

67	ART, Corregimientos y Partidos, Compulsas, Legajo 2, C 13, “Compulsa de los autos promovidos por los indios de Parinacota, contra el licenciado Pedro Casildo Contreras”.

68	AGI, LIMA 724, N.22, “Carta nº 139 del virrey Marqués de Avilés a José Antonio Caballero, ministro de Guerra. Cursa instancia del coronel del Regimiento de Milicias 
Disciplinadas de Dragones de Arica, Francisco Navarro, que solicita la Subdelegación de este partido y grado de coronel de Ejército”.

69	AHN Chile, Archivo Administrativo Arica, Legajo 5, P.5, foja 53r.

70	AGS, SGU, LEG 6807, 4, “Relación de Méritos y Servicios de D. Andrés de Ordóñez y Natera, Coronel de Milicias de Dragones de Arica, 1792”.

71	AGI, LIMA 664, N.11, “Carta nº 178 de Agustín de Jáuregui, Virrey de Perú, a José de Gálvez, Secretario de Indias. Acompaña testimonio de los méritos de Andrés Ordóñez, 
corregidor de Arica, que se distinguió contra el rebelde José Gabriel Condorcanqui, Tupac Amaro”.

72	AGI, LIMA 675, N.39, “Carta nº 647 de Teodoro de Croix, virrey de Perú, a José de Gálvez, Secretario de Indias, Marqués de Sonora. Acusa recibo del real despacho de grado de 
teniente coronel de Ejército a Domingo de Osorio, capitán de Milicias de Arica”.

73	ART, Corregimientos y Partidos, Pedimentos, Legajo 1, C100, “Pedimento al Gobernador Subdelegado del Partido de ARICA por el Sargento Mayor de Milicias y Protector de 
Naturales don Bartolomé Julio Rospigliosi”.

74	AGS, SGU, LEG 7111, 10, “Pedro Calderón Portocarrero. Grados”.

75	AGS, SGU, LEG 7116, 43, “Despachos de capitanes del Regimiento de Dragones Provinciales de Arica a Tomás Chocano y Fierro, teniente, Ignacio Infantas y Sargas, y José 
Gutiérrez Espejo y Meave, teniente”.

que dichas tropas provenientes de Tarapacá, Camiña, Arica y los 
negros auxiliares no solo se dedicaron a la pacificación de los 
indios de los corregimientos costeros, sino que se adentraron en 
la región occidental de Charcas y asolaron los pueblos Carangas, 
según los reclamos de los indios de Guachacalla65, al igual que los 
sujetos a “Isluga y Cariquima” (Hidalgo 2004:265). La declaración 
de José Joaquín de Oviedo y Albarracín indica que fueron más de 
200 hombres los que participaron en dicha expedición, al mando 
del alguacil mayor José Ferrer, quien logró además capturar a 22 
líderes de la rebelión, que fueron enviados a la isla de Iquique, 
al puerto de Arica y a Lima “en la fragata nombrada La Perla” 
66. Evidencia de tales acciones también la proporciona don Juan 
Crisóstomo Quina, indio principal del ayllu Silpay de Tacna, quien 
declaró en su testamento que las tropas de Reseguín le confiscó 
16 mulas equipadas, dejándolo en la pobreza (Cavagnaro 2006). 
Además, más al sur, los indios de Parinacota acusaron a 
Pedro Casildo Contreras de abuso y despojo ante el corregidor  
de Arica67.

Las milicias de Arica no solo buscaron terminar con la rebelión, 
sino también reactivar el comercio con Potosí y recuperar el 
funcionamiento de los ingenios mineros de Chota y Guantajaya. 
Además, evitaron que los indios extrajeran azufre del Volcán 
Tacora para fabricar pólvora (Valcárcel 1971), a petición del 
comandante militar y corregidor de La Paz, Sebastián de Segurola, 
quien solicitó a los diferentes corregimientos y al propio virrey 
Vértiz, investigar y detener la producción de pólvora por parte de 
los rebeldes, que era “rica y buena” (Valle 2019:526). Por otra 
parte, diversos oficiales de las milicias de Arica, años después, 
solicitaron recompensas o prebendas por su participación en 
o financiación de las expediciones contra los indios rebeldes. 
Algunos de ellos fueron Francisco Navarro y Helguera68, Bernabé 
Portales, Silvestre Gandolfo69, Andrés de Ordóñez y Natera70,71, 
Domingo de Osorio72, Bartolomé Julio Rospigliosi73, Pedro 
Calderón Portocarrero74, José Gutiérrez Espejo, Ignacio Infantas 
y Vargas, Thomas Chocano y Fierro, Francisco Xavier Henríquez, 
Mateo Cáceres, Juan Román Mazuelos, Domingo Carrasco y 
José Antonio Albarracín, entre otros75.



147

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 ¡Mayor es mi lealtad! fidelidad, rebeldía y conflictos en las fronteras...

En los meses siguientes, la guerra cobró nuevos bríos y volvió 
a Arica, pero con una violencia de mayor intensidad que afectó 
a todas las castas y de la cual no se eximió el clero, pues “hay 
manos violentas sobre los curas de Codpa y Belén” (Hidalgo 
2004:260). Al igual que a don José Gabriel Túpac Amaru, los 
indios de Arica fueron excomulgados, y tal vez con una cédula 
similar a la redactada contra el Inca:

Tengan por público excomulgado, de excomunión mayor, 
a José Túpac Amaru, cacique del pueblo de Tungasuca, 
por incendiario de las capillas públicas y de la iglesia de 
Sangara, por grasador de los caminos, por rebelde traidor 
al Rey, Nuestro Señor, por revoltoso, perturbador de la paz 
y usurpador de los Reales Derechos; y a todos cuantos le 
dan auxilio, favor y fomento, y a los que le acompañan, si 
luego que tuvieren noticia de esta censura no se separan 
de su comunicación, y se desisten de auxiliarlo en su 
depravado intento; y bajo la misma pena, ninguno se atreva 
a desfijar este Cedulón del lugar de la iglesia donde se fijare, 
reservando a nos la absolución de todo, que es fecho en la 
ciudad del Cuzco.

Juan Manuel, Obispo del Cuzco.- Por mandato de Su Señoría 
Ilustrísima, el Obispo mi Señor.- Doctor José Domingo de 
Frías, Secretario (Valcárcel 1971:275).

Luego de la expedición militar a la sierra, novecientos indios del 
territorio bajaron a la ciudad a pedir perdón en la iglesia local y 
tuvieron que flagelarse para que se levantara la excomunión y 
obtener la absolución, luego de jurar fidelidad a la Iglesia Católica 
y al rey Carlos III. Para ello, “los indios postrados de rodillas 
con medio cuerpo descubierto atendieron con gran cuidado 
las exhortaciones de sus párrocos y ellos en este acto daban 
muestras de arrepentimiento”76. Paralelamente, las tropas de 
José de Reseguín derrotaron a los rebeldes de Diego Quispe, lo 
que provocó la deserción de las tropas, que volvían a sus pueblos 
o acudían a prestar el juramento de fidelidad tras el edicto de 
indulto general, en especial aquellos pueblos ubicados en las 
cercanías de los caminos reales (Valle 2019). En el corregimiento 
de Pacajes, los enfrentamientos continuaron hasta la derrota de 
los indios de Caquingora y Calacoto a inicios de 1783.

Guillermo Madrazo sostuvo que la excomunión de Túpac Amaru 
lo perjudicó tanto política como moralmente, y que una situación 
similar le ocurrió al gran número de indígenas (Madrazo 2001), 
que recibieron el mismo castigo de la Iglesia. Sin embargo, con 
el paso del tiempo, el pesimismo y la fatalidad dieron paso al 
desdén, ya que se luchaba contra un enemigo implacable. 
En esta guerra, las milicias realistas de Arequipa no hicieron 
distinciones entre indios enemigos o aliados, y solo actuaron 
con prudencia después de los incesantes reclamos del virrey a 
Ramón Arias, quien prohibió que es “lícito tomar de su autoridad 

76	AHN Chile, Archivo Administrativo Arica, Legajo 5, P.5, foja 75r.

77	AGNA, Sala IX, Sección Gobierno, Legajo 1395, “Rebelión de Túpac Amaru, 1781”, foja 281v.

78	AGNA, Sala IX, Sección Gobierno, Legajo 1395, “Rebelión de Túpac Amaru, 1781”, foja 232v.

mula, ni caballo, bastimento, ni ninguna otra cosa”77. El paso de 
los ejércitos por las provincias fue destructivo, pues demandaron 
grandes cantidades de granos, papas, animales y todo tipo de 
provisiones para sostener a miles de hombres.

La muerte de José Gabriel Condorcanqui, Julián Apaza y otros 
líderes no aplacó la rebelión, que se extendería dos años más 
en algunas provincias. Como menciona Charles Walker, en los 
momentos culminantes de la rebelión, Túpac Amaru fue visto 
en muchos lugares al mismo tiempo. La máxima autoridad de 
Arequipa, Baltazar de Setmanat, a fines de 1781 dio cuenta de 
estos sucesos, ya que:

Los acaecimientos recientes de Chuquisaca, Sicasica, 
Caracoto, Chucuito, Juli o Carangas, Chayanta y otras 
Provincias. Allí pues no hay Tupac Amaro: y lo que es más, 
no hay Catari verdadero, pues murió el que lo era y fue su 
primer insultante; pero que importa, quando cada Yndio se 
denomina tal y baxo de este nombre levanta cabeza el que 
entre ellos quiere distinguir su insolencia (Valcárcel 2017 
Tomo 4:51).

Las campañas de pacificación del territorio fueron seguidas 
por un bando de amnistía general a fines de 1781. El bando de 
amnistía de Carlos III estableció:

Serán generosamente premiados aquellos que acaudillasen 
algunas gentes  y las saquen de su error que padecen 
haciéndoles constar la razón y atrayéndolos al verdadero 
conocimiento de su Rey y Señor natural Don Carlos III, 
Rey de las Españas y legitimo emperador de las Indias, 
haciéndoles al mismo tiempo patente el severo castigo que 
se les impondrá por todo rigor de la guerra a aquellos que 
obstinasen de su malicia y temeridad permaneciesen en 
compañía del traidor78.

En un ambiente de desconfianza y dilaciones, el comandante 
de las tropas arequipeñas, Ramón Arias, pudo negociar con 
Cristóbal Túpac Amaru en las cercanías de Juli y acordar el cese 
del fuego. La tensa calma era interrumpida por enfrentamientos 
en zonas alejadas y tierras altas, donde líderes se negaban a 
aceptar la amnistía y seguían luchando, mientras otros estaban 
listos para retomar la rebelión en nombre del “Padre Chiquito” 
contra los “pukakuncas” a lo largo de 1782 (Walker 2015). Al año 
siguiente, se denunció una nueva conspiración que involucró a 
Santos Guaygua, Simón Condori, y a Mariano y Diego Cristóbal 
Túpac Amaru.

El 14 de marzo de 1783, Cristóbal Túpac Amaru, Manuela Tito 
Condori y Marcela Castro Lorenzo fueron arrestados y llevados 
al Cusco, donde fueron condenados a muerte el 31 de mayo. 
La ejecución se llevó a cabo el 19 de julio y, como señala  



148

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 ¡Mayor es mi lealtad! fidelidad, rebeldía y conflictos en las fronteras...

Charles Walker, fue mucho más macabra que la ejecución de su 
primo José Gabriel. A miles de kilómetros del Cusco, en Madrid, 
una semana después de la ejecución de Diego Cristóbal Túpac 
Amaru, el rey Carlos III envió un decreto real en el que solicitaba 
que el acusado y sus primos fuesen trasladados a España con 
vida, pero como señala Charles Walker, para satisfacción del 
inspector general Gabriel Avilés y el juez Benito Mata Linares, 
“ya era demasiado tarde” (Walker 2015:218).

Andrés Túpac Amaru, Mariano Túpac Amaru, Fernando Túpac 
Amaru, Juan Túpac Amaru, junto con otros 67 parientes y líderes 
rebeldes, fueron exiliados a España en dos buques de guerra, 
pero solo sobrevivieron a la travesía diez personas, incluyendo al 
pequeño Fernando, de diez años, hijo de José Gabriel y Micaela. 
En Livilcar, tras el funeral de don Diego Felipe Cañipa, el joven 
Eugenio, siendo menor de edad, debió esperar varios años para 
convertirse en el penúltimo curaca de Codpa y los Altos de Arica.

Reflexiones finales
El siglo XVIII fue una época de creación y difusión de concepciones 
e ideas modernas que dejaron profundas huellas en la identidad 
del mundo occidental e indiano. La libertad de conciencia, la 
tolerancia, la ciudadanía, la democracia y el uso de la razón 
fueron algunos de los principios discutidos y adoptados por las 
élites europeas; sin embargo, las viejas aristocracias rurales e 
indianas fueron reacias a esos nuevos paradigmas o simplemente 
los rechazaron rápidamente tras la rebelión, tal como lo mencionó 
Juan Marchena en su artículo “Al otro lado del mundo. Josef de 
Reseguín y su generación ilustrada”.

Las élites indígenas, desde el momento de la conquista, se 
convirtieron en actores relevantes del nuevo orden social, político 
y económico en los territorios andinos, pues fueron articuladores 
eficaces entre las nuevas autoridades y los tributarios indígenas. 
La formación e instrucción de estos vasallos en los colegios 
reales de San Francisco de Borja del Cusco, San Martín en Lima, 
San Luis en La Paz y San Ignacio de La Plata, fue un privilegio 
de las élites indígenas cusqueñas. Además, los curacas de 
provincias, que buscaron medios alternativos para acceder 
a la educación, ingresaron a colegios de órdenes religiosas 
o aprendieron con tutores que les enseñaban a leer y escribir. 
En tales circunstancias, todos los curacas del corregimiento de 
Arica, recibieron una educación que superó con creces a la de 
españoles y criollos del territorio, pues eran ricos mercaderes y 
arrieros. A diferencia de las élites urbanas de Lima o Potosí, estos 
curacas ejercieron gran influencia en la población indígena rural, 
al usar eficazmente las normas de reciprocidad comunal.

Los vasallos instruidos como Diego Felipe Cañipa, Antonio 
Chuquimia o Diego Choquehuanca han sido retratados por el 
indianismo y el indigenismo como traidores a la causa indígena 
durante los últimos cincuenta años. Sin embargo, en esa época la 
lealtad al rey era considerada legítima y correcta, ya que existía 
un vínculo de sujeción entre el curaca y el rey, quien, en términos 

jurídicos, era el “señor natural de las Indias y Tierra Firme del Mar 
Océano” desde la época del emperador Carlos V. El carácter de 
súbditos de los curacas y señores principales quedaba confirmado 
con el juramento de fidelidad que prestaban al rey al inicio de 
su reinado. En este contexto, los vínculos de vasallaje no se 
limitaban a la adquisición de prestigio social, sino que implicaban 
una obligación con el Estado y la patria que cada súbdito debía 
atender. Por ello, una desnaturatio para servir a otro señor como 
Túpac Amaru no era políticamente ni jurídicamente viable, 
una situación que la enorme población indígena analfabeta no 
comprendió, y al rebelarse, debieron enfrentar la ira del rey. 
En oposición, tenemos la figura de Julián Apaza, quien ha sido 
investido con atributos casi divinos y sobrenaturales, y como el 
estereotipo masculino del hombre andino, dotado de altos valores 
de justicia, moralidad y heroicidad. Nada más lejos de la realidad, 
según los testimonios de los enemigos, aliados y compañeros del 
autodenominado Túpac Catari.

Las violencias y conflictos generados por las mitas y repartos 
generaron memorias reactivas, que alimentaron los conflictos en 
1780, ya que estaban asociados al poder, los recursos, los valores 
y la propia existencia, creando con ello una lucha fratricida que 
no reconoció neutralidades ni posturas moderadas. La violencia 
del sistema de reparto implicó necesariamente experiencias 
traumáticas que llevaron a los rebeldes a ejercer una violencia 
fulminante en contra de las élites criollas e hispanas y sus 
aliados indígenas. La destrucción del otro y los estragos de la 
guerra afectaron tanto a rebeldes como a realistas, pues cada 
uno intentó aniquilar con sadismo y terror a su enemigo.

Un efecto secundario de la rebelión fue el cambio ideológico en 
torno a la concepción de la riqueza entre la población indígena 
común, que vivía al borde de la pobreza y la miseria. No solo 
buscaban satisfacer las necesidades inherentes a todo ser 
humano, sino que se volvieron ávidos de joyas, plata, ropas de 
Castilla y una gran cantidad de objetos suntuarios, con el objetivo 
de acortar la desigualdad económica o, al menos, la percepción 
subjetiva de la riqueza. Esta situación perdura hasta nuestros 
días, ya que entre los hombres y mujeres del altiplano existe una 
permanente búsqueda de prestigio social y económico, que se 
desborda en las festividades urbanas y rurales. Esto ha quedado 
inmortalizado en la morenada “Cuánto cuestas, cuánto vales”, 
escrita por Eloy Apaza y Ricardo Carvajal, e interpretada por Franz 
Chuquimia de J’acha Mallku en 2001. Dicha canción ejemplifica 
los cambios vividos y las nuevas concepciones en torno al 
prestigio que surgieron durante la rebelión.

Finalmente, el pensamiento ilustrado y su retórica filosófica no 
impidieron los mismos comportamientos bárbaros y violentos de 
los rebeldes, pues estos eran enemigos igualmente implacables, 
por lo que era necesario imponer castigos ejemplares en los 
ámbitos físico, social y cultural a todo rebelde en contra de la 
corona, tal como fue establecido por Alfonso X en el siglo XIII. 
La violencia y la guerra de las fuerzas realistas buscó legitimar el 



149

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 ¡Mayor es mi lealtad! fidelidad, rebeldía y conflictos en las fronteras...

poder regio, tal como había recomendado Ginés de Sepúlveda en 
la controversia de Valladolid en el siglo XVI.

Agradecimientos
Este artículo ha recibido financiación de la Agencia Nacional 
de Investigación y Desarrollo (ANID) a través de su programa 

Fondecyt N° 1191817. También agradecemos el apoyo de la 
Universidad de Tarapacá por el financiamiento del proyecto UTA 
MAYOR 5830-24, así como al equipo de evaluadores de la Revista 
Diálogo Andino por sus recomendaciones y observaciones que 
permitieron mejorar el manuscrito.

Documentos de Archivo
Archivo General de Indias [En adelante AGI], Lima 7.

AGI, Lima 662, N. 65.

AGI, Lima 664, N. 11.

AGI, Lima 674, N. 23.

AGI, Lima 675, N. 39.

AGI, Lima 724, N. 22.

AGI, Lima 895, N. 14.

AGI, Lima 1008, N. 2.

AGI, Indiferente General 640, N. 1.

AGI, Buenos Aires 319, C. 23.

Archivo General de Simancas [En adelante AGS], SGU, Leg. 
6810, 28.

AGS, SGU, Leg. 6807, 4.

AGS, SGU, Leg. 7111, 10.

AGS, SGU, Leg. 7116, 43. 

AGS, SGU, Leg. 7285, C. 11.

Archivo Histórico Nacional España [En adelante AHN España], 
Consejos 20306, Exp. 2.

Archivos y Bibliotecas Nacionales de Bolivia [En adelante ABNB], 
ALP, SGI. 66.

ABNB, ALP. SGI. 40.

ABNB, ALP. SGI. 48.

ABNB, ALP. SGI. 350.

ABNB, ALP. SGI. 131.

Archivo Regional de Arequipa [En adelante ARA], Sección 
Notarial, Protocolos, Gaspar Hernández (1561-1562).

Archivo Regional de Tacna [En adelante ART], Corregimientos y 
Partidos, Leg. 2, C. 13.

ART, Corregimientos y Partidos, Pedimentos, Leg. 1, C. 100.

Archivo Arzobispal de Arequipa [En adelante AAA], Doctrina de 
Hilabaya, Leg. 1.

AAA, Vicaría Arica, Belén, Leg. 1.

AAA, Tarata, Leg. 1.

Archivo General de la Nación Argentina [En adelante AGNA], 
Sala IX, Gobierno, Leg. 1392.

AGNA, Sala IX, Gobierno, Leg. 1395.

Archivo General de la Nación Perú [En adelante AGN Perú], 
Colonia, Tribunales, Leg. 124, C. 3. 

Archivo Histórico Nacional Chile [En adelante AHN Chile], 
Administrativo Arica, Leg. 3, P. 8.

AHN Chile, Administrativo Arica, Leg. 13, P. 18.

AHN Chile, Administrativo Arica, Leg. 5, P.5.

AHN Chile, Judicial Arica, Leg. 40, P. 3.

AHN, Judiciales de Arica, Leg. 64.

Referencias citadas
Alaperrine-Bouyer, M.

2007. La Educación de las Elites Indígenas en el Perú Colonial. 
Bulletin de l’Institut français d’études Andines, Lima.

Aparicio, S. 
1981. Túpac Amaru y la Iglesia. Antología. Banco Continental, 

Lima.

Anderson, B.
2000. Comunidades Imaginadas. Reflexiones sobre el Origen 

y Difusión del Nacionalismo. Fondo de Cultura Económica, 
México D.F.

Argouse, A. 
2008. ¿Son todos caciques? Curacas, principales e indios 

urbanos en Cajamarenca (siglo XVII). Bulletin de l’Institut 
français d’études Andines 37:163-184.



150

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 ¡Mayor es mi lealtad! fidelidad, rebeldía y conflictos en las fronteras...

Barragán, R. 
2022. “La principal cosecha del Perú”: la mita y el fracaso de 

la ‘igualación’ de la reforma de La Plata. Diálogo Andino  
69:8-27.

Bartra, E. S. J. 
1982. Tercer Concilio Limense, 1582-1583, versión castellana 

original de los Decretos con el Sumario del Segundo Concilio 
Limense. Publicaciones de la Facultad Pontificia y Civil de 
Teología de Lima, Lima.

Bertrand, M. 
2013. Grandeza y Miseria del Oficio. Fondo de Cultura 

Económica, México D.F.

Birocco, C. 
2015. El Presidio de Buenos Aires entre los Habsburgo y los 

Borbones: el ejército regular en la frontera sur del imperio 
español (1690-1726). En Hombres, poder y Conflicto. Estudios 
sobre la Frontera Colonial Sudamericana y su crisis, editado 
por E. Reitano y P. Possamai, pp. 117-150. Universidad 
Nacional de La Plata, La Plata.

Bustamante, J. 
2001. Nueva Roma: el señorío indígena novohispano y su 

asimilación política. La Orden de Caballeros Tecles, el 
Colegio Imperial de Santa Cruz y las nuevas élites de poder 
local. En Carlos V y la quiebra del Humanismo Político en 
Europa, 1530-1558, editado por J. Martínez, J. Bravo, C. 
Morales y J. de Carlos. CSIC, Madrid.

Caballero, J. 
2000. Las Leyes Nuevas del emperador Carlos V. Influencia de 

su espíritu proteccionista en el Derecho Laboral Mexicano. 
Revista Chilena de Historia del Derecho 23:129-169.

Cajías de la Vega, F. 
2005. Oruro 1781: Sublevación de indios y Rebelión criolla. 

Institut Français d’études Andines, La Paz.

Capel, R. y Cepeda, J. 
2006. El siglo de las luces. Política y sociedad. Cuadernos de 

Estudios del Siglo XVIII 18:279–282.

Carrió de Lavandera, A. 
1966 [1782]. Reforma del Perú. Transcripción y Prólogo de 

Pablo Macera. Universidad Nacional de San Marcos, Lima.

Castejón, P. 
2017. Reformar el imperio: el proceso de la toma de decisiones 

en la creación de las intendencias americanas (1765-1787). 
Revista De Indias 77:791–821.

Cavagnaro, L. 
1988. Materiales para la Historia de Tacna: Dominación 

Hispánica (S. XVI). Caja Municipal de Tacna, Tacna.

Cavagnaro, L. 
2006. Materiales para la Historia de Tacna. Dominación 

Hispánica: 1700-1780. Caja Municipal de Tacna, Tacna.

Cavagnaro, L. 
1994. Materiales para la Historia de Tacna. Dominación 

Hispánica: Siglo XVII. Caja Municipal de Tacna, Tacna.

Ceballos, F. 
2016. El cabildo de indígenas: de la opresión colonial 

a la resistencia contemporánea: el caso del pueblo 
Quillasinga de Mocondino (San Juan de Pasto, Colombia).  
Diálogo Andino 49:329-339.

Cedeño, M. 
2017. Maestros de primeras letras de la Nueva España, siglos 

XVI y XVII. Revista Educ 36:31-50.

Contreras, H. 
2005. Don Toribio Ara, el último curaca de Tacna. Economía y 

conflictos de un cacique a fines de la monarquía y comienzos 
de la república, 1788-1827. Bira 32:143-164.

Contreras, H. 
2003.Un poder en crisis. Los curacas realistas y la rebelión de 

Túpac Amaru, 1780- 1790. Anuario del Postgrado 5:261-282.

Cúneo-Vidal, R. 
1977. Historia de la Civilización Peruana. Cacicazgos del Sur 

del Perú. Gráfica Morsom, Lima. 

Cúneo-Vidal, R. 
1978. Precursores y Mártires de la Independencia del Perú. 

Gráfica Morsom, Lima. 

Choque, C. 
2012. Se van los peruanos… los más testarudos se quedan: 

Memoria y olvido de la chilenización en Socoroma. Tesis 
doctoral, Pontificia Universidad Católica del Perú, Lima.

Choque, C. 
2015. Conflictos sociales y políticos y su judicialización en una 

comunidad andina, norte de Chile (1867-1925). Estudios 
Atacameños 50:215-227.

Choque, C. y Díaz, A. 
2016. El detrimento de la real hacienda, irregularidades en su 

funcionamiento y administración. La visita a la Caxa Real de 
Arica en 1653. Diálogo Andino 49:443-457.

Choque, C. 
2018. Anttonio Álvarez y Ximénez. La Visita al Partido de Arica. 

1793. Ediciones Universidad de Tarapacá, Arica.

Choque, C. 
2020. Indios originarios y forasteros. Interacciones culturales y 

cambios demográficos en los Altos de Arica y Tacna (siglos 
XVI y XVIII). Estudios Atacameños 64:153-181.

Choque, C. y Díaz, A. 
2022. “Indios de la mar” y “la tierra”. Interacciones 

socioculturales y económicas de camanchacas, coles y 
urus en el corregimiento de Arica (Siglo XVI-XVIII). Diálogo 
Andino 68:275-296.



151

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 ¡Mayor es mi lealtad! fidelidad, rebeldía y conflictos en las fronteras...

Choque, R. 
1997. Ayllus de la Marka de Qaqajawiri. Revista de Estudios 

Bolivianos 6:7-74.

Daza, P. 
2016. Gobernar en tiempos de cambio. Las cacicas de la 

Audiencia de Quito. Fronteras de la Historia 21:78-90.

Durston, A. y Hidalgo, J. 
1997. La presencia andina en los valles de Arica, siglos 

XVI-XVIII. Casos de regeneración colonial de estructuras 
archipielágicas. Chungará 29:249-273.

Estenssoro, J. C. 
2015. Del paganismo a la santidad. La incorporación de los 

indios del Perú al catolicismo, 1532-1750. Institut français 
d’études andines, Pontificia Universidad Católica del Perú, 
Instituto Riva Agüero, Lima.

Fernández, S. 
2005. El Colegio de Caciques San Andrés: Conquista Espiritual 

y Transculturación. Revista Ecuatoriana de Historia 22:5-22.

Finestrad, J. 
1789. El Vasallo Instruido en el Estado del Nuevo Reino de 

Granada y en sus Respectivas Obligaciones. Universidad 
Nacional de Colombia, Bogotá.

Fisher, J. 
2000. El Perú Borbónico 1750-1824. Instituto de Estudios 

Peruanos, Lima.

Fisher, J. 
2006. Redes de poder en el Virreinato del Perú, 1776-1824: Los 

burócratas. Revista de Indias Vol. 66 236:149-164.

Frezier, A. F. 
1717. Relation du Voyage de la mer du sud aux cotes du Chili, 

du Perou et du Bresil fait Penedent les années 1712, 1713 & 
1714 par M. Frezier. Chez Pierre Humbert, Amsterdam.

García, J. 
2010. Leyes y Ordenanzas. Nuevamente hechas por S. M. 

para la Gobernación de las Indias, y buen Tratamiento 
y Conservación de los indios. Editorial del Cardo,  
Buenos Aires.

García, C. 
2017. Traición a la patria: Una aproximación histórica sobre 

este binomio conceptual, México, 1810-1871. Ariadna 
Histórica. Lenguajes, Conceptos, Metáforas 6:155-176.

Gil, R. 
2022. La mita potosina en la segunda mitad del siglo XVII. 

Diálogo Andino 69:81-90.

Goffman, E. 
1986. Estigma. Identidad Deteriorada. Amorrortu Editores, 

Buenos Aires.

Golte, J. 
1980. Repartos y Rebeliones. Túpac Amaru y las Contradicciones 

de la Economía Colonial. Instituto de Estudios Peruanos, 
Lima.

Gutiérrez, N. 
2015. La Tierra civilizada: las ciudades del rio de la Plata a fines 

del periodo colonial: Buenos Aires, Colonia y Montevideo. En 
La tierra en el Rio de la Plata. Reflexión a Doscientos años 
del Reglamento Artiguista de 1815, editado por J. Marchena 
y N. Gutiérrez. pp. 151-236. Editorial Planeta, Barcelona.

Gutiérrez, N. y Marchena, J. 
2017. La ciudad, el puerto y la defensa. Los soldados del 

rey como parte del paisaje urbano. La ciudad de Santo 
Domingo en el siglo ilustrado.Coloquio de Historia Canario-
Americana las Ciudades del mundo Atlántico. Pasado, 
Presente y Futuro XXII:1-29. 

Gruzinski, S. 
1991. La Colonización de lo Imaginario: Sociedades Indígenas 

y Occidentalización en el México Español: siglos XVI-XVIII. 
Fondo de Cultura Económica, México D.F.

Hale, C. 
2004. Rethinking Indigenous Politics in the Era of the ‘Indio 

Permitido. Nacla 1:16-21.

Hemming, J. 
2005. La Conquista de los Incas. Fondo de Cultura Económica, 

México D.F.

Hidalgo, J. 
1983. Amarus y Cataris. Aspectos mesiánicos de la rebelión 

indígena de 1781 en Cusco, Chayanta, La Paz y Arica. 
Chungará 10:117-138.

Hidalgo, J. 
1986. Indian Society in Arica, Tarapacá and Atacama, 1750-

1793. And its Response to the Rebellion of Tupac Amaru. 
University of London, London.

Hidalgo, J. 
1996. Rebeliones andinas en Arica, Tarapacá y Atacama, 

1770-1781. En Entre la Retórica y la Insurgencia: las ideas 
y los Movimientos Sociales en los Andes, siglo XVIII, 
editado por C. Walker, pp.173-204. Centro Bartolomé de las  
Casas, Cusco. 

Hidalgo, J. y Durston, A. 
1998. Reconstitución étnica colonial en la sierra de Arica: 

El cacicazgo de Codpa. 1650-1780. Actas del IV Congreso 
Internacional de Etnohistoria, pp. 32-75. Pontificia 
Universidad Católica del Perú, Lima.

Hidalgo, J., Castro, N. y González, S. 
2004. La revisita de Codpa (Altos de Arica) de 1772-73 efectuada 

por el corregidor Demetrio Egan. Chungará 36:103-112.



152

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 ¡Mayor es mi lealtad! fidelidad, rebeldía y conflictos en las fronteras...

Hidalgo, J. y Castro, N. 
2004. El liderazgo étnico en Atacama, altos de Arica, Tacna y 

Tarata (Siglo XVIII). Chungará 36:799-811.

Hidalgo, J. 
2004. Historia Andina en Chile. Editorial Universitaria, 

Santiago.

Huamán, L. 
2015. Pacificación de la rebelión de Túpac Amaru. Arequipa - La 

Paz: las expediciones militares. Revista Ciencia y Tecnología 
para el Desarrollo. Edición especial:86-100.

Imízcoz, J.M. 
2017. La clase política del reformismo borbónico: las redes 

sociales del cambio. Magallánica, Revista de Historia 
Moderna 4:10-62.

Inostroza, X. 
2011. Diferenciación social y liderazgo en comunidades 

andinas: los “principales” de Belén y Socoroma: 1750-1799. 
Corregimiento de Arica. Diálogo Andino 38:35-43.

Inostroza, X. 
2016. Familias y ayllus: alianzas, riqueza y prestigio. Belén 

1787 (Altos de Arica). Surandino Monográfico 5:5-22.

Juan, J. y Ulloa, A. de. 
1918 [1745]. Noticias secretas de América sobre el estado 

naval, militar, y político de los reynos del Perú, y provincias 
de Quito, costas de Nueva Granada y Chile. Editorial-
América, Madrid.

Klein, H. 
2011. Las Finanzas Americanas del Imperio Español,  

1680-1809. Instituto Mora, México, D.F.

Lewin, B. 
2010. Túpac Amaru. Ediciones OmegaAlfa, Buenos Aires. 

Lobos, R. 
1985. Vicisitudes del último corregidor de Tarija: apuntes para 

el estudio de los funcionarios indianos de fines del siglo 
XVIII y principios del XIX. Anuario de Historia de América 
Latina 22:227-284.

Macera, P. 
1992. Precios del Perú: siglos XVI-XIX. Fondo Editorial, Banco 

Central de Reserva del Perú, Lima.

Madrazo, G. 
2001. Túpac Amaru. La rebelión, dios y el rey. Andes 12:1-41.

Martínez, J.L.  
2020. La rebelión de Manco Inca y Vilcabamba en textos 

andinos coloniales: Otros materiales para su estudio. Boletín 
del Museo Chileno de Arte Precolombino 25:57-80.

Marchena, J. 
2005. Al otro lado del mundo: Josef Reseguín y su “generación 

ilustrada” en la tempestad de los Andes. 1781-1788. 
Tiempos de América 12:43-111.

Marchena, J. 
2021. 200 años de Independencia en el Perú, 200 años del 

Trienio Liberal en España. ¿Qué Conmemorar?. Universidad 
Pablo de Olavide, Sevilla.

Masters, A. 
2022. ¿Por qué se decretaron las Leyes Nuevas de 1542? 

Nuevas luces sobre conquistadores peruleros, mujeres 
palaciegas y Bartolomé de las Casas en las reformas de 
Indias. Revista de Indias 82:293–327.

Moreno, A. 
1977. Dictámenes contrapuestos de dos ex corregidores sobre 

los repartos de mercaderías a los indios del Perú (1778). 
Terceras Jornadas Americanistas de la Universidad de 
Valladolid 3:107-145.

Moreno, A. y Chauca, J. 
2020. Los ecos indianos del gran levantamiento de Túpac 

Amaru y su proyección peninsular: un episodio olvidado. 
Revista de  Indias 80:317–344.

Morong, G. 

2021. Haciendo relación de las cosas tocantes a su gobierno. 
El orden del inca en la documentación colonial temprana  
(Perú, 1540-1570). Diálogo Andino 65:133-149.

O’Phelan, S. 
1988. Un siglo de Rebeliones Anticoloniales. Perú y Bolivia, 

1700-1783. CBC – Bartolomé de las Casas, Cusco.

O’Phelan, S. 
1995. La gran Rebelión en los Andes. De Túpac Amaru a Túpac 

Katari. CBC – Bartolomé de las Casas, Cusco.

O’Phelan, S. 
2012. Los diputados peruanos en las Cortes de Cádiz y el 

debate sobre el tributo, la mita y la ciudadanía indígena. 
Revista de Historia Iberoamericana 5:94–110.

Ormeño, C. 
2011. El enmascaramiento de la rebelión de Túpac Amaru II. 

Sociedad y Equidad 2:266-281.

Platt, T., Bouysse-Cassagne, T. y Harris, O.
2006. Qaraqara-Charka. Mallku, inka y rey en la provincia 

de Charcas (siglos XV-XVII). Instituto Francés de Estudios 
Andinos, Plural editores, University of St Andrews, University 
of London, Interamerican Foundation y Fundación Cultural 
del Banco Central de Bolivia, La Paz.



153

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 ¡Mayor es mi lealtad! fidelidad, rebeldía y conflictos en las fronteras...

Quispe, Felipe. 
2007. Túpak Katari vive y vuelve… Carajo. Ediciones Qullasuyu, 

La Paz.

Ramos, A. 
2009. Tupamarus, Vilcapazas, Cataris, Ingariconas. Instituto de 

Estudios Pukara, Arequipa.

Rodríguez, I. 
2011. El indio permitido en el estado multicultural. Patrimonio 

cultural y etnofagia en la tardomodernidad. Boletín de 
Antropología Americana 47:153-172.

Saignes, T. 
1987. De la borrachera al retrato: Los caciques andinos entre 

dos legitimidades (Charcas). Revista Andina 1:139-170.

Sosa, G. 
2002. El vasallo instruido en el estado del Nuevo Reino de 

Granada y en sus respectivas obligaciones de Joaquín de 
Finestrad. Fronteras de la Historia 7:262-267.

Spalding, K. 
1974. De indio a Campesino. Cambios en la Estructura social 

del Perú Colonial. Instituto de Estudios Peruanos, Lima.

Stern, S. 
1990. Resistencia, Rebelión y Conciencia Campesina en los 

Andes, siglos XVIII al XX. Instituto de Estudios Peruanos, 
Lima.

Serulnikov, S. 
1989. Reivindicaciones indígenas y legalidad colonial. La 

rebelión de Chayanta (1777-1781). Documentos Cedes  
20:1-63.

Serulnikov, S. 
2006. Conflictos Sociales e Insurrección en el mundo Colonial 

Andino. El norte de Potosí, siglo XVIII. Fondo de Cultura 
Económica, Buenos Aires.

Serulnikov, S. 
2010. Revolución en los Andes. La era de Túpac Amaru. 

Editorial Sudamericana, Buenos Aires.

Serulnikov, S. y Walker, C. 
2023. La Real Audiencia de Charcas frente a los levantamientos 

cataristas y tupamaristas. Análisis de una extensa 
representación al monarca en junio de 1781. Historia 56:11-47.

Szeminski, J. 
1983. La Utopía Tupamarista. Editorial PUCP,  Lima.

Thomson, S. 
2006. Cuando sólo Reinasen los indios. La Política Aymara en 

la era de la Insurgencia. Muela del Diablo Editores, La Paz.

Trochon, S. 
2014. Destructividad y sobrevivencia. Revista Psicoanálisis 

14:91-104.

Valcárcel, C. 
1971. La Rebelión de Túpac Amaru II (Tomo 2). Comisión 

Nacional del Sesquicentenario de la Independencia del  
Perú, Lima.

Valcárcel, C. 
2017. La Rebelión de Túpac Amaru II. ACUEDI, Lima.

Valle, M.E. del. 
2019. Historia de la Rebelión de Túpac Catari, 1781-1782. 

Biblioteca del Bicentenario de Bolivia, La Paz.

Velarde, M. y Choque, E. 
2015. La Revolución de Túpac Amaru y Túpac Catari en Tacna. 

Instituto de Ciencias Sociales del Perú, Tacna. 

Vila y Camps, A. 
1792. El Vasallo Instruido en las Principales Obligaciones que 

debe a su Legítimo Monarca. Librería Sánchez, Barcelona. 

Walker, C. 
1999. De Túpac Amaru a Gamarra: Cuzco y la Formación del 

Perú Republicano 1780-1840. CBC – Bartolomé de las 
Casas, Cusco.

Walker, C. 
2012. Un Inca en Sacsayhuaman: Si Túpac Amaru Hubiese 

tomado el Cuzco (1780-1781).  En Contra Historia del Perú: 
Ensayos de Historia Política Peruana, editado por E. Dargent 
y J. Ragas. Mitin, Lima. 

Walker, C.  
2015. La Rebelión de Túpac Amaru. Instituto de Estudios 

Peruanos, Lima.

Zighelboim, A. 
2010. Un inca cuzqueño en la corte de Fernando VI: Estrategias 

personales y colectivas de las elites indias y mestizas hacia 
1750. Histórica 2 XXXIV:7-62.

Zudaire, E. 
1979. Don Agustín de Jáuregui, Virrey Interino del Perú. 

Diputación Foral de Navarra, Pamplona.


	_heading=h.9bxrgshz7xib
	_heading=h.cvte858yqntf

