
73

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025

CAMBIOS SOCIALES, TERRITORIO Y PATRIMONIO: 
VIVIENDAS INDÍGENAS AMAZÓNICAS EN LA CUENCA  

DEL RÍO MADRE DE DIOS Y AFLUENTES (PERÚ)
SOCIAL CHANGES, TERRITORY, AND HERITAGE: INDIGENOUS AMAZONIAN DWELLINGS IN THE 

MADRE DE DIOS RIVER BASIN AND TRIBUTARIES (PERU)
	 José María Valcuende del Río*	 https://orcid.org/0000-0003-1161-2611
	 Tanith Olórtegui del Castillo**	 https://orcid.org/0000-0002-2375-0379
	 Klaus Rumenhöeller***	

Resumen
En este artículo analizaremos los cambios experimentados en las arquitecturas de las viviendas indígenas en la Cuenca del río Madre de Dios y sus 
afluentes, en los últimos treinta años. Este análisis nos permitirá profundizar en la significación patrimonial de unas formas de construcción, que nos 
remiten a diferentes procesos de apropiación territorial y a la progresiva incidencia del mundo globalizado en unas comunidades que se insertan en la 
sociedad nacional, desde una posición estructural de desigualdad. 

Palabras claves: Amazonía peruana; indígenas; vivienda; territorio; patrimonio.

Abstract
This article analyzes the changes experienced in the architecture of indigenous dwellings in the Madre de Dios River Basin and its tributaries 
over the last thirty years. This analysis will provide an in-depth look at the heritage significance of some forms of construction, which refer us 
to different processes of territorial appropriation, and to the progressive impact of the globalized world on communities that are inserted into 
national society from a structural position of inequality.

Keywords: Peruvian Amazon, indigenous communities, housing, territory, heritage.

Fecha de recepción: 21-11-2023  Fecha de aceptación: 31-01-2024

La reconstrucción de la historia de las poblaciones indígenas 
amazónicas y con ello la puesta en valor de sus referentes 
patrimoniales no es una tarea sencilla. Y no lo es por varias 
razones. La primera, las fuentes documentales de las que 
disponemos son fundamentalmente las creadas por aquellos que 
conquistaron sus territorios. En segundo lugar, las huellas de su 
cultura material son escasas dadas las condiciones climáticas 
de los ecosistemas amazónicos y un insuficiente desarrollo de 
la arqueología amazónica (Meggers 2008). En tercer lugar, la 
ciencia occidental ha estado impregnada de una mirada colonial 
(Escobar 1998), a partir de la que se ha reproducido una visión 
estática e inmutable de los indígenas amazónicos, entendidos 
habitualmente como una “supervivencia” del pasado e incluso, 
como el resultado de una mera adaptación ecológica. Desde 
estas perspectivas, los indígenas no tienen historia, como mucho 
tienen etnología y sobre todo ecología. La contemporaneidad 
es presentada como pérdida de identidad y el tiempo de la 
representación es siempre el pasado, negando a los indígenas 
la posibilidad de la contemporaneidad (Valcuende et al. 2018). 
Un pasado que se articula con un territorio representado 

habitualmente desde el Estado como “intocado”, “natural”, no 
transformado e incluso vacío (Espinosa de Rivero 2009). 

Sin embargo, los avances en disciplinas como la ecología, la 
arqueología y la antropología han puesto en cuestión estos 
planteamientos. No podemos entender las estrategias indígenas 
como meras pervivencias adaptativas al ecosistema (Gainette 
2016), ni siquiera el de las poblaciones indígenas en aislamiento 
voluntario, cuyas estrategias tienen un carácter contemporáneo 
(Shepard, G.; Rummenhöeller, K.; Ohl-Schacherer, J.; Wu, D. 
2010) y son el resultado de largos procesos de resistencia y 
desestructuración territorial generados en el avance de las 
fronteras internas estatales (Grupo Frontera 2009). 

Una buena parte de los ecosistemas amazónicos no pueden 
entenderse sin la acción humana. La consideración de espacios 
inalterados, responde a los intereses de los grupos invasores que 
legitiman diferentes formas de ocupación, basadas en las lógicas 
que Palsson (1996) propusiera como lógicas de explotación 
orientalista y paternalista, a partir de las que se define desde 

*	 Universidad Pablo de Olavide de Sevilla (UPO). Sevilla, España. Correo electrónico: jmvalrio@upo.es
**	 Universidad Peruana de Ciencias Aplicadas (UPC). Lima, Perú. Correo electrónico: pcartolo@upc.edu.pe
***	 Investigador independiente. Lima, Perú. Correo electrónico: klaus.rummenhoeller@gmail.com



74

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 Cambios sociales, territorio y patrimonio: viviendas indígenas amazónicas...

diferentes parámetros la separación entre la naturaleza/cultura 
y la superioridad del discurso científico-técnico sobre otras 
epistemologías. Las nociones de “naturaleza” y también de 
“humanidad” se convierten en parte de la disputa sociopolítica, 
en cuanto elementos legitimadores en los procesos de 
apropiación territorial y en el desigual acceso de unos u otros 
grupos a los recursos (Valcuende del Río y Ruiz-Ballesteros 2019). 
Tanto la idea de protección de la naturaleza como de explotación 
de los recursos en términos occidentales sirven constantemente 
como argumento para el no reconocimiento de la agencia de las 
poblaciones indígenas y de sus legítimos derechos territoriales 
(Diegues 2000). 

Lo que desde una lógica colonial definimos como poblaciones 
indígenas encierra una gran diversidad de situaciones, tanto 
desde el punto de vista socioeconómico y cultural, como desde 
el punto de vista de su situación con respecto a las sociedades 
nacionales. En este trabajo pretendemos precisamente abordar los 
cambios experimentados en las formas de ocupación del espacio 
y los procesos de territorialización de las poblaciones indígenas, 
a partir del análisis de las transformaciones experimentadas en 
una parte central de su patrimonio: las viviendas. Nos interesa 
este aspecto en cuanto que a partir del análisis de la distribución 
espacial de las comunidades indígenas y de las características, 
materiales y funciones de las viviendas podemos interpretar las 
formas de ocupación de un espacio en constante transformación, 
a medida que estos pueblos son incorporados a la sociedad 
nacional. En este artículo nos interesa profundizar en tres 
aspectos: las tendencias globales en la transformación de las 
comunidades indígenas y de sus viviendas, la vinculación entre 
estas transformaciones y los cambios territoriales y los problemas 
que se generan en la puesta en valor de estas construcciones y su 
consiguiente patrimonialización.

Para abordar estos aspectos nos aproximaremos a las 
comunidades de la Cuenca del río Madre de Dios y afluentes. Esta 
área, situada mayoritariamente en la región de Madre de Dios y 
en el área limítrofe de la región del Cusco, se ha caracterizado 
por ser “refugio de pueblos originarios” (Chavarría et al. 2020), 
de hecho, la diversidad étnica es realmente importante como 
veremos posteriormente. El periodo de análisis se sitúa entre 
mediados de la década de los años ochenta del siglo XX y 
la segunda década del siglo XXI. Un periodo marcado por la 
progresiva llegada de población de otras áreas en búsqueda de 
tierras, pero fundamentalmente del oro, que se ha convertido en la 
fuente económica fundamental de la región y que está provocando 
importantes impactos socioambientales, especialmente en los 
territorios y poblaciones indígenas (Urteaga 2003). 

Memoria, territorialización y arquitecturas indígenas
En un tiempo de profunda crisis provocada por el cambio 
global, la arquitectura vuelve a mirar, en diferentes lugares 
del mundo, saberes y materiales a partir de los que las 

casas vernáculas adquieren un nuevo valor (Olórtegui 2006;  
Nguyen et al. 2019). Pero no sólo es la ciencia la que mira a 
este tipo de construcciones, las arquitecturas indígenas son 
interesantes también para el mercado turístico, a partir del que 
se generan nuevos productos culturales (Santana 2003). Una 
buena parte de los albergues turísticos amazónicos reconstruyen 
una supuesta arquitectura indígena readaptada para el consumo 
de los turistas que buscan experimentar “verdad” en sus viajes 
iniciáticos a paisajes exóticos. Maderas, hojas, espacios abiertos 
que unen los albergues con el entorno recrean, readaptándolas a 
los nuevos clientes, determinadas formas de hacer características 
de la arquitectura vernácula amazónica, convertidas ahora, en 
productos de lujo. 

Mientras que la sociedad global recrea y comienza a dar valor 
patrimonial a saberes y materiales, los pueblos indígenas 
han integrado en sus construcciones las bloquetas, el plástico 
y la calamina. Lo que antes era cotidiano comienza a ser 
extraordinario; lo que para los turistas es lo deseable, para los 
pueblos indígenas es algo a superar o algo a lo que cada vez es 
más difícil acceder. 

Parece evidente que en los últimos treinta años se han ido 
produciendo transformaciones importantes tanto en el uso de los 
materiales utilizados, como en el sentido y significación de las 
viviendas indígenas, en un proceso que implica continuidades y 
rupturas. Como señala Botta (2014) ser es habitar. El territorio 
se conforma en el hacer de los diferentes seres que lo ocupan 
a través de diferentes procesos de interacción entre plantas, 
animales, humanos… pero no todos los humanos lo hacen de la 
misma forma, cada época y cada grupo se apropian del espacio, 
lo territorializan de forma singular; en un mismo espacio 
convergen diferentes territorios (Valcuende del Río 1998). 
Estos procesos dejan marcas que pueden ser interpretadas 
para comprender su plena significación. Unas marcas que nos 
ayudan a entender formas de estar y, por lo tanto, formas de ser 
que van cambiando y que nos remiten, en último término, a la 
vida y a la muerte, a la transformación y la permanencia…. El 
análisis de la arquitectura posibilita precisamente leer algunas 
de esas claves, analizar el pasado desde la mirada de los propios 
habitantes que lo reinterpretan siempre en clave de futuro. 
No podemos olvidar que la memoria siempre es presentista 
(Connerton 1989). Incluso la propia Historia no deja de ser una 
forma de memoria (Valcuende del Río 2007), aquella que se ha 
constituido en la Memoria oficial y que termina plasmándose en 
eso que denominamos como patrimonio, que no es más que la 
plasmación material de la identidad colectiva. 

El reconocimiento del carácter pluricultural de muchos estados 
latinoamericanos ha contribuido a cuestionar un patrimonio, que 
representaba a los grupos económicos dominantes, blancos y 
masculinos (Valcuende del Río et al. 2023), produciéndose una 
mirada más inclusiva del patrimonio y una progresiva ampliación 



75

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 Cambios sociales, territorio y patrimonio: viviendas indígenas amazónicas...

de las categorías patrimoniales (Choay 1992). En el caso 
peruano, el patrimonio con mayúsculas se asocia por un lado a 
las realizaciones de la conquista, pero también a las sociedades 
precolombinas fundamentalmente andinas y costeñas. La 
Amazonía ha jugado un papel secundario en la definición de la 
realidad nacional peruana, pese a que curiosamente, la mayor 
parte del territorio peruano es amazónico. 

Los indígenas amazónicos han representado y en cierta medida 
siguen representando “la otredad”. Como señala Stavenhagen 
(2002) las poblaciones indígenas “nunca tuvieron un lugar en 
el proceso de construcción de la nación en América Latina”. 
Hasta hace poco tiempo los idiomas de los pueblos amazónicos 
eran denominados como “dialectos”, un hecho indicativo de 
la infravaloración de un patrimonio cultural que no ha estado 
protegido y que además, sigue siendo un gran desconocido. Esta 
visión tiene mucho que ver con los procesos de colonización 
interna, que marcan claras diferencias entre, por un lado, los 
centros de poder y las elites, y por otro los territorios de las 
poblaciones racializadas y minorizadas: los otros internos.

Las viviendas indígenas, como cualquier otro elemento 
patrimonial, son interesantes precisamente porque nos remiten 
a una forma de entender el habitar. Las dimensiones y uso de la 
vivienda, su disposición y materiales, su decoración, su carácter 
más o menos abierto, entre otros factores, implican toda una 
serie de saberes y prácticas, que refieren a elementos culturales, 
que son plasmados, en este caso, en unas viviendas que son 
indisociables del entorno en el que se sitúan y de las actividades 
económicas que realizan estos pueblos. La vivienda, como 
cualquier otro elemento material, es la plasmación de lo que se 
ha venido en denominar patrimonio inmaterial que, en el último 
término, es el que da sentido al primero, ya que en la práctica el 
patrimonio material e inmaterial son indisociables más allá de las 
clasificaciones al uso. 

Todo proceso de patrimonialización implica seleccionar elementos, 
alumbrar algunos hechos y ocultar otros. Es precisamente a partir 
de las formas del habitar el espacio que nos interesa el análisis 
de las viviendas indígenas y es en este sentido, que consideramos 
que tiene un sentido patrimonial, ya que implica una forma de 
relación entre los diversos seres que componen el ecosistema 
(humanos y no humanos), una forma de entender el trabajo 
e incluso la propia significación de la comunidad, entendida 
fundamentalmente como práctica (Ramírez y Ballesteros 2011; 
Azogue 2016). Detrás de la plasmación material de una vivienda 
hay todo un mundo de significaciones que debe ser analizado, 
pero ¿Cómo se ha caracterizado a la arquitectura indígena?

Ningún término es plenamente satisfactorio a la hora de 
aproximarnos a este tipo de arquitectura. Para empezar la 
denominación de arquitectura indígena amazónica, en singular, 
remite a un territorio, como es la Amazonía, que ha sido 

homogeneizado en el imaginario occidental y que presenta, en 
la práctica, una gran diversidad de ecosistemas y de pueblos. 
Se podría utilizar el término arquitectura tradicional, ahora 
bien, el problema de este término es que confronta un pasado 
estático en contraposición a un tiempo presente cambiante. La 
tradición en la práctica es, en términos de Hobsbawn (1990), 
constantemente inventada. Posiblemente el término más útil, 
aunque no deja de plantear problemas, es el de arquitectura 
vernácula, en cuanto que hace referencia a la arquitectura de un 
lugar, aunque tiene el problema que lo vernáculo puede remitir 
a una idea de aislamiento, de espacio cerrado no conectado con 
otras realidades ¿Cuándo algo comienza a ser entendido como 
propio del lugar? Más allá de las denominaciones con las que nos 
refiramos a esta arquitectura hay dos elementos que servirían 
para definirla. El primero, es que nos referimos a una arquitectura 
sin arquitectos (González 2010) y el segundo elemento, es 
que este tipo de arquitectura ha utilizado fundamentalmente 
materiales vegetales, un aspecto que como veremos, también ha 
comenzado a modificarse. 

Más allá del debate terminológico, en este texto utilizaremos 
el término de arquitecturas indígenas amazónicas, en plural, 
independientemente que nos centremos fundamentalmente en 
los elementos compartidos, más que en las singularidades de los 
diferentes pueblos que ocupan estas áreas. Unos denominadores 
comunes que, en buena medida, han estado condicionados 
por factores socioambientales y por la capacidad de acceder a 
determinados materiales que fueron en el pasado accesibles y 
abundantes y, que hasta hace poco tiempo, tuvieron un escaso 
valor monetario, predominando el valor de uso sobre el valor 
de cambio. De esta forma nos aproximaremos a los elementos 
que más allá de las singularidades nos permiten comprender las 
formas del habitar de estas poblaciones y a la significación de los 
cambios experimentados en los últimos treinta años. 

La vivienda indígena amazónica en Perú ha merecido poca 
atención. Desde el punto de vista antropológico son muy escasas 
las investigaciones al respecto. La vivienda aparece en ocasiones 
como un apartado específico en estudios más amplios, y casi 
siempre las perspectivas en las que se aborda esta cuestión 
inciden en el análisis y mera descripción de las viviendas 
consideradas tradicionales (Ver, por ejemplo, Califano 1982; 
Zéleny 1976; Chaumeil 1987). 

Si escasos son los estudios sobre las viviendas indígenas 
tradicionales de las poblaciones amazónicas del Perú, aún lo 
son menos las investigaciones centradas en la vivienda indígena 
contemporánea, cabe destacar las publicaciones de Olórtegui 
del Castillo (1988, 2020); Olórtegui del Castillo y Rummenhöeller 
(1990); Olórtegui del Castillo et al. (2021). Esto no es extraño 
habida cuenta que la imagen moderna de las viviendas indígenas 
viene a quebrar, en cierta medida, el imaginario de una población 
alejada discursivamente del presente. 



76

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 Cambios sociales, territorio y patrimonio: viviendas indígenas amazónicas...

Los trabajos señalados anteriormente son posiblemente 
los únicos que abordan en la Amazonía peruana, desde una 
perspectiva interdisciplinar, las arquitecturas indígenas actuales, 
combinando una perspectiva antropológica con la mirada de la 
arquitectura. Una disciplina, esta última, que habitualmente ha 
relegado a un segundo plano la arquitectura sin arquitectos. De la 
misma forma, son muy escasas las investigaciones que analizan 
las nuevas pautas de asentamiento de estas poblaciones. Las 
perspectivas sobre los procesos de territorialización inciden 
en una visión desactualizada, que no contempla la integración 
del mundo urbano en la territoralidad indígena tal y como 
señalan Daniela Peluso y Miguel Alexiades (2016). Un proceso 
fundamental a la hora de comprender las características de las 
arquitecturas indígenas que tienden a modificar sus territorios 
habituales, cada vez más articulados con las ciudades. Un hecho 
que se evidencia en los constantes contactos entre comunidades 
y mundo urbano, en la creciente población indígena que vive en 
las urbes y en la integración de nuevos materiales industriales en 
las viviendas rurales.

Metodología
La arquitecta Tanith Olórtegui y el antropólogo Klaus 
Rummenhöeller, en el año 1989, realizaron una investigación sobre 
las viviendas indígenas en diferentes comunidades en la cuenca 
del río Madre de Dios y afluentes (Olórtegui y Rummenhöller 1990). 
En cada una de ellas se dibujaron los croquis de las diferentes 
comunidades y se realizó el levantamiento de planos de algunas 
de las viviendas que consideraron más representativas. Treinta 
años después, a partir de un proyecto financiado por la Consejería 
de Vivienda de la Junta de Andalucía, se regresó a algunas de 
estas comunidades con el fin de analizar las transformaciones 
experimentadas en este periodo. Así se volvió a realizar trabajo 

de campo en las comunidades anteriormente visitadas de Boca 
Inambari, Boca Pariamanu, Diamante, Palotoa-Teparo, Shintuya, 
Puerto Arturo, Palma Real e Infierno. A estas comunidades se 
añadieron otras poblaciones que nos interesaban por razones 
diferentes. Este es el caso de El Pilar y Tres Islas, por su proximidad 
a la capital de la región (Puerto Maldonado), lo que nos permitiría 
analizar la incidencia del mundo urbano en estas poblaciones. 
Santa Teresita, una población de origen Yine, que cuenta con un 
escaso territorio y que nos interesaba por su carácter reciente y 
porque en la actualidad sigue recibiendo población procedente 
del Urubamba. Se añadieron también las poblaciones de Queros 
y Santa Rosa de Huacaria para analizar la incidencia del turismo 
en poblaciones con una cierta tradición turística.

Las características étnicas de estas poblaciones son diversas: 
Arakmbut, Wachiperi, Matisguenka, Quichuaruna, Yine, Piros 
y Ese Eja. La mayor parte de ellas en la actualidad tienen un 
carácter pluriétnico y agrupan a diversas poblaciones indígenas 
y a colonos. 

En este segundo viaje se volvieron a realizar los levantamientos 
de las poblaciones y de las viviendas, que se consideraron más 
representativas. El trabajo se complementó con entrevistas 
a diversos líderes y habitantes de las diferentes poblaciones 
visitadas. Se siguió un guión abierto de entrevista, a partir del cual 
los informantes dieron cuenta de los cambios experimentados 
en las formas de planeamiento, en las características de las 
viviendas y en la significación actual de las mismas. Esta técnica 
se vio complementada con un taller en el que representantes 
de las diversas comunidades profundizaron en los problemas y 
ventajas de sus arquitecturas y en las expectativas futuras con 
relación a las características de las viviendas.



77

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 Cambios sociales, territorio y patrimonio: viviendas indígenas amazónicas...

Figura 1.
Comunidades analizadas 

Comunidad Nativa Pueblo indígena Región Provincia Distrito Ubicación (río) Habitantes Familias

Infierno Ese Eja Madre de Dios Tambopata Tambopata Río Tambopata 340 (3) S/D

Puerto Arturo Kichwa Runa Madre de Dios Tambopata Las Piedras Madre de Dios 124 (1) 33

Boca del Inambari Arakbut Madre de Dios Tambopata Laberinto Madre de Dios aprox 65 en 
2019 (3)

17

Boca Pariamanu Amahuaca Madre de Dios Tambopata Tambopata Desembocadura del 
Pariamanu

121 (1) S/D

El Pilar Shipibo-konibo,
Ese Eja, Arasaeri, otros

Madre de Dios Tambopata Tambopata Madre de Dios 45 (1) 17

Tres Islas Shipibo konibo Madre de Dios Tambopata Tambopata Madre de Dios 370 (1) 83

Palma Real Ese Eja Madre de Dios Tambopata Tambopata Madre de Dios 345 (1) 77

Santa Teresita Yine Madre de Dios Tambopata Tambopata Las Piedras 60 (1) 35

Diamante Yine Madre de Dios Manu Ftzca-rrald Alto Madre de Dios 463 (4) 180

Shintuya Arakbut, Wachiperi Madre de Dios Manu Manu Alto Madre de Dios 556 (4) S/D

Palotoa-Teparo Matsigenka Madre de Dios Manu Manu Palotoa 336 (4) S/D

San José del Karene Arakbut Madre de Dios Manu Madre de Dios Karene o Colorado 700 (4) S/D

Queros Wachiperi Cusco Paucartambo Kcosñipa-ta Queros 48 (4) 12

Santa Rosa de Huacaria Wachiperi y Matsigenka Cusco Paucartambo Kcosñipa-ta Huacaria 244 (4) S/D

S/D: Sin data (1) FENAMAD (2014). Diagnóstico de línea base del aprovechamiento y comercio de productos forestales de las CC.NN afiliadas a FENAMAD. 
Puerto Maldonado. Datos levantados en campo en 2014. 
(2) Datos propios levantados en 2019. 
(3) COHARYIMA, 2020. 
(4) Comunidad Nativa El Pilar, 2014 (Plan de Vida). 
(5) Comunidad Nativa Shintuya, 2016 (Plan de Vida). 
(6) Sólo familias en el núcleo del asentamiento, según levantamiento propio de 2019. 
* Incluye población Matsigenka en situación de contacto inicial que vive distante del asentamiento principal.

Fuente: Olórtegui, T; Rummenhöeller, K. y Valcuende 2021: 60.

Para la selección de las viviendas se atendió a diversos criterios: 
(1) La forma, en tanto características que se refieren a la 
delimitación de un espacio, ya sea en volumetría o planimetría 
de las viviendas. (2) El tamaño, referido a la dimensión de 
los ambientes y viviendas. (3) La conformación espacial, las 
características referidas a la organización espacial de las partes 
o componentes de los asentamientos y viviendas. Se consideró 
el número de partes y su disposición, así como sus sistemas de 
relación. Basándonos en estas nociones se aplica el concepto 
de tipologías organizativas. (4) Las características referidas 

al sistema constructivo, al soporte de las edificaciones, los 
materiales empleados y su procedencia, los instrumentos para la 
construcción, adquisición de herramientas y proceso constructivo. 
(5) Las características referidas a la “piel” o envolvente de la 
edificación, es decir, las superficies que delimitan el espacio de 
las edificaciones: las paredes y techo incluyendo la decoración. 
Se considera el material empleado, su estado y disposición, así 
como el uso del color, de motivos ornamentales y de accesorios 
como barandas, celosías, rejas, cercos, etc.



78

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 Cambios sociales, territorio y patrimonio: viviendas indígenas amazónicas...

Figura 2. 
Fotografías tipologías de viviendas

Fuente: Autores, 2019.

También se enfatizó en los estados tecnológicos de transformación 
de las viviendas indígenas. Para este punto se desarrolló un 
esquema propio adecuado a la zona de estudio, en base a un 
esquema de Fonseca y Saldarriaga (1980:31), aplicado a viviendas 
rurales en Colombia. Se establecieron así, 4 categorías básicas de 
vivienda, según su estado tecnológico: (1) Viviendas autóctonas, 
construidas con materiales del lugar que no requieren de una 
elaboración previa. Son viviendas con estructura de madera 
rolliza, cerramientos de hojas de palmera shebón, palmichi o 
shapaja en la cubierta, caña brava, huasaí, chonta o pona en 
las paredes; uniones con soga vegetal tamshi, atadijo, etc., piso 
de tierra apisonada. Viviendas de planta circular-ovalada, multi-
familiares, en algunos casos con divisiones interiores para cada 
familia, en otros casos sin divisiones. (2) Viviendas tradicionales 
que utilizan al igual que las anteriores viviendas materiales de la 
zona; madera rolliza para las estructuras; las hojas de palmera 
para cubiertas; madera en “rajas” para los cerramientos o piel 
y pona batida para los pisos elevados, uniones amarradas o 
clavadas. A diferencia de las anteriores construcciones tienen un 
carácter unifamiliar. Son de planta rectangular y piso elevado; el 
espacio interior es uno solo de uso múltiple o de dos divisiones. 
Normalmente la cocina es una edificación separada de la casa 
habitación. (3) Viviendas en transición, en este caso mezclan 
materiales de la zona sin elaborar con nuevos materiales. (4) 
Viviendas modernas, utilizan materiales de la zona elaborados 
(madera cortada con motosierra) y materiales industriales. 
La distribución interna de la vivienda puede presentar más 
divisiones. Por lo general son viviendas unifamiliares de planta 
rectangular, piso elevado o de tierra apisonada.

Cambios y tendencias en las transformaciones de las 
comunidades y las viviendas
Al referirnos a las poblaciones indígenas en esta área nos 
encontramos con una realidad muy diversa, no sólo en cuanto a 
la pertenencia étnica de estos pueblos, sino también a su nivel de 
inserción en la sociedad nacional. Desde los pueblos indígenas 
en aislamiento voluntario, los PIAV, a las poblaciones en contacto 
inicial, las comunidades que mantienen un contacto regular con 
la sociedad nacional e incluso la creciente población indígena 
urbana. En este caso nos centraremos en las comunidades 
que mantienen un contacto estrecho con la sociedad nacional. 
Aunque presentan ciertas singularidades, en líneas generales se 
pueden definir como comunidades con importantes carencias en 
cuanto a infraestructuras y servicios. En los apartados siguientes 
nos aproximaremos a las transformaciones experimentadas en 
estas poblaciones en los últimos treinta años. 

Transformaciones en la ocupación del territorio
Los ríos en el pasado fueron prácticamente la única forma 
de comunicación en esta zona. Este factor ha condicionado 
el asentamiento de las diferentes comunidades, situadas 
en sus proximidades, un hecho de vital importancia para su 
supervivencia. A medida que se han ido construyendo carreteras, 
caminos y trochas, los ríos han perdido importancia en favor de 
las nuevas vías de penetración en las comunidades que han sido 
conectadas por tierra. 

Las transformaciones en las vías de comunicación han “alejado” 
en la práctica a algunas comunidades y han aproximado a 



79

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 Cambios sociales, territorio y patrimonio: viviendas indígenas amazónicas...

otras, han contribuido a la llegada de población foránea y a la 
penetración de colonos, mineros, madereros e incluso en algunas 
zonas de narcotraficantes. 

El río era el lugar de comunicación, pero era mucho más, constituía 
y sigue constituyendo un contexto central de la sociabilidad, 
lugar de juego, de baño y también un lugar que proveía de uno 
de los alimentos más valorados en una buena parte de estas 
comunidades: la pesca. Poblaciones como las de Puerto Arturo, 
Infierno, Diamante mantenía múltiples “puertos”, lugares en los 
que los habitantes dejaban sus embarcaciones próximas a sus 
viviendas. Estos embarcaderos siguen presentes en una buena 
parte de estas poblaciones, aunque han reducido su número y en 
las poblaciones que tienen nuevas vías de comunicación tienden 
a perder importancia.

Si analizamos las características de estas comunidades en la 
actualidad, en relación a sus características hace treinta años, 
se puede observar que las comunidades se desplazan hacia 
los caminos y carreteras. Los nuevos “ríos” se convierten en 
la columna vertebral en torno a la que se van construyendo 
las viviendas. Si en el pasado, por ejemplo, el río articulaba la 
comunidad de Infierno, disponiéndose las viviendas a uno y otro 
margen de forma paralela, en la actualidad el margen derecho, 
donde se encuentran las huertas ha perdido centralidad, aunque 
algunos antiguos comuneros mantienen sus chacras y viviendas 
en ese margen. Ahora es en torno a la carretera donde va 
creciendo la propia comunidad, un hecho que se ejemplifica 
también en poblaciones como Puerto Arturo. La pesca continúa 
siendo una actividad significativa, pero la sobreexplotación de 
los recursos, la contaminación y el cambio de actividades ha 
modificado en parte su significación. 

A medida que se han ido construyendo estructuras de carácter 
estable (escuelas, postas médicas) y que las viviendas se fijan al 
territorio en función de materiales como el cemento, lo que implica 
una inversión monetaria importante para estas poblaciones, el río 
no sólo es una potencialidad, se ha transformado también en una 
amenaza. La movilidad de los ríos amazónicos y los periodos de 
fuertes crecidas, que se hacen evidentes especialmente en alguna 
de estas poblaciones, como Boca Pariamanu, Puerto Arturo, Santa 
Teresita, Boca Inambari, han implicado que las comunidades se 
alejen de los márgenes. Asistimos a un nuevo fenómeno en este 
periodo que es la planificación urbana realizada por especialistas, 
que definen el espacio con relación al futuro, lo que implica 
asegurar la permanencia de la comunidad y las viviendas y por 
tanto evitar las amenazas que suponen las crecidas. Y aquí 
encontramos un cambio que nos parece especialmente relevante. 
Lo que podríamos entender como territorialidad fluida y móvil se 
convierte en fija.

A medida que el Estado define el ámbito jurídico de acción 
requiere controlar a los usuarios de ese espacio, de la misma 

forma que lo requieren las empresas que proporcionan en 
algunos casos servicios como agua y luz. Esto ha contribuido 
a dos hechos. El primero, las viviendas dispersas, próximas 
a los núcleos poblacionales, tienden a agruparse en torno a 
los servicios, conformando ejes lineales con ramificaciones 
desde éste, o cuadrículas impuestas por los proveedores de 
servicios y por los municipios para economizar cableados y 
redes. En segundo lugar, comienzan a plasmarse planificaciones 
comunitarias imitando patrones de las ciudades existentes, 
en cuadrícula, como así sucede, por ejemplo, con el caso de 
Puerto Arturo. Los modelos implementados por los técnicos de 
forma incipiente han sido integrados en esta población y otras 
comunidades, como es el caso de Palma Real, se plantean en 
el futuro seguir estos modelos. La posibilidad de acceder a 
nuevos servicios implica concentrar la población. Ahora bien, 
las nuevas adaptaciones no suponen una ruptura radical con 
las formas de ocupación del espacio. Asistimos a procesos de 
hibridación entre la planificación técnica y la reapropiación de 
las poblaciones indígenas de esos planos. Un claro ejemplo de 
esto lo encontramos en la tendencia de viviendas vinculadas por 
parentesco a ocupar espacios habitacionales próximos. 

La organización y emplazamiento de las viviendas individuales 
en los asentamientos sigue evidenciando los vínculos de 
parentesco, no visibles físicamente en el espacio, pero visibles en 
la proximidad entre unas viviendas y otras. Antiguamente, hace 
unos 50 años, cuando las comunidades indígenas vivían en casas 
colectivas, al interior de las mismas existían espacios destinados 
a cada familia y en sus proximidades se ubicaban los familiares 
consanguíneos o emparentados: hijos, yernos, cuñados, según 
la filiación o sistema de parentesco del grupo indígena. Por 
influencia de los misioneros, quienes menospreciaban este tipo 
de habitaciones, se abandonaron esas casas colectivas, en favor 
de las viviendas unifamiliares destinadas a las familias nucleares, 
pero se mantiene hasta la fecha la proximidad de las casas entre 
individuos que mantienen algún vínculo de parentesco, es así 
que observamos pequeños grupos dentro de los asentamientos 
actuales, con vecinos que son parientes consanguíneos en todas 
las comunidades analizadas.

El reconocimiento legal de las comunidades ha sido una 
reivindicación histórica de estos pueblos y una necesidad de 
supervivencia. Ahora bien, este proceso ha implicado también 
la fragmentación de lo que hoy en esta región comienzan a 
reivindicar diversos líderes indígenas: las naciones indígenas. 
El necesario reconocimiento legal de las comunidades ha 
supuesto aislar diferentes enclaves que en algunos casos tienen 
dificultades para sobrevivir ante la escasez de su territorio como 
es el caso de Santa Teresita, que sigue recibiendo población del 
Urubamba, en un contexto en el que las poblaciones indígenas 
siguen trasladándose de unas zonas a otras, y en el que los 
colonos y las empresas concesionarias ocupan las áreas no 
reconocidas oficialmente como indígenas.



80

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 Cambios sociales, territorio y patrimonio: viviendas indígenas amazónicas...

Figura 3. 
Croquis comunidad de Inambari. Lista de propietarios y 
números de casas ubicados en proximidad física en el 
mapa.

Fuente: Tanith Olórtegui del Castillo. 1990

La delimitación jurídica de las comunidades implica defender el 
territorio ante las diversas amenazas (invasiones, delincuencia, 
entrada de mineros ilegales…), un hecho que también se plasma 
espacialmente, a partir de la creación de muros y portones de 
entrada (caso del Pilar o Tres Islas), o cuanto menos la creación de 
vallas y puestos de control que delimitan el territorio comunitario. 
Hechos que nos recuerdan la percepción de amenaza en las 
poblaciones comunicadas por carretera (no tanto en las que el río 
constituye la frontera natural que protege y avisa de la llegada de 
los foráneos).

La distribución y significación de las viviendas
La fijación y delimitación del territorio se traslada también 
a las viviendas. Uno de nuestros informantes, Ese Eja, nos 
comentaba cómo a lo largo de su vida había vivido en cinco 
viviendas diferentes. Un testimonio que es especialmente 
revelador del carácter de las viviendas y del progresivo cambio 

en su significación. Las viviendas se entendían como contextos 
relativamente efímeros, un aspecto muy vinculado con el carácter 
fluido de un territorio en el que las movilidades han definido en 
buena medida a estas poblaciones. Pero es indicativo de otro 
aspecto interesante: su escaso valor suntuario. 

La vivienda tenía un carácter meramente instrumental o si se prefiere 
funcional y temporal. Y entre las funciones fundamentales de las 
viviendas era el servir de resguardo a un núcleo doméstico, que 
realizaba la mayor parte de sus actividades fuera de la vivienda. De 
ahí se explica la carencia de elementos decorativos que caracteriza 
este tipo de viviendas. Las divisiones internas eran mínimas lo que 
nos ayuda a entender también la distinta significación de la noción 
de privacidad. Diferentes generaciones compartían habitualmente 
el espacio para dormir. Por otro lado, estas viviendas, analizadas en 
la década de los ochenta, tenían un carácter abierto y se prolongaban 
hacia otros espacios y contextos próximos utilizados para guardar 
animales, en su caso, o bien para tener algunas plantas; espacios 
que servían también como contextos de sociabilidad y lugar de 
encuentro con otros miembros de la comunidad. Se producía 
un continuum entre el espacio interior y el espacio circundante. 
Ahora bien, antes de la realización del trabajo de campo en la 
década de los años ochenta del siglo XX, las características de 
las viviendas se habían modificado sustancialmente de la misma 
forma que se habían transformado las formas de ocupación del 
espacio, en función de dos hechos claves: el papel jugado por la 
actividad cauchera, que generó una transformación radical en el 
mapa étnico de la región y por otro lado, el papel jugado por las 
misiones, en torno al que se concentran diferentes poblaciones, lo 
que conllevó no pocos conflictos interétnicos y que, en todo caso, 
las misiones jugarán un papel importante en el reordenamiento 
de las poblaciones articuladas en torno al nuevo centro de poder 
simbólico y económico.

La presión de las misiones en favor de viviendas unifamiliares, 
devino en el abandono de las casas colectivas, aunque algunos 
grupos indígenas las conservaron hasta los años noventa del siglo 
XX, como así sucedía en Palotoa-Teparo. A la fecha, las viviendas 
unifamiliares que albergan familias nucleares es la tipología 
más común, sin embargo, entre los cambios registrados en las 
comunidades estudiadas, se identifica viviendas de mayores 
dimensiones con familias extensas y usuarios más allá de los 
hijos y padres, incluyendo tíos, abuelos e incluso algunos turistas 
temporarios, en los asentamientos donde se practica el turismo.

Pensando en el registro patrimonial que significa la vivienda 
indígena, es importante mencionar el uso que se da a estas 
construcciones, las cuales no pueden ser concebidas fuera del 
contexto del bosque amazónico. El espacio de habitación de las 
poblaciones indígenas no se circunscribe al espacio techado y/o 
cerrado de una construcción. El espacio de vida de las familias 
indígenas es un continuum entre interior y exterior, entre lo 
edificado y el bosque, debajo de un árbol o en un área libre 
contigua a la vivienda. 



81

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 Cambios sociales, territorio y patrimonio: viviendas indígenas amazónicas...

El habitar indígena transita entre el bosque y la casa, entre lo 
construido artificialmente por el hombre y “lo natural”, entre las 
coberturas tejidas de hojas de palmeras o planchas de calamina 
y las copas y sombras de los árboles. Se trata de una unidad 
indivisible entre “lo natural” y lo edificado, que forma parte del 
entorno habitable. Muchas actividades cotidianas se realizan en 
lugares sin cerramientos, en bancas fuera de las casas bajo la 
sombra de árboles o en áreas desprovistas de vegetación (que 
han sido limpiadas de vegetación para tal efecto) y rodeadas de 
arbustos. Es este entendimiento del habitar indígena, contrastado 
con el habitar en el mundo occidental urbano contemporáneo que 
consideramos valioso en tanto diferencia y evidencia significativa 
de otras formas de habitar el espacio de la vivienda.

Figura 4. 
Esquema del espacio fluido interior-exterior en la 
vivienda indígena

Fuente: Tanith Olórtegui, 1988.

Desde la década de los años ochenta del siglo XX hasta la 
actualidad, encontramos cambios significativos tanto en 
los materiales, como en las dimensiones y significación de 
las viviendas, aunque hay diferencias sustanciales entre 
comunidades. De forma general se evidencia una tendencia:

	– A la ampliación de los compartimentos internos. La casa va 
adquiriendo nuevos significados, además del mero refugio 
y el grupo doméstico requiere de espacios de carácter más 
privado. Además, algunas viviendas han habilitado espacios 
donde se venden algunos productos básicos o sirven a modo 
de cantina. En otros casos nos encontramos con que la 
creación de dependencias se hace para recibir turistas. 

	– A cerrar o delimitar el espacio externo de la casa. Hay 
viviendas en las que se aprecian rústicos cerramientos del 
terreno circundante a la vivienda, creando espacios cercados 
y separados del entorno. 

	– En algunas comunidades hay diferencias significativas entre 
las características de las viviendas, que ponen de manifiesto 
una creciente desigualdad al interior de las comunidades. 
Por un lado, las dimensiones y características de algunas 
viviendas podrían evidenciar que ahora la casa empieza a 
ser percibida como un signo de estatus, de la misma forma 
que el deterioro de las viviendas de las personas mayores 
o las mujeres solas podría ser indicativo de un deterioro de 
los lazos comunitarios y la tendencia a la individualización, 
como proceso que experimentan también y trasciende a las 
propias poblaciones indígenas. 

Un hecho significativo es el cambio en los materiales utilizados. 
De forma progresiva se va generalizando el denominado en la 
región con el significativo nombre de “material noble” (cemento/
bloquetas/ladrillos) y especialmente la calamina. Este último 
material ha sustituido en una buena parte de las viviendas 
a las diferentes hojas que servían de cubierta. El proceso que 
explica este hecho tiene un carácter pluricausal. Por un lado, está 
la emulación de las viviendas urbanas, por otro lado, estamos 
hablando de material como la calamina que es asequible 
económicamente y resistente. La realización de las cubiertas de 
hoja implicaba ir a recoger las hojas, tejerlas, dejar secar y armar 
las crisnejas. Por otro lado, si la utilización de la calamina tiene 
ciertas desventajas con relación a la temperatura de la vivienda 
y el ruido que genera con la lluvia, también tiene sus ventajas. 
Básicamente no sólo implica menos trabajo (las hojas hay que 
recolectarlas, transportarlas y tejerlas), también tiene una 
mayor duración, no requiere de mantenimiento y es más segura 
con relación a incendios. Igualmente sucede con los plásticos 
que se sitúan en muchas viviendas en ocasiones con carácter 
“provisional” en el exterior, y que sirven también para delimitar 
diferentes compartimentos dentro de las estancias. 

Un aspecto que nos parece de especial interés tiene que ver 
con la vinculación de estas poblaciones a los contextos urbanos. 
La ciudad de forma progresiva se ha ido articulando con los 
territorios indígenas. El acceso a la salud, que presenta déficits 
considerables en las comunidades y el acceso a la educación, 
cuando no el propio trabajo que se desarrolla en el ámbito urbano 
ha incentivado el fenómeno, que por otro lado no es nuevo, de 



82

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 Cambios sociales, territorio y patrimonio: viviendas indígenas amazónicas...

los indígenas urbanos o bien de los indígenas que distribuyen su 
tiempo entre su comunidad y el contexto urbano. Muchos de ellos 
tienen una vivienda bien en régimen de alquiler o de propiedad 
en la ciudad. 

A pesar de las transformaciones las viviendas mantienen su 
carácter básicamente funcional. La inexistencia de elementos 
decorativos o suntuarios en la mayor parte de las casas 
evidencia esta perspectiva. Es precisamente la funcionalidad 
la que explica, como hemos visto antes, la inclusión de nuevos 
materiales, que hoy independientemente de criterios estéticos, 
han pasado a formar parte en la práctica de las arquitecturas 
indígenas. Y decimos en la práctica, porque a nivel discursivo, 
en las entrevistas y en el taller realizado, se manifiesta como la 
sustitución de materiales que se consideraban tradicionales son 
interpretados como “pérdida” de identidad. Lo que hace distintivos 
a los emplazamientos indígenas, y por tanto atractivos también 
para el turismo, es precisamente una tipología de vivienda que 
usa los materiales “naturales” más próximos. Ahora bien, esos 
materiales en algunas de las comunidades (no todas), son cada 
vez más escasos y además, tienen un precio en el mercado. Las 
viviendas construidas para los turistas y los albergues recrean 
la arquitectura indígena y cuidan la calidad de los materiales, 
mientras que en el caso de las viviendas indígenas se asimilan a 
las viviendas de los sectores subalternizados urbanos. 

Conclusiones
El análisis de las transformaciones en las pautas de asentamiento 
y de las características de las viviendas indígenas evidencia el 
progresivo proceso de inserción en la sociedad nacional, lo que 
ha implicado la resignificación de los territorios indígenas. Si en 
el pasado el acceso a los recursos era lo fundamental, en cuanto 
que hablamos de poblaciones que presentaban una importante 
movilidad, en la actualidad el derecho a la tierra se ha convertido 
en un referente clave para su supervivencia. Garantizar el 
territorio se ha convertido en un requisito básico a la hora de 
poder acceder a los recursos, en un contexto marcado por un 
incremento de la presión exterior y la llegada de nuevos agentes 
y actores sociales. Esta necesidad de definir los límites, que se 
expresa en la construcción de muros, en la creación de controles 
y en la exigencia en algunas comunidades de autorización para 
poder acceder a las mismas, más allá de su eficacia práctica 
tiene un fuerte componente simbólico, ya que tiende a fijar las 
fronteras de territorios que se perciben como amenazados.

La necesidad de tener un territorio claramente delimitado y 
de acceder a determinados servicios básicos (escuela, posta 
médica, entre otros) ha contribuido a la concentración de la 
población e incluso a nuevas planificaciones urbanas que 
proyectan en el futuro el crecimiento de la comunidad. Y esto 
sí que es un hecho de una especial significación en cuanto a 
la reproducción de pautas de asentamiento inducidas, que son 
reinterpretadas por las poblaciones indígenas, por ejemplo, en 
la proximidad de los espacios habitados por grupos domésticos 

vinculados por parentesco. Y es que el proceso de transformación 
de las viviendas indígenas y de las pautas de asentamiento no 
significa una ruptura total con el pasado y está marcado por 
ciertas continuidades.

La inserción en la sociedad nacional ha conllevado buscar el 
reconocimiento legal de un territorio cada vez más estático y 
delimitado, pero ha tenido otras implicaciones, que se ponen en 
especial evidencia con la llegada de nuevas vías de comunicación 
que han aproximado los contextos indígenas a las ciudades, pero 
además que están suponiendo una rearticulación urbana en torno 
a estos ejes de comunicación. En muchas de estas comunidades 
el acceso a determinado tipo de recursos (económicos y políticos), 
supone un contacto constante con el mundo urbano que se 
articula en la actualidad con una buena parte de las comunidades 
indígenas. 

Es el contexto urbano el que en buena medida permite cubrir 
necesidades fundamentales como la salud y la educación, y 
también acceder a una economía monetarizada. Es precisamente 
el principio de mercado el que se impone al principio de 
reciprocidad, y esto tiene varias implicaciones, tanto en la forma 
de construir las viviendas como en los materiales utilizados. La 
calamina, los ladrillos y los plásticos se integran en las viviendas 
indígenas sustituyendo a materiales vegetales que ahora sí tienen 
un precio en el mercado. El trabajo es fundamental para acceder 
a bienes y servicios y por tanto también adquiere un precio. Los 
nuevos materiales pese a sus inconvenientes presentan ciertas 
ventajas e implican menos trabajo, por tanto, menos dinero. No 
es extraño el éxito de estos materiales y la sustitución de aquellos 
materiales vegetales que han caracterizado a las arquitecturas 
indígenas y que lo siguen haciendo en las poblaciones que 
mantienen un menor contacto con la sociedad nacional o no 
por casualidad en las poblaciones más articuladas al turismo. Y 
es que pese a los cambios que hemos ido señalando y que se 
comienza a evidenciar en nuevas significaciones de la vivienda, 
lo cierto es que predomina su carácter meramente funcional, 
si bien es cierto que la vivienda comienza a adquirir también 
otras significaciones, también de carácter económico, lo que se 
expresa en la incipiente delimitación territorial de los límites de 
algunas viviendas, modificando la articulación de espacio abierto 
y conectado con el entorno que las han caracterizado. 

Ahora bien, precisamente en un momento de reafirmación 
identitaria de las poblaciones indígenas la vivienda, se está 
convirtiendo también en un referente de identificación y en un 
potencial referente patrimonial. Pero ¿Podemos entender las 
viviendas como parte del patrimonio de los pueblos indígenas? 
Si entendemos tal y como señala García (1998) la cultura como 
patrimonio, parece claro que las viviendas son la expresión del 
habitar de los pueblos indígenas, en ese sentido tal como hemos 
visto en el texto la respuesta sería afirmativa. Ahora bien, si 
hablamos de patrimonio cultural siguiendo a este mismo autor, eso 
implica en la práctica una forma de mirar la cultura que segmenta 



83

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 Cambios sociales, territorio y patrimonio: viviendas indígenas amazónicas...

elementos considerados significativos desde el punto de vista 
identitario y en ese sentido nos encontraríamos aún en una etapa 
incipiente. Precisamente, el problema percibido de la disolución 
identitaria de algunos de estos grupos étnicos está contribuyendo 
a una revalorización de sus prácticas, conocimientos y expresiones 
culturales. Es en ese contexto en el que la vivienda comienza a 
tener nuevas significaciones para las poblaciones indígenas. 
Otra cuestión es si realmente ese reconocimiento patrimonial no 
termine por encorsetar determinados imaginarios, especialmente 
rentabilizados por la industria turística. Y es que la recreación 
patrimonialista de la vivienda pasa por un diálogo de saberes 
que combinen las ventajas de las arquitecturas indígenas con 
los avances arquitectónicos, posibilitando la adecuación de 
las viviendas a una realidad en constante transformación. Los 
deseos por mantener lo que estos pueblos indígenas entienden 
como arquitectura tradicional comienza a ser un hecho que choca 
habitualmente con toda una serie de problemas derivados del 
cambio en la significación de los recursos y el trabajo. Por lo 
pronto esta recreación de materiales y formas habitacionales, 
hoy sí son puestos a disposición de los turistas en los lodges 
turísticos, que gozan de unas comodidades que por el momento 

están vedadas a la mayor parte de estas poblaciones. 

Agradecimientos
El trabajo de investigación que ha dado lugar a este artículo se 
realizó a partir de la financiación de la Consejería de Vivienda 
de la Junta de Andalucía conjuntamente con la Universidad 
Pablo de Olavide (UPO.05) y en colaboración con la FENAMAD. 
Los resultados que presentamos se han elaborado dentro del 
marco del proyecto EDGES: Entangling Indigenous Knowledges 
in Universities [HORIZON-MSCA-SE-2022, Grant agreement No. 
101130077. Nuestro agradecimiento a las diferentes instituciones 
y proyectos que han hecho posible este artículo y a las personas 
que nos proporcionaron su apoyo y colaboración en las diferentes 
comunidades visitadas. 

Para finalizar, queremos dedicar este artículo a nuestro 
compañero de viajes, el antropólogo Klaus Rummenhöller, 
que mantuvo un compromiso inquebrantable con los pueblos 
indígenas amazónicos. Todo un privilegio haber caminado juntos 
por los senderos de la Amazonía y de la vida.

Referencias
Alexiades, M., y Peluso, D. 

2016. La urbanización indígena en la Amazonia. Un nuevo 
contexto de articulación social y territorial. Gazeta de 
Antropología 32, artículo 1.

Azogue Guaraca, A. A. 
2016. Maneras de ser comunidad. Gazeta de Antropología 32, 

artículo 06.

Botta, M. 
2014. Arquitectura y memoria, Revista de arquitectura  

16:90-99. 

Califano, M. 
1982. Etnografía de los Mashco de la Amazonía Sudoccidental 

del Perú. Fundación para la Educación, la Ciencia y la Cultura, 
Buenos Aires.

Connerton, P. 
1989. How societies remember. Cambridge University Press.

Chaumeil, J.P. 
1987. Ñihamwo. Los Yagua del nor-oriente peruano. Centro 

Amazónico de Antropología y Aplicación Práctica, Lima.

Chavarría, M. C., Rummenhöller, K., & Moore, T. (editores). 
2020. Madre de Dios: refugio de pueblos originarios.  

USAID, Lima.

Choay, F. 
1992. L’allégorie du Patrimoine. Du Seuil, París.

Diegues, A. C. S. A. 
2000. El mito Moderno de la Naturaleza Intocada. Editorial 

Abya Yala. 

Escobar, A. 
1998. La Invención del Tercer Mundo: Construcción y 

Deconstrucción del Desarrollo. Editorial Norma.

Espinosa de Rivero, O. 
2009. ¿Salvajes opuestos al progreso?: aproximaciones 

históricas y antropológicas a las movilizaciones indígenas 
en la Amazonía peruana. Anthropologica 27:123-168.

Fonseca, L. y Saldarriaga, A. 
1980. La Arquitectura de la Vivienda rural en Colombia. 

Volumen 1. Colciencias, Bogotá.

Gainette Prates, Luís Enrique. 
2016. Adaptación humana y ocupación de los ambientes 

amazónicos por poblaciones indígenas precolombinas. 
Cuadernos de Geografía: Revista Colombiana de Geografía 
25:139-152. 

García, J. L. G. 
1998. De la cultura como patrimonio al patrimonio cultural. 

Política y Sociedad 27:9.

González, J. T. 
2010. La arquitectura sin arquitectos, algunas reflexiones sobre 

arquitectura vernácula. AUS [Arquitectura/Urbanismo/
Sustentabilidad] 812-15.



84

DIÁLOGO ANDINO Nº 78, 2025 Cambios sociales, territorio y patrimonio: viviendas indígenas amazónicas...

Grupo Frontera 
2009. Historia y Memoria de las Tres Fronteras. Brasil, Perú y 

Bolivia. Editoria Óscar Paredes Pando, Cusco (Perú).

Hobsbawn, E. 
1990. La invención de tradiciones. Revista Uruguaya de Ciencia 

Política 4:83-95.

Meggers, B. J. 
2008. Suposiciones de grandes y densas poblaciones 

prehistóricas en la Amazonía, evaluadas a partir de 
las evidencias arqueológicas, etnográficas ecológicas. 
Amazonía Peruana 31:23-58.

Nguyen, A. T., Truong, N. S. H., Rockwood, D., & Le, A. D. T. 
2019. Studies on sustainable features of vernacular architecture 

in different regions across the world: A comprehensive 
synthesis and evaluation. Frontiers of Architectural Research 
8:535-548.

Olórtegui del Castillo, T. 
1988. Centro etnobiológico Ametra 2001 en Madre de 

Dios. Tesis para optar al título profesional de Arquitecto. 
Universidad Ricardo Palma, Facultad de Arquitectura y 
Urbanismo, Lima.

Olórtegui del Castillo, T. 
2006. Espacio y arquitectura indígena: alternativas creativas 

de desarrollo sostenible. Conferencia Latino-americana de 
Construcciones Sustentables. Vol 1. 

Olórtegui del Castillo , T. 
2020. Tipología de la vivienda autóctona Harakbut y Ese Eja. En 

Madre de Dios: Refugio de pueblos Originarios, editado por 
R. Chavarría y Moore, pp. 416-425. USAID, Lima.

Olórtegui del Castillo, T. & Rummenhöller, K. 
1990. Cambios en la arquitectura de las viviendas de grupos 

nativos en Madre de Dios. El caso de la Comunidad Nativa 
Boca Inambari. Perú Indígena 12:111-144. 

Olórtegui del Castillo, T., Rummenhöller, K., & Valcuende del Río, 
J. M. 

2021. Transformaciones de la Arquitectura Indígena en la 
Cuenca del Madre de Dios, Perú. Tirant-lo-Blanch, Valencia.

Pálsson, G. 
1996. Human–Environmental Relations: Orientalism, 

Paternalism and Communalism, in Nature and Society: 
Anthropological Perspectives, editado por P. Descola and G. 
Pálsson, pp. 63–81. Routledge, London.

Ramírez, M. H., & Ballesteros, E. R. 
2011. Etnogénesis como práctica. Arqueología y turismo en 

el pueblo manta (Ecuador). AIBR: Revista de Antropología 
Iberoamericana 6:159-192.

Santana Talavera, A. 
2003. Turismo cultural, culturas turísticas. Horizontes 

Antropológicos 9:31–57. 

Shepard, G., Rummenhöeller, K., Ohl-Schacherer, J., & Wu, D. 
2010. Trouble in Paradise: indigenous populations, 

anthropological policies and biodiversity conservation in 
Manu National Park, Peru. Journal of Sustainable Forestry 
29:252-301.

Stavenhagen, R. 
2002. Identidad indígena y multiculturalidad en América Latina. 

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política y 
Humanidades 4(7).

Urteaga Crovetto, P. 
2003. La minería y los pueblos indígenas de Madre de Dios. Los 

pueblos indígenas de Madre de Dios. En Historia, Etnografía, 
Coyuntura, International Work Group on Indigenous Affairs 
(IWGIA), pp. 315-339. Lima.

Valcuende del Río, JM 
1998. Fronteras, Territorios e Identificaciones Colectivas. 

Fundación Blas Infante.

Valcuende del Río, J. M. 
2007. Memoria e historia: individuos y sociedad. En La 

Recuperación de la Memoria Histórica: una Perspectiva 
Transversal desde las Ciencias Sociales, editado por G. 
Acosta, Á. Del Río Sánchez y J. M. Valcuende, pp. 19-32. 
Centro de Estudios Andaluces, Sevilla.

Valcuende del Río, JM y Ruiz-Ballesteros, E. 
2019. Trapped in nature: discourses on humanity in processes 

of environmental naturalization. Journal of Political Ecology 
26:184-201.

Valcuende Del Río, J. M., Cáceres-Feria, R., & Quintero-Morón, V. 
2023. Places of recreation, places of memory: tourism in the 

heritagisation of LGBT+ identities. International Journal of 
Heritage Studies 29:49-62.

Valcuende del Río, J. M., Landy Hurtado, F. J., Machado Arévalo, 
M. J., & Araujo Flores, N. 

2018. La España que canta en Cuenca del Ecuador: Reflexiones 
en torno a la articulación de la Raza y el Sexo en 
contextos postcoloniales. Americanía: Revista De Estudios 
Latinoamericanos 7:253–291. 


	_heading=h.csyeo4dsha04

