
Nº 49, 2016. Páginas 287-297

Diálogo Andino

IMAGINARIOS EN PUGNA. LA POLITIZACIÓN DEL 
CAMPO DE LOS ESTUDIOS ANDINOS EN EL PERÍODO 

FUNDACIONAL DE LA ETNOHISTORIA ANDINA CHILENA

IMAGINARIES IN STRUGGLE. THE POLITIZATION OF THE FIELD OF ANDEAN 
STUDIES ON THE CHILEAN ETHNOHISTORY FOUNDATIONAL PERIOD

Carlos María Chiappe*

En este artículo analizamos tres textos científicos de inicios de la década de 1970 centrados en la cuestión indígena del Norte 
Grande de Chile. En tanto consideramos que los mismos constituyen un campo propicio para indagar las relaciones entre ciencia 
y política, mediante su estudio buscamos exponer las rupturas y las continuidades de los imaginarios sociales que estos expresan. 
Nuestro interés principal es pensar la naturaleza, alcances y limitaciones de un conocimiento particular: el que se construyó en 
las comunidades indígenas del norte de Chile por medio de la relación entre las políticas de desarrollo y la práctica científica.
	 Palabras claves: Estudios andinos, ciencia aplicada, imaginario social.

In this paper three scientific texts from the beginning of the 1970’s are analyzed, focused on the Indian issues from the Norte Grande 
of Chile. As we consider that they build a propitious field to enquire about the relationship between science and politics, through 
their study, we aim to expose the ruptures and continuities of the social imaginaries that they express. Our principal interest is 
to think about the nature, scope and limitations of a particular knowledge: the one built upon North Chilean Indian communities 
through the relationship between the development politics and scientific practice.
	 Key words: Andean Studies, Applied Science, Social imaginary.

*	 Universidad de Buenos Aires, Facultad de Filosofía y Letras, Sección Etnohistoria. Buenos Aires, Argentina. Correo electrónico: 
carloschiappe@yahoo.com.ar

Recibido: 15 de enero de 2015. Aceptado: 18 de abril de 2015. 

Introducción

En un trabajo precedente (Chiappe 2014) 
analizamos el proceso de modernización de las 
ciencias sociales latinoamericanas apuntando que 
el mismo se vinculó con la geopolítica bipolar 
de la Guerra Fría, siendo una manifestación 
particular dentro del adelanto de las ciencias 
sociales mundiales en el que estas se revalori-
zaron al postularse que sus conocimientos eran 
indispensables para entender los problemas que 
obstaculizaban el desarrollo social y para poder 
accionar sobre ellos. De ese modo, intentamos 
pensar el citado proceso como la confluencia 
de variados fenómenos (institucionalización, 
internacionalización, regionalización, autonomi-
zación y politización) que le otorgaron al campo 
académico-científico regional una configuración 
ligada a la inserción periférica de Latinoamérica 
en el sistema capitalista mundial y centrada en la 
cuestión del desarrollo (Ansaldi 1991).

En este marco propusimos que, al menos entre 
1960 y 1970, el rasgo sobresaliente de los estudios 
andinos chilenos fue su participación en tareas de 
diagnóstico acerca de los ecosistemas y las comu-
nidades rurales indígenas, con el objeto de sopesar 
el potencial de adecuación de los mismos a las 
reformas en marcha, en el contexto de las variadas 
políticas desarrollistas impulsadas e implementadas 
por el Estado nacional, pero relacionadas además 
con las demandas de la política global.

En relación con este tema, en este artículo nos 
interesa profundizar en el análisis de cierta producción 
científica escrita durante el gobierno de Salvador 
Allende, en donde es factible visualizar el interés 
de la época por el desarrollo de las comunidades 
andinas en el marco de diferentes proyectos polí-
ticos. Esta producción puede caracterizarse como 
anteproyectos de investigación en donde los autores 
explicitan su postura en relación con la forma en 
que las investigaciones respecto de la problemática 
indígena en el norte del país debían realizarse.



Carlos María Chiappe288

Breve descripción de las fuentes

En primer lugar, se hace preciso defender el 
hecho de que analizaremos una producción muy 
puntual, sin tomar en cuenta otros trabajos de los 
mismos investigadores. Como esto podría ser ob-
jetable, decimos que nuestro planteo se justifica en 
tanto no queremos analizar recorridos intelectuales, 
sino poner de manifiesto diferentes posicionamientos 
ideológicos insertos en la orientación predominante-
mente aplicada de los estudios andinos de esa época.

La primera de nuestras fuentes la tomamos de 
la republicación conjunta en 1973 de los números 
primero y segundo de la revista Chungara, siendo su 
autor el arqueólogo Mario Rivera. Esta está confor-
mada por dos textos, uno que constituye el editorial 
de la revista (A manera de introducción: Hacia una 
política de desarrollo integral del Departamento de 
Arica), y otro que es un artículo del mismo número 
(Bases para planificar la investigación antropológica-
arqueológica en el Norte Grande chileno). La segunda 
fuente es autoría de Freddy Taberna, geógrafo social, 
cuadro político del Partido Socialista y funcionario 
del gobierno de Allende que fuera fusilado por las 
autoridades de facto en Pisagua el mismo año de 
1973. El trabajo que analizamos se dio a conocer 
en el Primer Congreso del Hombre Andino, un 
evento que se realizó en las sedes nortinas de la 
Universidad de Chile y que cristalizó el estado de 
un movimiento académico que había conocido un 
gran crecimiento por esos años (Núñez 2013). En 
él, además de la presentación de los avances en el 
estudio de las sociedades centro-sur andinas, se 
opusieron diferentes perspectivas relacionadas con 
la coyuntura política del país (Calogero Santoro 
2010). La cuestión del etnodesarrollo aparece en 
forma central en la evaluación actual de los obje-
tivos fundamentales del evento por parte de uno 
de los integrantes de la comisión organizadora 
(Núñez 2013: 95). En razón del golpe de Estado 
que aconteció pocos meses después –y que conllevó 
la censura de las ciencias sociales y la persecución 
de los investigadores– existe poco material impreso 
del congreso, pero pueden hallarse algunas de las 
contribuciones, como es el caso de la fuente que 
usamos aquí (Simposio Nº 4: El rol de la sociedad 
andina y el tránsito al socialismo. Informe: Algunas 
Condiciones Básicas para el estudio del tránsito hacia 
el Socialismo de la Sociedad Andina). Es factible 
destacar que, pese a la orientación disciplinar de 
los autores, ambos tuvieron la misma formación de 

grado en la Facultad de Filosofía y Educación de 
la Universidad de Chile, en donde accedieron (en 
1963 Rivera, en 1968 Taberna) al título de Profesor 
de Estado en las Asignaturas de Historia, Geografía 
y Educación Cívica (Chiappe 2014 b).

El trabajo de Rivera presenta los lineamien-
tos del “Proyecto Integral de Antropología de la 
Universidad del Norte” orientado a las comunidades 
indígenas del interior del Departamento de Arica. 
Sus objetivos son definidos como: conocer el mundo 
andino, diagnosticar los “problemas culturales” del 
Departamento de Arica y formular propuestas para 
políticas de desarrollo basadas en los puntos de vista 
antropológicos (Rivera 1973: 15).

Aunque el autor no haga una descripción siste-
mática de lo que él entiende por mundo andino, del 
análisis de sus fuentes y a base de las influencias que 
luego discutimos, podemos inferir que este refiere al 
ecosistema altiplánico, en donde los integrantes de 
las comunidades indígenas son parte de una entre 
varias de las especies biológicas coexistentes, pero 
que se diferencia de las demás en tanto detenta el 
mecanismo adaptativo supraorgánico particular del 
ser humano: la cultura.

El supuesto desde el que se parte es que los 
“problemas culturales” tienen como causa el “choque” 
entre dos entidades culturales: el mundo andino y el 
grupo de la urbe. Las relaciones sociales producto 
de este impacto se traducían en una discriminación 
del mundo urbano hacia el mundo andino, lo que 
llevaba al aislamiento sociológico de las comuni-
dades indígenas y, como efecto a largo plazo, a 
su desintegración. En este marco, la investigación 
buscaría determinar los “problemas fundamentales” 
que impedían la correcta implementación de las 
políticas de desarrollo. El autor hace hincapié en la 
necesidad de llevar adelante proyectos de investigación 
interdisciplinarios de larga duración acerca de las 
poblaciones indígenas (pasadas y presentes), ya que 
solo en la medida en que se pudiesen comprender 
los fenómenos culturales que formaban la realidad 
que se quería cambiar podría lograrse el desarrollo 
de la gente en su medio.

El proyecto tenía entonces una especial rele-
vancia para toda política “inserta en una realidad 
cultural que desconocemos” y este se instrumentaría 
“con el fin de ir dando las bases de los futuros planes 
de desarrollo que fomenten la revitalización e inte-
gración del mundo andino” (Rivera 1973: 14-15).

Pasemos ahora al trabajo de Taberna. Su tema 
es el rol de las sociedades andinas en el tránsito 



289Imaginarios en pugna. La politización del campo de los estudios andinos en el período…

hacia el socialismo. Sus objetivos son delinear la 
situación del campesinado andino en el norte de 
Chile y determinar la posibilidad de su integración 
en la vía chilena al socialismo del gobierno de la 
Unidad Popular.

Taberna argumenta que las investigaciones 
debían realizarse a partir de las propias concepciones 
e intereses de los pueblos andinos –cosa no negada 
por Rivera– pero mediante el método materialista 
dialéctico, única forma en que se podría dar cuenta 
de la conformación de las fuerzas productivas que 
constituían la base de la crisis regional.

De este modo se proponía estudiar el desa-
rrollo del proceso histórico regional; la “matriz 
cultural andina” (entendida como la relación entre 
estructura y superestructura de tal sociedad, de la 
que se desprendía el mantenimiento de su “modo 
tradicional de vida”); las condiciones objetivas ge-
nerales (explotación) y particulares (sus diferentes 
características culturales) del campesinado andino; 
las relaciones entre las instituciones burguesas y los 
pueblos andinos, medio por el que el capitalismo 
penetraba y desintegraba a la sociedad andina; y, 
finalmente, la forma en la que podrían darse las 
condiciones subjetivas para que se produjese una 
revolución cultural del campesinado cuando este 
comprendiese que la supervivencia de su matriz 
cultural y su propio desarrollo socioeconómico 
dependían de su incorporación al proceso revolu-
cionario (Taberna 1996 [1973]: 48-53).

La relevancia de la investigación se centraba 
por tanto en su papel político, ya que el científico, 
al estudiar las condiciones objetivas de los pueblos 
andinos, ayudaría a generar las condiciones subjeti-
vas necesarias para que los mismos pudieran lograr 
sus reivindicaciones dentro del proyecto nacional.

Hegemonía en disputa: 
estructural-funcionalismo versus marxismo

Indagaremos ahora los marcos de cognoscibili-
dad adoptados por los autores suponiendo que estos 
nos permiten no solo analizar cuestiones teórico-
metodológicas, sino también políticas. Esto es así 
porque los mismos están asociados a relaciones de 
hegemonía del campo científico situadas en contextos 
sociohistóricos particulares y porque, además, estos 
no se aplican en el vacío, sino sobre problemáticas 
concretas. En nuestro caso, la implementación de 
la Reforma Agraria y la Ley Indígena de 1972. Los 
diferentes marcos teórico-metodológicos, entonces, 

pueden dar razón de los posicionamientos políticos 
de los investigadores que los adoptan.

El análisis de las fuentes de Rivera nos lleva 
a proponer que su problematización, objetivos y 
metodología se encuentran comprendidos en los 
fundamentos de la ecología cultural y del procesua-
lismo. El enfoque ecológico cultural (sensu Steward 
1955) se expresa en la búsqueda por determinar 
la interrelación entre la tecnología y el entorno 
que es explotado mediante ella; en el interés por 
analizar los modelos de comportamiento de un 
área particular que están presentes en su forma de 
explotación productiva, la que depende tanto de 
la historia cultural como de la ecología del área; 
y en la intención de investigar en qué forma estos 
modelos de comportamiento modifican a otros 
aspectos de la cultura. Su metodología se sustenta 
en un abordaje holístico que permita interrelacionar 
los diferentes componentes de la cultura mediante 
el trabajo interdisciplinario entre la antropología 
social, la arqueología, la historia y la antropología 
biológica. Por lo demás, la influencia del proce-
sualismo se hace notoria por la insistencia en que 
la arqueología es una ciencia antropológica cuyo 
fin es entender los procesos de cambio cultural; 
por la planificación de la investigación a partir de 
una hipótesis de trabajo; por la implementación 
de una metodología científica rigurosa y por la 
primacía de la interpretación de los datos por sobre 
la clasificación de los mismos. Esto concuerda con 
el contexto temporal de la fuente, momento en el 
que se estaba produciendo una profesionalización 
y renovación de la disciplina.

En tanto Rivera postula que los problemas cultu-
rales tenían como origen principal el “choque” entre 
el mundo andino y el grupo de la urbe, una crítica 
que es posible hacer es que la gran abarcabilidad de 
estos conceptos lleva a presentar a las sociedades 
como totalidades homogéneas en donde el indivi-
duo es un mero reproductor de la cultura. Además, 
subsisten en las fuentes la distancia cultural entre el 
investigador y los sujetos estudiados, entendida como 
una separación entre sujeto y objeto solo en donde 
es posible producir el conocimiento científico. Estas 
características, propias de la antropología estructural-
funcionalista, denotan cierto atraso, ya que para la 
época que tratamos se estaba empezando a generar 
el cambio del sujeto de estudio desde una alteridad 
radical a otra próxima, en el marco de los procesos 
de descolonización y del consecuente aumento de 
las “antropologías nativas” (Palestini et al. 2010). 



Carlos María Chiappe290

Otro elemento que aporta en el mismo sentido y 
que va a contrarreloj de los tiempos políticos del 
país es la opción por el uso de términos asépticos en 
el abordaje de las problemáticas sociales. Cuando 
se tratan las consecuencias de la relación entre el 
mundo andino y el grupo de la urbe se opta por 
hablar de los efectos de la “economía moderna” sin 
entrar en explicitaciones acerca de las relaciones de 
dependencia político-económica del sistema mundial. 
Así, el contacto con la “sociedad moderna” habría 
beneficiado en cierta forma a los grupos indígenas 
(educación básica, salud, bienes materiales), pero 
habría introducido al mismo tiempo y a veces por 
los mismos cauces factores de desintegración al 
desaparecer elementos culturales tradicionales, bien 
adaptados a la estructura económico-social de las 
comunidades (Rivera 1973: 13). Entendemos que 
el enfoque materialista no marxista de la ecolo-
gía cultural permitía postular que los fenómenos 
que obstaculizaban el desarrollo eran producidos 
prioritariamente por un desbalance entre el medio 
ambiente y la acción cultural, lo que habilitaba 
excusarse de tomar una postura ideológica respecto 
de las causas de tales efectos.

Sin embargo, Rivera adopta un posicionamiento 
más explícito y ataca las políticas gubernamentales 
al señalar que las soluciones teóricas a los problemas 
reales no funcionarían si no se tenía un acercamiento 
empírico al “problema cultural” de base. El autor 
aludía así a la, en su parecer, equivocada forma de 
implementación de la Reforma Agraria, en tanto 
no se habían atendido las particularidades de las 
sociedades afectadas. El modo de remediar esto 
principiaba por entender que cualquier reforma de 
este tipo consistía en un cambio cultural. Alteraciones 
de tal envergadura precisaban, primordialmente, 
formar a la población. De allí el lugar importante 
que el autor asignaba a la educación en el proceso, 
aunque esta dilatase los tiempos de implementa-
ción, en contra de las modalidades de acción de los 
organismos de ejecución. Pero, como para poder 
educar primero había que aprender de las comuni-
dades, esto llevaba a la necesidad de implementar 
proyectos survey, ya que solo en la medida en que 
se pudiesen comprender los fenómenos culturales 
que formaban la realidad sobre la que se quería 
operar podría fomentarse el desarrollo económico-
social. En este sentido, al criticar el hecho de que, 
aunque se desconocían las concepciones nativas en 
materia de derecho, se aplicaban medidas legisla-
tivas de alcance nacional que negaban el derecho 

a la autodeterminación de los pueblos indígenas, 
Rivera embestía también contra la implementación 
de la Ley Indígena de 1972.

Por otra parte, existe una relación sólida entre el 
par opuesto mundo andino-grupo de la urbe con el 
de costa-sierra de Valcárcel (1927) y de Mariátegui 
(2007 [1928]). La persistencia de la tesis de la 
dualidad estructural como forma interpretativa del 
funcionamiento de las sociedades latinoamericanas 
sería criticada por Rodolfo Stavenhagen, ya que –en 
opinión del sociólogo mexicano– en estas sociedades 
los sectores “atrasados” constituían en realidad el 
polo de aprovisionamiento en donde los sectores 
“dinámicos” de las mismas absorbían los recursos 
que usaban en beneficio del sistema capitalista 
global. No existían entonces sociedades duales 
sino colonialismo interno (Stavenhagen 1975: 41).

En tanto los problemas culturales impedían 
la implementación de una adecuada política 
de desarrollo, esto nos lleva a pensar que, en 
última instancia, la responsabilidad de la falta de 
integración al desarrollo nacional recaía en las 
características culturales de los indígenas. Para 
comprender qué entendía el autor por problemas 
culturales creemos que es útil tomar el concepto 
de traducción intercultural, forma en que en la 
Antropología clásica (sensu Malinowski 2000 
[1922]) era entendida la labor disciplinaria. Debido 
a que el problema de fondo era cómo podía ayudar 
la Antropología a integrar al proceso de desarrollo 
a los pueblos originarios en un panorama que 
destacaba por la ausencia de datos confiables, la 
categoría de problemas culturales representaba 
el desafío de traducir al idioma de la ciencia las 
particularidades de los pueblos originarios que 
podían operar como un impedimento a los planes 
de desarrollo para que, de esta forma, se pudiesen 
implementar políticas con sustento real.

Si, en Rivera, el interés por analizar las relaciones 
entre agrupaciones sociales a base de las problemá-
ticas existentes impide pensar a las comunidades 
indígenas como inmunes al cambio, esto queda en 
parte matizado por la consideración de que aque-
llas se aislaban sociológicamente en respuesta al 
desprecio étnico. Se minimiza así la larga historia 
de interacción entre las comunidades y los grupos 
dominantes y, además, se opaca el hecho de que 
estas estaban integradas a la sociedad nacional en 
el marco del sistema capitalista mundial.

Además, aunque discrepando con la propia 
opinión del autor al ser preguntado al respecto 



291Imaginarios en pugna. La politización del campo de los estudios andinos en el período…

(Mario Rivera, comunicación personal 2014), cree-
mos que su idea de tradición lo acerca a un tópico 
del pensamiento de Alejandro Lipschutz (1937). 
Recordemos que la cultura para este último era un 
todo constituido por elementos materiales y sim-
bólicos interdependientes, una tradición orgánica 
vivida que permitía desarrollarse al grupo humano 
en su ambiente. En tanto Rivera tiene por objetivo 
“determinar los momentos diagnósticos en ese de-
sarrollo cultural que habían asegurado su identidad 
mediante la tradición cultural” (Rivera 1973: 15); y 
que, además, busca entender el proceso de cambio 
respecto de la hipótesis de que este y la tradición son 
mecanismos complementarios (Rivera 1973b: 47), 
podemos argüir que, de forma similar a Lipschutz, 
la cultura se actualiza constantemente en un proceso 
en el que se va constituyendo una tradición que es 
típica de cada agrupación social. Esta concepción 
dinámica lo coloca a cierta distancia de la forma 
en que la cultura era pensada por la Antropología 
clásica, como un ente caracterizable por un conjunto 
finito de rasgos. Pero la similitud se corta aquí si 
aceptamos que Lipschutz dio razón del cambio 
social por medio del concepto de transculturación, 
consistente en procesos vividos por todos los 
pueblos al entrar en contacto con otros grupos y 
que suponen el traspaso de elementos culturales 
entre los mismos en el contexto de las economías 
que cada grupo desarrolla. La transculturación es 
la experiencia más asidua de la historia humana y, 
por tanto, no puede ser pensada en forma unívoca, 
ya que esta puede tanto afectar negativamente a las 
comunidades indígenas como también propender a su 
revitalización. En el trabajo de Rivera, en cambio, los 
beneficios del contacto con la “sociedad moderna” 
son minimizados en relación con los fenómenos 
de desintegración que han experimentado las co-
munidades al desaparecer los elementos culturales 
tradicionales adaptados a la estructura económica 
social (Rivera 1973: 13). Este posicionamiento se 
enmarca en una visión de la sociedad consistente 
en un conjunto de subsistemas tan íntimamente 
solidarios que una variación en algunos de ellos 
lleva a un “desbalance ecológico” que implica el 
fenómeno de desintegración étnica.

Por todo lo anterior, creemos que es válido juzgar 
que las fuentes tratadas presentan los elementos pro-
pios de la Antropología estructural-funcionalista: su 
orientación comparativista, universalista y científica 
(Stocking 2002) que son también fundamentos de 
la Ecología cultural y del procesualismo.

En clara oposición nuestro otro autor, Freddy 
Taberna, rechaza toda investigación que estudie 
las particularidades de las sociedades andinas sin 
tomar en cuenta el proceso de desarrollo histórico 
regional en el marco del sistema mundial capita-
lista. Esta perspectiva, al negar implícitamente la 
lucha de clases, apoya las medidas desarrollistas 
de corte reformista opuestas a un cambio social 
revolucionario.

Taberna toma como propio el planteamiento cen-
tral de los Siete Ensayos de Mariátegui (2007[1928]) 
consistente en que el problema indígena es de tipo 
económico-social. A partir del mismo podemos en-
tender la insistencia en evitar la categoría “indígena” 
y el uso de otras homólogas entre sí (sociedad andina, 
campesinado andino, hombre andino, sociedad 
campesina tradicional, masa campesina, campesinos 
proletarizados, campesinado indígena, pueblos an-
dinos y comunidades campesinas) que sirven tanto 
para situar a estos grupos sociales en un determinado 
medio (el andino) como para caracterizarlos según 
su actividad económica (campesinado). Esto va en 
sintonía con el enfoque clasista y es también un 
rechazo al relativismo estructural-funcionalista, lo 
que adquiere una claridad meridiana cuando se trata 
el tema de la discriminación. Si Rivera (1973) alude 
al desprecio étnico sin entrar en detalles acerca de 
las causas de este fenómeno, Taberna, en cambio, 
entiende que este se da para favorecer la explotación 
social. Su negación a utilizar la categoría de “indio” 
es afín a las ideas del momento de Guillermo Bonfil 
Batalla (1972) en el marco de un planteamiento de 
la problemática indígena en donde era central situar 
a las masas indígenas como parte del proletariado.

Si Taberna enfatiza primero la necesidad de 
analizar el estado actual del campesinado en el 
marco de las relaciones capitalistas, plantea luego 
también la utilidad de analizar el desarrollo histórico 
regional. La conquista de América es entendida 
como un choque económico-cultural que impactó 
a las instituciones indígenas, a la vez que como 
precondición de la futura penetración del sistema 
capitalista, ya que esta implementó un régimen 
social basado en las relaciones entre dominadores 
y dominados, relaciones que subsistían aún y a las 
que se alude bajo las categorías de explotadores y 
explotados, haciendo hincapié en la base económica 
de tal dominación.

Más allá de su común matriz cultural, Taberna 
también señala que se debía indagar las particulari-
dades de las comunidades indígenas, pero siempre 



Carlos María Chiappe292

partiendo del reconocimiento de las condiciones 
objetivas generales de explotación, con la finalidad de 
ayudar a que se concreten las condiciones subjetivas 
necesarias para la incorporación del campesinado 
a la revolución socialista, en sus propios términos 
y desde sus propias concepciones. Se trataba de 
integrar las particulares concepciones del desarrollo 
indígena que no se opusieran a los fundamentos 
socialistas (tarea al parecer no improbable en tanto 
la propia matriz cultural era de carácter comunitaria) 
y, al mismo tiempo, propender a una modificación 
gradual de las instituciones que, por la “deforma-
ción” producida por la penetración capitalista, no 
estuvieran en consonancia con estos fundamentos. 
En esencia, el cambio buscado era el que iba desde 
una economía precapitalista contaminada por el 
capitalismo hacia una economía socialista. Y este 
cambio podía entenderse como una potenciación 
y mejora de la matriz cultural “socialista” de los 
pueblos originarios.

El capitalismo aparece en Taberna (como en 
Rivera lo es el “mundo urbano”) como el principal 
agente del cambio, en un marco social formado 
por comunidades con leves diferenciaciones in-
ternas, atadas a una “tradición” poco propensa a 
las modificaciones en virtud de su base económica 
agropecuaria de carácter cíclico y conformadas por 
sujetos que tenían una percepción “subjetiva e irreal” 
del actual proceso chileno (Taberna 1996 [1973]: 
60). Es ejemplificador el párrafo en el que se tratan 
los efectos perniciosos de las nuevas necesidades 
impuestas por el capitalismo por medio de las alte-
raciones producidas en el tráfico caravanero, desde 
los viejos patrones transhumánticos que permitían 
el aprovechamiento colectivo de una vasta red de 
recursos, hasta la actual utilización del mismo para 
el tráfico de estupefacientes. Aquí, el autor erra en no 
reconocer, de modo análogo a lo hecho por Rivera, 
la capacidad adaptativa de los pueblos originarios 
a los múltiples escenarios históricos y el papel que 
juega el acaparamiento de los bienes materiales en 
las relaciones intra e interétnicas. Está claro que ya 
para la época la Antropología marxista se estaba 
realizando preguntas nuevas que no implicaban 
abandonar el planteamiento clasista.

Aunque cuestiones como las anteriores nos 
inducen a pensar que la característica eminente de 
la fuente, su objeto político, lleva a aplicar un tanto 
esquemáticamente los conceptos marxistas, en otro 
momento el autor resalta un interesante aspecto 
que lo desliga de la aplicación mecánica. Cuando 

Taberna dice “En general la teoría marxista no ha 
sido bien utilizada para analizar el rol superestruc-
tural de la sociedad andina” (Taberna 1996 [1973]: 
55) y propone, por tanto, investigar la particular 
relación entre estructura y superestructura que se 
evidencia en el maridaje entre las festividades y el 
ciclo agropecuario; no significa esto que la base 
material dejase de determinar en última instancia 
a los componentes superestructurales, sino que 
estos últimos dominaban las relaciones entre la 
economía y el mundo simbólico, cosa que establecía 
una taxativa diferencia con la sociedad capitalista. 
Existía entonces una “íntima relación entre la 
supervivencia del trabajo comunitario como organi-
zación de infraestructura, y la fuerte manifestación 
religiosa superestructural” (Taberna 1996 [1973]: 
55). Creemos que este punto de análisis encuentra 
su complemento en las ideas de Maurice Godelier, 
cuando este plantea que en las sociedades preca-
pitalistas “las relaciones de parentesco funcionan 
como relaciones de producción, relaciones políticas, 
esquema ideológico. El parentesco es pues a la vez 
infraestructura y superestructura” (Godelier 1978 
[1968]: 178, el resaltado del autor). En efecto, los 
ayllus, unidad de parentesco básico de las comuni-
dades andinas, son el marco en el que las unidades 
domésticas intercambian trabajo y cooperan en el 
manejo de los recursos y, por tanto, el medio en 
donde la estructura económica se activa mediante 
principios de reciprocidad vehiculizados por prác-
ticas rituales (Stern 1982). En este sentido, desde la 
perspectiva de Godelier, sería correcto el planteo de 
Taberna en torno a complicar la relación entre base 
y superestructura. Sin embargo, el dominio de la 
estructura económica no estaría operado desde la 
religión misma, sino desde las relaciones sociales por 
las que cualquier ideología se organiza y, además, 
estas mismas relaciones se hallan imbricadas en los 
dos órdenes del modo de producción.

Remarquemos finalmente que la fuente tam-
bién está influenciada por algunas de las ideas de 
Alejandro Lispchutz, introductor del marxismo en el 
medio científico chileno. Cuando se trata la necesaria 
emergencia de las condiciones subjetivas que harán 
que los pueblos originarios, al tomar conciencia de 
su rol histórico, se sumen a las transformaciones 
en curso, se lo hace en términos de una revolución 
cultural que deberá producirse en los mismos y a 
la que la investigación marxiana está llamada a 
hacer un gran aporte. Pensamos que este término 
es deudor del de resurrección indoamericana, forma 



293Imaginarios en pugna. La politización del campo de los estudios andinos en el período…

con la que Lispchutz retrató la reivindicación eco-
nómica y cultural de las masas indígenas. Ambos 
conceptos aluden al término de la desintegración de 
las comunidades andinas y al inicio de su revitali-
zación (sensu Rivera 1973) en el marco del proceso 
revolucionario que Lipschutz (1937) entendió como 
una futura y necesaria reorientación político-social 
del continente americano.

En conclusión, creemos que el examen de los 
marcos teórico-metodológicos de ambos autores 
da razón de sus posicionamientos políticos. Esto 
queda bien ejemplificado en la diferente postura 
que estos adoptan alrededor de la Ley Indígena 
de 1972 y de la Reforma Agraria, que estaba en 
aplicación desde 1962. Rivera las entiende como 
imposiciones estatales que no toman en cuenta los 
valores propios del mundo andino y que, por lo 
tanto, están destinadas a fracasar. En contraposi-
ción, Taberna las exalta abiertamente, al incluir los 
problemas campesinos en el panorama político de 
un país desestabilizado por el fascismo. En ataque 
abierto a enfoques “cientificistas” que hacían 
énfasis en los métodos de recolección y análisis, 
declinando explicitar su posicionamiento ideoló-
gico en el contexto político del momento, Taberna 
tilda de reaccionario a cualquier tratamiento de la 
problemática de las comunidades campesinas que 
no partiese de un análisis marxista, ya que entendía 
que este servía de sustento ideológico a las políticas 
de desarrollo afines a la burguesía y opuestas a la 
vía chilena al socialismo.

Es claro que este análisis no debe llevarse a 
extremos. Rivera comenta que

...con Freddy Taberna no comulgábamos 
políticamente hablando, pero a la hora de 
plantear políticas de desarrollo coincidía-
mos en muchos aspectos. Por esta razón, 
siendo Freddy director de Planificación 
y Desarrollo de la Primera Región del 
Norte en la época de Allende, siempre me 
invitó a reuniones de trabajo y seminarios 
precisamente porque, a pesar de ser inde-
pendiente políticamente hablando, teníamos 
bastantes coincidencias y lográbamos un 
entendimiento respecto de cómo conducir 
el desarrollo en la región (Mario Rivera 
comunicación personal 2014).

Por tanto, desde la visión actual de Rivera 
relativo a las relaciones político-personales entre 

él y Taberna –se entiende que sin posibilidad de 
contraste por el asesinato del último– las oposi-
ciones que tratamos y que se nos aparecen como 
irreductibles tienden a matizarse.

Ciencia, política e imaginario social: 
aperturas y limitaciones

En este apartado realizamos un análisis de tipo 
conclusivo acerca del modo en que el entramado 
entre ciencia y política posibilitó –y al mismo tiempo 
limitó– la construcción del conocimiento científico 
en las fuentes analizadas. Posteriormente, y basado 
en lo anterior, pensaremos el papel de la naciente 
Etnohistoria andina en la generación de un nuevo 
tipo de saber de los sujetos indígenas.

En principio diremos que la ciencia, tanto como 
cualquier otra producción social, incorpora una 
visión particular de cómo es y cómo debería ser la 
sociedad y una disputa con ideales opuestos. Aunque, 
visto así, el trabajo científico tiene siempre un cariz 
político, en opinión contraria, autores como Mario 
Bunge (2000) o Gregorio Klimovsky (1997) han 
argumentado que debe distinguirse a la ciencia como 
expresión del conocimiento humano del uso social 
que se le dé a este último. Estas ideas se fundan en 
una valoración del conocimiento científico como 
“neutral” y “potencialmente beneficioso”. Queda 
en manos de las instituciones encargadas de aplicar 
los progresos el que esto se haga en favor del género 
humano. En apoyo de nuestra postura, tomaremos 
a Eduardo Marí (1990; 1991), quien sostiene que 
la distinción entre una “ciencia neutral” y el mal 
o buen uso que la sociedad haga de esta es falsa, 
en tanto oculta las condiciones sociales, políticas 
y económicas que influyen en la producción cien-
tífica; el hecho de que el científico no es un ente 
individual, ya que la ciencia es una práctica social 
y, finalmente, que no hay neutralidad en la obser-
vación científica. Para Marí no se puede reducir 
lo científico a la mera teoría porque toda teoría 
incluye en su aparato conceptual sus condiciones 
de aplicación y, por tanto, la misma está hecha en 
función de resultados esperables. En consonan-
cia, Oscar Varsavsky (1969) opina que no existe 
práctica científica apolítica y autónoma porque la 
ciencia está inmersa en un campo de poderes que 
inhiben su desarrollo “libre”. Por tanto, este autor 
nos propone realizar una ciencia politizada guiada 
por el ideal de una autonomía relativa. Una ciencia 
que, a pesar de las limitaciones tanto estructurales 



Carlos María Chiappe294

como del propio conocimiento, pueda reservarse a 
decidir acerca de sus finalidades.

Ahora bien, si lo político es constitutivo de la 
práctica científica. Si cada uno de nosotros, implícita 
o explícitamente, incorpora en su quehacer un deter-
minado posicionamiento, ¿cómo debemos abordar los 
ideales contrapuestos que expresan nuestras fuentes? 
Nuestro punto de partida aquí es el señalado por Weber 
(2002 [1922]) en relación con que la ciencia jamás 
podrá resolver una contienda entre sistemas de valores 
que son como “dioses antagónicos”. No obstante, lo 
que sí puede ayudarnos a hacer es a preguntarnos 
en qué modo una determinada forma de abordar un 
problema de estudio desde un particular “sistema 
de valores” o ideal político abre ciertos horizontes y 
limita otros. Si, como podemos argumentar tomando 
a Gadamer (1988), la investigación es el lugar en 
donde se encuentran diferentes mismidades y en ella 
la pregunta es el elemento original que crea el espa-
cio de comunicación que posibilita la construcción 
del conocimiento mediante el diálogo entre puntos 
de vistas particulares: ¿en qué modo una matriz 
liberal que piense a la sociedad como sumatoria de 
individuos cada uno de los cuales procurando su 
bien individual logran el bien común ayuda a captar, 
pero también oblitera, las problemáticas que forman 
parte de la realidad de las comunidades andinas? 
(v.g. agencia, etnicidad, relaciones de dominación). 
Lo mismo vale para el abordaje marxista, vista la 
sociedad como un campo de lucha de clases. Ya 
que el lugar desde donde preguntamos preanuncia 
la respuesta que obtendremos, la admisión del sesgo 
que esto conlleva nos permite plantear la mayor 
limitación de los enfoques analizados. Aquella que 
es fruto de su autonaturalización, de la negación de 
su historicidad inherente en tanto productos sociales 
(Castoriadis 1993). Sin embargo, que el sesgo sea 
constitutivo no imposibilita su corrección. Esto ya 
lo planteó Franz Boas (1987 [1929]) con la idea de 
kulturbrille, “anteojeras culturales” que todos lleva-
mos puestas y que nos obligan como investigadores 
a la exigencia metodológica de revisar los propios 
condicionamientos.

Nuestras fuentes exponen la confrontación entre 
diferentes ideales en un momento de la sociedad 
chilena propicio para que la producción científica 
se desnudase de su aparente neutralidad ideológi-
ca. Estas pueden ser leídas como manifestaciones 
particulares de imaginarios sociales en una forma 
antitéticos y en otra semejantes. Refiriéndose a la 
misma realidad social, Mario Rivera nos propuso 

pensar el sentido que debía tener el hacer ciencia 
en una nación en desarrollo, Freddy Taberna en 
un país inmerso en un proceso revolucionario. 
Ambos coincidían en la necesidad de promover 
políticas fundadas en un conocimiento científico 
que incluyese los puntos de vista indígenas, pero 
se oponían en la forma en que el mismo debía 
construirse. Es detacable decir que ambas posturas 
son comprensibles, ya que, sin considerar su mayor 
o menor validez científica y tratando de suspender 
en esta evaluación nuestras simpatías políticas, 
estas respondían a los imaginarios en pugna de la 
época, los que aspiraban a ser de validez universal, 
ignorando su origen contingente.

Rescatamos de ambos autores la continuidad 
con la vocación indigenista de restituir derechos 
negados y abordar el rol de las masas indígenas 
en los agitados procesos nacionales. Siguiendo a 
Gunderman y González (2009), podemos concluir 
que lo negativo es que –pese a las intenciones mani-
fiestas– minimizaron la agencia de las comunidades, 
toda vez que su actualidad fue pensada desde el 
impacto desintegrador que el choque con el capi-
talismo o con el mundo de la urbe había producido. 
Así, Rivera propuso estudiar los “fundamentos de la 
vida comunitaria que orientaban la conducta social 
y cultural” y determinar “las influencias del medio 
ambiente y de las fuentes de aprovisionamiento que 
incidían en los fenómenos sociales propios de cada 
comunidad”. Su interés estaba puesto en entender 
cómo las fuerzas internas de las instituciones lo-
cales de la comunidad campesina indígena daban 
razón de la cohesión social. Por su parte, Taberna 
no indagaba a nivel de las pequeñas comunidades 
–lo que no quita que haya tenido contacto directo 
con ellas y se haya preocupado por sus intereses–, 
sino del espacio social mayor del que emanaba la 
“matriz cultural” del “hombre andino”. Esta “vieja 
matriz”, que era lo que definía la especificidad del 
sujeto indígena, daba cuenta de las continuidades 
materiales y simbólicas entre los pueblos extintos 
y presentes, ya que en razón de la pertenencia 
tradicional de la comunidad campesina al espacio 
andino esta llevaba en sí una matriz comunitaria o 
socialista “en germen” que la hacía compatible con 
el marxismo. En el primer caso, no se indagaba el 
marco sociopolítico mayor del que estas comunidades 
formaban parte; en el segundo, se homogeneizaba 
su variedad. El apolítico relativismo estructural-
funcionalista tendía a producir un conocimiento 
descontextualizado. La focalización en la denuncia 



295Imaginarios en pugna. La politización del campo de los estudios andinos en el período…

de la explotación capitalista subsumía las dimen-
siones étnicas de las comunidades indígenas que 
no concordaban con la vía chilena al socialismo.

Reflexiones Finales

Aun sin considerar el trabajo de investigadores 
considerados pioneros –Cúneo-Vidal (Galdames 
2009), José Toribio Medina (1882), Alejandro 
Lipschutz (Berdichewski 2004)– y a pesar de 
estar enmarcada en un territorio geográficamente 
periférico respecto del de sus desarrollos origi-
nales (Perú), la Etnohistoria andina chilena tuvo 
tempranos antecedentes. Esto debe relacionarse 
con la revolución historiográfica promovida desde 
ciertos espacios de la Universidad de Chile, visible 
como el paso de una historiografía centrada en los 
individuos y acontecimientos políticos a otra que 
enfocase los procesos y las estructuras sociales. 
Este hecho estuvo claramente influenciado por la 
Escuela de los Annales, lo que queda expresado 
en particular en la obra de Álvaro Jara (véase 
Guerra y sociedad en Chile, 1971 [1961]). El 
ámbito de renovación fue terreno fértil para la 
prédica del etnohistoriador John Murra quien, 
al menos desde 1965, mantuvo contactos con 
esta universidad. Como ha remarcado Jorge 
Hidalgo (2013), los trabajos iniciales de los 
etnohistoriadores chilenos debieron mucho a la 
influencia de este antropólogo, centrada en el 
reconocimiento de la complejidad de la organi-
zación social, económica y política andina, en la 
relación entre las sociedades y sus ecologías y en 
las transformaciones históricas que estos grupos 
experimentaron desde la conquista de América. 
Para Hidalgo, además, no debería dejarse de lado 
el momento sociopolítico del país, en particular 
la implementación de la Reforma Agraria, ya que, 
en ese contexto, el enfoque etnohistórico fue una 
vía que permitió explorar las dimensiones étnicas 
de las poblaciones campesinas.

Además, en el norte del país, espacio geográ-
fico de las investigaciones, la Etnohistoria andina 
comenzó a practicarse acompañando el proceso 
de institucionalización del campo regional, la con-
secuente llegada de investigadores profesionales 
de otras zonas del país y la formación de cuadros 
académicos locales. Para este lugar, en contraste con 
el rico acervo arqueológico que venía rescatándose, 
se sufría la falta de archivos documentales. La pes-
quisa en este sentido fue una de las primeras tareas 

a la que se abocaron los investigadores (Hidalgo 
2013: 244-247). El relevamiento de los artículos 
etnohistóricos en publicaciones de la región (v.g. 
Chungara, Estudios Atacameños) con posteriori-
dad al golpe de Estado da cuenta de la evolución 
cuantitativa y cualitativa respecto de temáticas como 
demografía, economía, relaciones interétnicas, 
movilidad y recursos.

Frente a las perspectivas de las fuentes que 
analizamos en este artículo, centradas en la cate-
goría de desintegración (a la que consideramos un 
obstáculo epistemológico sensu Bachelard [1973]), 
los desarrollos de la naciente Etnohistoria andina, 
al intentar enfatizar en las estrategias mediante las 
cuales las comunidades se habían adaptado a los 
cambios de época, significaron una verdadera rup-
tura epistemológica (sensu Bourdieu et al. 2002). 
La Etnohistoria, en su calidad de campo interdis-
ciplinar, abonó los cambios experimentados por 
la Arqueología, al posibilitar un relacionamiento 
entre los registros arqueológico, documental y etno-
gráfico; por la Historia, al redireccionar su mirada 
hacia los pequeños procesos y las poblaciones 
que habían sido negadas por las oligarquías como 
integrantes de la nación; y por la Antropología, al 
despertar el interés por el campesinado indígena en 
el marco de los procesos reformistas de la época 
(Hidalgo 2013: 243). Empezó a reconocerse así 
la larga historia de contacto con otras sociedades 
dominantes. A destacarse el aprovechamiento de 
los diferentes escenarios históricos. A proponerse 
que las estrategias étnicas de movilidad constituían 
un rasgo recurrente y que, desde la perspectiva 
indígena, estos movimientos no eran novedosos 
ni llevaban ineluctablemente a la desintegración. 
Las técnicas agrícolas, el uso de diferentes pisos 
ecológicos y el acceso a bienes regulados por la 
reciprocidad pasaron a estar en el núcleo de las 
investigaciones (Galdames y Ruz 2010).

De este modo, sin resignar la aplicabilidad del 
conocimiento así generado y abandonando viejos 
lastres heredados de la etapa pionera de los estudios 
andinos, las sociedades estudiadas empezaron a ser 
reposicionadas –como señaló José Luis Martínez 
(2004)– tal que sujetos históricos, en el intento 
de construir un objeto de conocimiento que las 
incluyeran en tanto agentes activos de la historia 
social chilena.

Como ha señalado Eduardo Menéndez, lo 
ideológico es un instrumento que constituye a 
la realidad y que también puede operar como 



Carlos María Chiappe296

crítica a esa realidad. Por tanto, la ponderación 
que el mismo ha tenido aquí ha sido con objeto de 
“comprender la forma en que se han constituido y 
usado los saberes” plasmados en nuestras fuentes 
(Menéndez 2002: 169). En este sentido, señalemos 
que nuestro delineamiento de los imaginarios 
reformista y revolucionario no debe conducir a 
una lectura pesimista. En su aplicación científica 
–es decir, expresándose por medio de los marcos 
estructural-funcionalista y marxista– es indudable 
que estos implicaron cierta alienación teórica. Sin 
embargo, en tanto los imaginarios sociales tienen 
un impacto concreto/performativo respecto de la 
realidad, estos constituyeron vehículos privilegia-
dos de una acción que posibilitó la transformación 
social vivida por Chile en esos años. En lo tocante 

al plano científico, su conocimiento siempre es 
perfectible y, por tanto, todo análisis será, más 
tarde o más temprano, superado en parte.

Agradecimientos

Agradezco a Jorge Hidalgo, quien realizó co-
mentarios acerca del texto original de este artículo, 
que fue presentado en calidad de ponencia en el IX 
Congreso Internacional de Etnohistoria (Arica). 
Estoy en deuda además con Mario Rivera por 
haberme permitido realizarle una entrevista que 
me brindó su punto de vista personal pertinente 
al tema tratado. Deseo dar las gracias también a 
los evaluadores, quienes han realizado una lectura 
crítica del presente trabajo.

Referencias Citadas

Ansaldi, W.
	 1991	 La búsqueda de América latina. Entre el ansia de encon-

trarla y el temor de no reconocerla. Teorías e instituciones 
en la construcción de las ciencias sociales latinoamericanas. 
Cuadernos-Instituto de Investigaciones-FCS-UBA, Buenos 
Aires.

Bachelard, G.
	 1973	 Epistemología. Traducido por E. Posa. Compilado por 

D. Lecourt. Anagrama, Barcelona.
Berdichewski, B.
	 2004	 Alejandro Lipschutz: su visión Indigenista y Antropológica. 

UCSH, Santiago.
Boas, F.
	 1987 [1929] Anthropology and Modern Life. Dover Publications, 

New York.
Bonfil Batalla, G.
	 1972	 El concepto de indio en América: una categoría de 

la situación colonial. Anales de Antropología 9: 105-124. 
UNAM, México.

Bourdieu, P; Chamboredon, J-C y Passeron, J-C.
	 2002	 El Oficio del Sociólogo. Traducido por F. Azcurra. 

Siglo XXI, Buenos Aires.
Bunge, M.
	 2000	 La Investigación Científica: su Estrategia y su Filosofía. 

Siglo XXI, México.
Castoriadis, C.
	 1993	 La Institución Imaginaria de la Sociedad. Traducido 

por A. Vicens Tusquets, Buenos Aires.
Chiappe, C.
	 2014a	 Política Desarrollista y Estudios Andinos en Chile 

(1960-1973). Tesis de licenciatura, FFyL, UBA, Buenos 
Aires. Director: Carlos Zanolli.

Chiappe, C.
	 2014b	 Entrevista al Dr. Mario Rivera. Universidad de 

Tarapacá. Arica, Chile.
Gadamer, H-G.
	 1988	 Verdad y Método. Traducido por M. Olasagasti. Sígueme, 

Salamanca.

Galdames Rosas, L.
	 2009	 Rómulo Cúneo-Vidal. Pionero de la etnohistoria andina. 

Chungara 41 (1): 45-49.
Galdames Rosas, L. y Ruz Zagal, R.
	 2010	 La Junta de Adelanto de Arica y John V. Murra. Dos 

lecturas sobre el desarrollo andino en el norte de Chile. 
Chungara 42 (1): 257-270.

Godelier, M.
	 1978 [1968] Las Sociedades Precapitalistas. Traducido por 

L. Amador. Quinto Sol, México.
Gunderman, H. y González, H.
	 2009	 Sociedades indígenas y conocimiento antropológico. 

Aymaras y atacameños de los siglos XIX y XX. Chungara 41 
(1): 113-164.

Hidalgo, J.
	 2013	 Historia de los pueblos andinos de Arica, Tarapacá y 

Atacama. En Los Estudios Andinos hoy. Práctica Intelectual 
y Estrategias de Investigación, compilado por C. Zanolli 
et al., pp. 243-276. Prohistoria, Rosario.

Jara, Á.
	 1971 [1961] Guerra y Sociedad en Chile. Universitaria, Santiago.
Klimovski, G.
	 1997	 Las Desventuras del Conocimiento Científico. A-Z, 

Buenos Aires.
Lipschutz, A.
	 1937	 Indoamericanismo y Raza India. Nascimento, Santiago.
Malinowski, B.
	 2000 [1922] Los Argonautas del Pacífico Occidental. Traducido 

por A. Desmonts. Altaya, Barcelona.
Marí, E.
	 1991	 Ciencia y ética: el modelo de la ciencia martillo. Doxa 

10: 319-327.
Mariátegui, J.C.
	 2007 [1928] Siete Ensayos de Interpretación de la Realidad 

Peruana. Minerva, Lima.
Martínez, J.L.
	 2004	 Reseña bibliográfica. Historia Andina en Chile, Jorge 

Hidalgo L., Universitaria, Santiago, 2004, pp. 705. Chungara 
36 (2): 525-534.



297Imaginarios en pugna. La politización del campo de los estudios andinos en el período…

Medina, J.
	 1882	 Los Aboríjenes de Chile. Gutenberg, Santiago.
Menéndez, E.
	 2000	 La parte Negada de la Cultura. Bellatierra, Barcelona.
Núñez, L.
	 2013	 Sobre los comienzos de los estudios andinos y sus avances 

actuales en el norte de Chile. En Los Estudios Andinos hoy. 
Práctica Intelectual y Estrategias de Investigación, compilado 
por C. Zanolli et al., pp. 79-122. Prohistoria, Rosario.

Palestini, S.; Ramos, C. y Canales, A.
	 2010	 La producción de conocimiento antropológico social 

en Chile. Postransición: Discontinuidades del pasado y 
debilidades presentes. Estudios Atacameños 39: 101-120.

Rivera, M.
	 1973a	 A manera de introducción: Hacia una política de 

desarrollo integral del Departamento de Arica. Chungara 
1-2: 11-16.

Rivera, M.
	 1973b	Bases para planificar la investigación antropológica-

arqueológica en el Norte Grande Chileno. Chungara 1-2: 39-48.
Stavenhagen, R.
	 1975	 Siete tesis equivocadas sobre América latina. En F. 

Feder (compil.) La lucha de clases en el campo: 37-53. 
FCE, México.

Stern, S.
	 1982	 Los pueblos Indígenas del Perú y el Desafío de la 

Conquista Española. Alianza, Madrid.
Steward, J.
	 1955	 Theory of Culture Change: The Methodology of 

Multilinear Evolution. Urbana-University of Illinois Press, 
Champaign.

Stocking, G.
	 2002	 Delimitando la antropología: Reflexiones históricas 

acerca de las fronteras de una disciplina sin fronteras. 
Revista de Antropología Social 11: 11-38. UCM, Madrid.

Taberna Gallegos, F. y Comisión Organizadora del I Congreso 
del Hombre Andino.
	 1996 [1973] “El rol de la sociedad andina y el tránsito al 

socialismo”. En B. Guerrero (ed.) Homenaje a Freddy 
Taberna G. Escritos sobre la sociedad aymara del norte 
grande de Chile: 47-65. CREAR-El Jote Errante, Iquique.

Valcárcel, L.
	 1927	 Tempestad en los Andes. Minerva, Lima.
Varsavsky, O.
	 1969	 Ciencia, Política y Cientificismo. CEAL, Buenos Aires.
Weber, M.
	 2002 [1922] Economía y Sociedad. Traducido por J. Medina 

Echavarría et al. FCE, Madrid.




