
Nº 48, 2015. Páginas 31-40

Diálogo Andino

LOS CAMPESINOS DE AYACUCHO Y LA GUERRA DEL 
PACÍFICO: REFLEXIONES DESDE (Y SOBRE) LA TEORÍA 

DE LOS ESTUDIOS SUBALTERNOS

AYACUCHO PEASANTS AND THE PACIFIC WAR: REFLECTIONS 
FROM (Y ON) THE SUBALTERN STUDIES THEORY

Nelson Pereyra Chávez*

La teoría de los estudios subalternos aparece como la más acorde para el estudio de las experiencias políticas de los campesinos, 
aunque muchos de sus enunciados no resultan novedosos en la historiografía relativo a los países andinos. A partir de tal referente 
teórico, el presente artículo intenta estudiar la participación de los campesinos de la región de Ayacucho (en la sierra sur central del 
Perú) en la guerra del Pacífico, tomando en cuenta las variables de la recurrencia judicial y la memoria decimonónicas. Propone 
que dicha participación condensó intereses, expectativas, discursos y representaciones de etapas previas, que tienen que ver con 
la relación entre campesinos y Estado republicano a raíz de los reclamos por la posesión de las tierras.
	 Palabras claves: Campesinos, guerra del Pacífico, estudios subalternos, gamonales, sociedad rural.

The theory of Subaltern Studies appears as the more appropriate for the study of the political experiences of peasants, although 
many of his statements are not novel in the historiography of the Andean Countries. This article studies the involvement of Ayacucho 
peasants (in the south-central highlands of Peru) in the Pacific War in the 19th century, taking into account two variables: judicial 
recurrence and memory. From that theoretical reference, it proposes that such participation condensed interests, expectations, 
speechs and representations of preceding stages, which were relationed with the conexion between peasants and Republican State, 
following claims for possession of land.
	 Key words: Peasants, the Pacific War, Subaltern Studies, landowner, Rural Society.

*	  Universidad Nacional de San Cristóbal de Huamanga, Ayacucho, Perú. Correo electrónico: nelsonernesto@hotmail.com

Recibido: 18 de diciembre de 2014. Aceptado: 8 de abril de 2015.

Introducción

La teoría de los estudios subalternos, formu-
lada en Inglaterra a fines de la década de 1970 por 
intelectuales indios (como R. Guha, P. Chatterjee, 
D. Chakrabarty o S. Amin) que estaban interesados 
en repensar la experiencia poscolonial de su país, se 
ha convertido en el referente teórico para el estudio 
de los sectores populares, ya que pretende restituir 
a los subalternos su condición de agentes plurales y 
descentrados y ponerlos en escena como los princi-
pales protagonistas de las realidades poscoloniales.

Tomando en cuenta sus proposiciones teóricas y 
método, en el presente artículo se pretende estudiar 
la participación de los campesinos de Ayacucho en 
la guerra del Pacífico (1879-1883) y en las décadas 
previas al conflicto, para constatar las posibilidades 
y limitaciones de dicha teoría y ofrecer nuevas 
perspectivas al análisis de la política campesina.

Es importante precisar que las reflexiones ofre-
cidas no parten de un punto cero. Al contrario, en la 
historiografía peruana existen trabajos acerca de la 

participación campesina en la guerra del Pacífico. 
En efecto, los historiadores N. Manrique (1981) y 
F. Mallon (2003) señalaron que la ocupación de la 
sierra central peruana por el ejército chileno generó 
un nacionalismo sui generis entre los campesinos, 
quienes se representaron como peruanos y com-
batieron a los chilenos. Pero dicho nacionalismo 
apareció en un territorio particular, donde aquellos, 
en permanente tensión con los hacendados, espe-
cializaron su producción y la dirigieron al mercado.

Ambos aportaron al conocimiento histórico al 
revelar que la participación campesina en el conflicto 
condensó intereses, expectativas y representacio-
nes, y no fue una mera respuesta espasmódica a la 
presencia de tropas extranjeras o a las relaciones 
de dominación. Siguiendo esta línea y en el marco 
de la teoría de los estudios subalternos, en el pre-
sente artículo se propone que la movilización de 
los campesinos de Ayacucho contra las fuerzas 
chilenas fue el corolario de una agencia campesina 
que se desarrolló a lo largo del siglo XIX y que 
sintetiza la reinterpretación de un orden social 



Nelson E. Pereyra Chávez32

marginal, con sus prácticas y discursos alternativos 
y contrahegemónicos.

El área de estudio es la región de Ayacucho: 
un espacio de aproximadamente 47.842,23 km2, 
ubicado en la sierra sur central del Perú, estructurado 
a partir de capas sedimentadas de reconfiguración 
administrativo-territorial que vienen desde tiempos 
prehispánicos. Conformado en el siglo XIX por siete 
provincias (Andahuaylas, Cangallo, Huamanga, 
Huanta, La Mar, Lucanas y Parinacochas), poseía 
una población mayoritariamente campesina. En 
efecto, en 1827 el departamento de Ayacucho tenía 
121.776 habitantes, con 69 por ciento de habitantes 
indígenas. En 1850 tenía 130.070 habitantes y en 
1876 contaba con 198.315 habitantes, de ellos 
el 72 por ciento eran campesinos (Bonilla 1987, 
Gootenberg 1995).

Una (breve) mirada a la teoría
de los estudios subalternos

Una de las propuestas centrales de la teoría 
de los estudios subalternos es la de restituir a los 
subalternos su condición de agentes plurales y 
descentrados. En su célebre ensayo, la crítica lite-
raria G. Ch. Spivak (2003) define a los subalternos 
como personas que se encuentran en una situación 
de inferioridad por participar de la subalternidad, 
siendo esta última una forma de opresión simbólica 
y epistémica que ocurre especialmente en sistemas 
poscoloniales. En medio de la opresión, ellos no 
pueden expresarse ni valerse por sí mismos; tienen 
que hablar por medio de los que dicen representarlos, 
convirtiéndose en “significados sin significantes” 
(Silva Santisteban 2006: 136).

La teoría de los estudios subalternos no pretende 
hablar en nombre de los subalternos; al contrario, 
busca su misma representación como principales 
protagonistas de las realidades poscoloniales, ya 
que pueden plantear y desarrollar su propia agencia 
histórica de forma muy particular, sin involucrarse 
en la contingencia de las élites (Guha 1997). Dicha 
agencia manifiesta una pluralidad de voluntades 
que se entrecruzan y entremezclan con referentes 
culturales y simbólicos, tal vez “tradicionales”, 
religiosos o “sobrenaturales”, pero de ningún 
modo “arcaicos”. Además, al ser puesta como 
particular, cultural y heterogénea, se acerca a los 
glocalismos que, en las actuales circunstancias, 
“traducen” (recrean) la contingencia uniformadora 
de la globalización.

Esta definición lleva a la teoría a cuestionar 
también la noción moderna de nación y plantear 
otro método para aprehender la voz de los sub-
alternos. Respecto de lo primero, el crítico H.K. 
Bhabha y el historiador P. Chatterjee señalan que 
las sociedades no occidentales aportaron algo de 
imaginación en la construcción de las naciones. 
Este último agrega que los subalternos constru-
yeron sus propias comunidades nacionales en 
forma paralela a las élites, a partir de elementos 
“espirituales” que generaron consensos y resig-
nificaron los “formatos” modulares occidentales. 
Dichas comunidades, además, se transformaron en 
espacios “para la política de los subalternos […] 
a partir del cual existe la necesidad de negociar 
acuerdos” (Chatterjee 2007: 101).

En cuanto al método, la teoría cuestiona la noción 
de contingencia ineludible del tiempo histórico y el 
empleo del modelo secuencial. Postula la existen-
cia de múltiples y disímiles tiempos enmarañados 
a modo de un nudo. Propone, además, separar el 
hecho histórico de la concatenación de secuencias 
que forman la contingencia, para aprehenderlo en 
aislamiento o en fragmentación total y así encontrar 
precisamente la voz plural del agente subalterno o 
representar “los pequeños dramas y los sutiles detalles 
que caracterizan a la vida social, especialmente en 
sus recovecos más soterrados” (Guha 1999: 52).

Si bien el método intenta rescatar los signos 
de los mismos subalternos, finalmente consolida el 
empleo de la hermenéutica en la Historia. En efecto, 
la decodificación de los signos de los subalternos, 
inscritos en los documentos, no forma parte de una 
única estrategia deconstruccionista de la textualidad. 
Al contrario, contiene procedimientos interpretativos 
que intentan obtener descripciones precisas centradas 
en el sentido que los mismos actores adjudican a sus 
actos. Forman parte de la antropología interpretativa 
de C. Geertz, que busca desentrañar estructuras de 
significación variada, extrañas, irregulares, no explí-
citas y que deben ser captadas y explicitadas luego 
(2003: 24). Y en nuestro caso, doblemente irregula-
res, porque provienen de los estratos más bajos de 
la sociedad y están plasmados en documentos en la 
mayoría de los casos elaborados por otros.

En la historiografía peruana son F. Mallon 
(2003) y M. Thurner (2006) quienes han recurrido 
a la teoría de los estudios subalternos para estudiar 
la cultura política de los campesinos de Huaylas y 
Junín, afectados por la guerra del Pacífico. Ambos 
sugieren que estos pobladores dialogaron con el 



33Los campesinos de Ayacucho y la guerra del Pacífico: reflexiones desde (y sobre) la teoría…

Estado mediante sus propias “comunidades republi-
canas” dinámicas, heterogéneas, contrahegemónicas, 
conflictivas y también negociadoras. Esta negocia-
ción es para Thurner un “pacto republicano” que 
articulaba a la comunidad con el Estado. Y dicho 
pacto no es otra cosa que el “pacto tributario”: una 
forma de reciprocidad en donde el Estado cobraba 
la contribución indígena y los campesinos lograban 
la protección de sus tierras. El modelo del “pacto 
tributario”, originalmente suscrito por T. Platt en 
su investigación acerca de los ayllus de Potosí, ha 
sido reproducido por los historiadores peruanos 
para estudiar la articulación de las comunidades 
campesinas (Contreras 1989) o la burocracia regional 
del Estado republicano (Peralta 1991).

Ante tal panorama, vale explorar otras formas de 
articulación campesina, que van más allá del pacto 
tributario y grafican su agencia en el discurrir del 
siglo XIX o en la etapa de la guerra del Pacífico. 
La experiencia de los campesinos decimonónicos 
de Ayacucho acude en ayuda nuestra.

Los campesinos de Ayacucho  
en el siglo XIX

La guerra toca las puertas de la región

La guerra del Pacífico, que empezó en el extremo 
meridional del Perú con las campañas marítima y 
terrestre, no fue desconocida por los campesinos aya-
cuchanos. Ellos, al inicio del conflicto, colaboraron 
con víveres, dinero y combatientes; p.ej., en 1880 
los “vecinos notables” y campesinos del distrito de 
Huamanguilla (provincia de Huanta) enviaron una 
columna de campesinos para la defensa de Lima 
(Del Pino 1994: 6).

Cuando en enero de 1881 el ejército chileno 
ocupó Lima, la guerra tocó las puertas de la región. 
El dictador Nicolás de Piérola se retiró a la sierra e 
instaló la Asamblea Nacional en Ayacucho. Mientras 
tanto, el general Andrés A. Cáceres empezó a or-
ganizar la resistencia de la Breña con el concurso 
de terratenientes, campesinos y guerrilleros de 
Huancayo, Huancavelica y Huanta, logrando man-
tener el control político y militar de la sierra central 
peruana entre 1882 y 1883. Sin embargo, las fuerzas 
de la resistencia fueron finalmente derrotadas en la 
batalla de Huamachuco, el 10 de julio de 1883, en 
medio de una nueva circunstancia política: cuando 
el hacendado cajamarquino Miguel Iglesias propuso 
la paz con Chile con cesión territorial.

Luego de la batalla, Cáceres se retiró a Ayacucho 
y Andahuaylas con la intención de formar un 
nuevo ejército, siendo perseguido por las fuerzas 
del coronel Martiniano Urriola, que salieron de 
Huancayo y en su recorrido pasaron por los pueblos 
de Acobamba, Marcas y Huanta hasta llegar a la 
ciudad de Ayacucho, siendo hostilizados por guerri-
lleros campesinos comandados por el terrateniente 
y líder cacerista Miguel Lazón. El corresponsal del 
periódico El Mercurio de Valparaíso, quien acom-
pañó a Urriola en su expedición a Ayacucho, refiere 
que la tropa chilena avanzaba “haciendo retroceder 
a los montoneros que en grueso número y armados 
de fusiles, hondas y lanzas pretendían estorbarles 
el paso” (citado en Del Pino 1955: 70). Al ocupar 
el pueblo de Huanta el 27 de setiembre de 1883, 
fue recibida por el alcalde Manuel Quirosongo y 
un grupo de terratenientes y “vecinos notables” 
que prefirió colocarse bajo el manto protector de 
los extranjeros.

Los chilenos ocuparon la ciudad de Ayacucho 
el 1º de octubre de 1883, “sin disparar ni un tiro de 
fusil porque no había ni un solo hombre dispuesto 
a oponer resistencia al paso del conquistador” 
(Cavero 1953: 255). Debido a la carencia de víveres 
y forraje, emprendieron la retirada al norte, pasando 
nuevamente por Huanta y siendo otra vez atacados 
por las guerrillas.

La presencia de las tropas chilenas en el te-
rritorio de Ayacucho ocasionó la polarización de 
la sociedad regional y la reaparición de tensiones 
sociales. Los campesinos de Huanta combatieron a 
los chilenos en alianza con un grupo de hacendados 
partidarios de Cáceres, mientras que la otra facción 
de terratenientes de esta provincia, junto con ha-
cendados y campesinos de Huamanga y Cangallo, 
no opusieron resistencia a los invasores. En junio 
de 1882, en el pueblo de Concepción (provincia de 
Cangallo), la hacendada de Paccomarca y su esposo 
el gobernador Manuel Pacheco fueron atacados por 
una turba de más de 30 personas porque obligaban 
a la población a organizarse para enfrentar a los chi-
lenos (Archivo Regional de Ayacucho, en adelante 
ARAy, Corte Superior de Justicia, 1882, leg. 245, 
s/FF). ¿Por qué tales actitudes divergentes? ¿Acaso 
tienen que ver con la experiencia histórica previa?

Conflictos y estrategias de comunalización

La movilización de los campesinos de Ayacucho 
a favor y en contra de la resistencia fue el corolario 



Nelson E. Pereyra Chávez34

de acciones y estrategias decimonónicas, usadas 
para acudir a la justicia del Estado y defender la 
posesión de sus tierras, que se complementaron 
con discursos y representaciones cuestionadoras 
del poder hegemónico de los terratenientes.

La estructura rural de la región de Ayacucho 
devela la existencia de medianas y pequeñas propie-
dades detentadas por criollos mestizos y campesinos. 
En efecto, en la provincia de Huamanga existían 173 
haciendas y 20 hatos ganaderos, según el padrón de 
contribuyentes de 1826. En las norteñas provincias 
de Huanta y La Mar los padrones de 1869-1879 
registran la cantidad de 249 propiedades y 47 ha-
ciendas orientadas al cultivo de caña y producción 
de aguardiente. Hacia el sur, en el extenso territorio 
de Cangallo, había 31 haciendas productoras de 
gramíneas y caña y 131 hatos de ganado. Y más 
al sur, en las lejanas jurisdicciones de Lucanas y 
Parinacochas, existían más de 500 predios rurales, 
entre haciendas y chacras, orientadas al cultivo de 
alfalfa y a la producción agropecuaria.

Aunque las relaciones laborales reposaban en 
el alquiler de la hacienda a colonos que se hacían 
cargo de la producción y además trabajaban como 
sirvientes de los hacendados, a menudo estos 
contrataban a peones campesinos a cambio de un 
jornal. Es el caso de José Palomino, gobernador de 
Tambillo y arrendatario de la hacienda de Yanamilla, 
quien en 1840 “se sirvió de Mariano N., residente 
en Tambillo, por cuatro días por una peseta diaria 
que le daba […] y de cuantos concurren voluntaria-
mente porque les paga religiosamente sus hornales 
[sic]” (ARAy, Juzgado de Primera Instancia, 1840, 
leg. 46, c. 920, f. 6r).

En medio de este mar de propiedades, subsistían 
las tierras de los campesinos, también arrendadas, 
pero a locadores criollos y mestizos; p. ej. El fundo 
de Sapsi, ubicado en el distrito de Huamanguilla 
(Huanta), que fue alquilado por los alcaldes, regi-
dores y alguaciles de la comunidad a Domingo Oré 
“por tiempo de nueve años, cinco forzosos y cuatro 
voluntarios” (ARAy, Juzgado de Primera Instancia, 
1843, leg. 18, c. 341, f. 1v).

Estas haciendas se formaron entre los siglos XVI 
y XVII, con las composiciones de tierras que 
fomentaron la aparición de la propiedad privada. 
Más adelante fueron afectadas por las disposicio-
nes agrarias de los reyes borbones, que pretendían 
desamortizar y parcelar las tierras de corporaciones, 
pueblos, mayorazgos y comunes para consolidar la 
propiedad privada, pero manteniendo la cooperación 

entre productores (Jacobsen 1991: 33). Estas dispo-
siciones ocasionaron en la región la fragmentación 
de la propiedad. En efecto, los documentos de fines 
del siglo XVIII e inicios del XIX revelan la aparición 
de numerosos predios rurales, concomitantes con 
situaciones y conflictos de herencias y sucesiones, 
y legitimados por la autoridad colonial mediante 
nuevas composiciones de tierras. Es el caso de los 
predios de Francisco Meneses, “ciudadano de la 
villa de Huanta”, quien en su testamento alegó tener 
unas tierras llamadas Comunpampa, “compuestas 
con el rey por ante el gobernador subdelegado don 
Bernardino Estevanes de Cevallos” en mayo de 
1815, en la cantidad de 150 pesos (ARAy, Corte 
Superior de Justicia, 1850, leg. 16, f. 2r).

Más adelante, con la ley agraria liberal de 1828 
(que desamortizaba las tierras comunales a beneficio 
de los indios y mestizos que las usufructuaban), 
se acentuaron las disputas por la tierra, porque la 
norma propició la aparición de un débil mercado 
de tierras (pese a que prohibía el intercambio libre 
de predios entre los nuevos propietarios que eran 
analfabetos) o, peor aún, alentó la usurpación de 
tierras de los campesinos (Jacobsen 2013: 210). 
En efecto, la estadística revela el incremento de 
la curva de conflictos judiciales que involucran a 
comunidades campesinas entre 1833 y 1855, para 
luego caer abruptamente y recuperarse tras la guerra 
del Pacífico. En dicha curva se hallan juicios inter-
comunales por tierras, quejas contra autoridades, 
demandas por tributos, litigios entre comunidades y 
haciendas, pleitos entre comunidades y curas, casos 
de abigeato y otros similares (Urrutia 2014: 215).

Aunque tal nivel de conflictividad presenta 
matices de acuerdo con la ubicación geográfica 
de las comunidades, no niega el impacto de la ley 
agraria de 1828 en la estructura de la propiedad 
rural y el interés de los campesinos por preservar 
su acceso a los recursos con la intervención del 
Estado republicano.

Un caso interesante es el largo juicio entre 
los campesinos de Quinua (en la provincia de 
Huamanga) y la hacendada Isabel Aedo por las 
tierras de Ahuaccollay. En 1850 el apoderado de 
los campesinos Cipriano de Valdivia demandó a 
la hacendada por haberse apropiado del predio sin 
otro instrumento que el testamento de su difunto 
esposo Pedro Castro y Coronado, que –según el 
demandante– ratificaba la propiedad campesina de 
la tierra y la condición de arrendatarios de Castro 
y Aedo. En su defensa, el abogado Ambrosio de 



35Los campesinos de Ayacucho y la guerra del Pacífico: reflexiones desde (y sobre) la teoría…

Rivera pidió tomar en cuenta a Francisco Coronado, 
sobrino y legatario del finado Castro, quien –según 
el letrado– era el verdadero propietario del predio.

Tras escuchar a las partes, el Juez de Primera 
Instancia de las provincias de Huamanga, Huanta 
y Cangallo sentenció a favor de los campesinos 
de Quinua. Combinando las Leyes de Indias y la 
norma agraria de 1828, dispuso que la demandada 
“restituya las tierras a la indicada comunidad” y 
pague la deuda por el canon conductivo de 10 años. 
Agregó lo siguiente:

Tercero, que la constitución de censo reser-
vativo requiere propiedad y pleno dominio 
del que lo constituye y las comunidades de 
los pueblos, ni por las Leyes de Indias, ni 
por las ordenanzas del Perú, han tenido esa 
propiedad y pleno dominio en las tierras 
de la naturaleza de Ahuaccollay, resultando 
inoficiosas y negatorias las pruebas produ-
cidas por la demanda, por recibos que no 
han tenido ni han podido tener existencia 
[…] ante la Ley patria de veintisiete de 
marzo de mil ochocientos veintiocho, que 
declara propiedad de indios y mestizos 
de las tierras que entonces alegaban por 
repartos o sin contradicciones, exceptúa 
de este derecho a los que ocupaban tierras 
por razones de oficio. Cuarto, que por lo 
expuesto, siendo las comunidades meras 
usufructuarias de las tierras que ocupaban, 
no han podido transferir más que esta regalía 
precaria a don Pedro Castro Coronado o 
sus ascendientes (ARAy, Corte Superior 
de Justicia, 1850, leg. 17., ff. 61v-62r).

El juez reconoció la situación real de unas 
tierras comunales originadas en un repartimiento 
colonial. En efecto, la hacienda Ahuaccollay estaba 
integrada por varias propiedades, cuyos ocupantes 
tenían derecho a una “acción” (Diez 1998: 72). Sin 
embargo, evitó definir explícitamente su carácter de 
propiedad para no parcelar la tierra o no propiciar 
la formación de pequeñas propiedades privadas. 
Al contrario, insistió en mantener la propiedad 
colectiva “por razón de tributos o contribución”; es 
decir, para que los campesinos renovasen su pacto 
tributario con el Estado (ARAy, Corte Superior de 
Justicia, 1850, leg. 17, f. 161v).

Por supuesto que esta sentencia fue cuestionada 
por el abogado de Aedo, porque consideraba a los 

campesinos como propietarios y usufructuarios a 
la vez. Con la apelación, el juicio se prolongó y las 
partes se enfrascaron en una contienda con “instru-
mentos históricos” para intentar probar, cada cual, 
su respectivo punto de vista. Doce años después, el 
caso fue solucionado cuando el nuevo apoderado de 
los campesinos, Bartolomé Galván, y el hijo de doña 
Isabel, Ambrosio Aedo, conciliaron y decidieron que 
“continuará poseyendo la parte demandada los fundos 
litigados de Ahuaccollay, con solo la condición de 
saldar los censos devengados […]” (ARAy, Corte 
Superior de Justicia, 1862, leg. 34, f. 21r).

Como se mencionó antes, el Juez de Primera 
Instancia con su sentencia legitimó un hecho fáctico: 
la existencia de varios “accionistas” campesinos, 
usufructuarios de parcelas dentro de los límites de 
la propiedad comunal. Un juicio adicional por las 
parcelas de Usvicancha y Antayccacca, que empezó 
en 1856, ayuda a ilustrar esta estructura.

En aquel año, el apoderado de los campesinos, 
Cipriano de Valdivia, interpuso otra demanda contra 
Isabel Aedo por usurpar los mencionados predios. 
El abogado de la demandada retrucó, indicando 
que la demanda no fue interpuesta por aquel, sino 
por un campesino llamado Lorenzo Ayme y que los 
terrenos no formaban parte de las posesiones del 
común de Quinua, sino de una loma llamada también 
Antayccacca, que era propiedad particular de Aedo. 
Valdivia afirmó que Uviscancha y Antayccacca 
eran una “acción” en propiedad comunal, que 
habían sido adquiridos hace dos siglos por Agustín 
Vilca, el lejano ascendiente de los hermanos María, 
Francisco y José Ayme, sus actuales reclamantes. 
El juez revalidó este alegato al confirmar la acción 
de Uviscancha y Antayccacca como perteneciente 
a la hacienda de Ahuaccollay, en litigio entre los 
campesinos de Quinua y la hacendada Aedo.

El caso grafica el impacto de la legislación 
republicana en la estructura agraria de Ayacucho. 
Además, devela la intervención del Estado en 
las disputas entre hacendados y campesinos, no 
siempre inclinando la balanza de la justicia a favor 
de los primeros. Ello resulta revelador, ya que en 
el siglo XIX los jueces eran, en la mayoría de los 
casos, los mismos hacendados denunciados. Es que 
el caso sugiere abandonar la canónica definición 
del Estado, como asociación controlada por los 
grupos dominantes o que monopoliza el uso de la 
violencia, para buscar otro concepto que incluya 
distintas dimensiones, como los sectores populares 
o la misma cotidianeidad.



Nelson E. Pereyra Chávez36

La formación cotidiana del Estado

Dicho concepto es el de formación cotidiana 
del Estado, que alude a las prácticas y discursos que 
emplea el Estado para regular en la cotidianeidad 
la vida de sus ciudadanos y definir la identidad de 
sus subordinados (Joseph y Nugent 2002: 31-52). 
Dichas prácticas y discursos son transmitidos por la 
administración cotidiana, los rituales y los medios 
de comunicación a los ciudadanos que se hallan en 
el extremo opuesto de la cadena de relaciones y se 
han convertido en el objeto de poder del Estado 
(Nugent y Alonso 2002: 176).

Normas como las disposiciones agrarias de 1828 
conformaron aquellas prácticas y discursos estatales. 
En la práctica consolidaron entre los campesinos la 
noción de propiedad y sirvieron para que reclamasen 
la posesión de la tierra y legitimasen su usufructo 
individual. En 1872, p. ej., los campesinos del pago 
de Chihua (en Huanta) demandaron al hacendado 
Fidel Zagastizábal, con la ley agraria en la mano, 
por haberse apropiado de sus tierras (ARAy, Corte 
Superior de Justicia, 1872, leg. 52, ff. 33r-34r). 
Es que dichas normas fueron conocidas por los 
habitantes de la zona rural. Llegaron a localidades 
tan lejanas como Quinua o Chihua con el equipaje 
de comerciantes y arrieros, que intecambiaban 
bienes de pueblo en pueblo, o con el portafolio 
de “agentes pleitos” que recorrían el interior de la 
región buscando patrocinados y casos por litigar.

Estas normas, socializadas entre campesinos 
en la rutina cotidiana, inspiraron pleitos judiciales 
con los hacendados, que en la mayoría de las veces 
fueron emprendidos por los mismos campesinos 
con el nombramiento de un apoderado. Ocurrió 
con los pobladores de Quinua, quienes en 1858 
discutieron en cabildo abierto la designación de 
Marcos Carrera como su apoderado en el largo juicio 
contra la hacendada Aedo (ARAy, Corte Superior 
de Justicia, 1858, leg. 28, f. 38v).

Luego de designar al apoderado y presentar 
la demanda, los campesinos empezaban a recorrer 
los laberintos de la justicia formal del Estado 
republicano, participando de un prolongado ritual 
conjuntamente con abogados, jueces, fiscales y 
procuradores, que asumían particulares roles per-
formativos. Basta con recordar que el juicio entre 
los campesinos de Quinua e Isabel Aedo duró 12 
años y tuvo varias fases. Empezó en un Juzgado 
de Primera Instancia con la denuncia y alegatos de 
ambas partes; siguió con un deslinde in situ; subió 

a una instancia superior; regresó al Juzgado de 
Primera Instancia y culminó con una conciliación 
parcialmente aceptada por una de las partes.

Con normas y juicios el Estado reprodujo en 
la cotidianeidad discursos y prácticas ordenantes 
de las acciones de hacendados y campesinos. Al 
mismo tiempo, permitió dentro de su marco cultural 
y discursivo reclamos y enunciados de ambos actores 
sociales y especialmente de campesinos tendientes a 
legitimar la propiedad. No obstante, la mayoría de las 
veces los denunciados y encargados de hacer justicia 
fueron los mismos hacendados, conformantes de un 
sistema gamonal que transformaba la forma cotidiana 
del Estado en una actuación ambigua o marginal.

El gamonalismo en Ayacucho

Con gamonalismo se designa a una forma de 
poder local personalizada, que reposaba en el acceso 
de ciertos individuos a los recursos, en el control 
que ejercían sobre las instituciones estatales y en 
el uso de la violencia a su favor (Poole 2009: 608). 
Sin embargo, dicha imagen va asociada a la re-
presentación que las élites regionales elaboraron 
respecto de los gamonales: la de mestizos que se 
convirtieron en hacendado por medio del fraude y 
del engaño y que carecían de los valores morales de 
la decencia y el respeto (De la Cadena 2004: 99), 
representación que además ha sido reproducida por 
la literatura historiográfica (Burga y Flores Galindo 
1990, Manrique 1988).

Dicha imagen debe ser usada con cautela, 
desde el punto de vista de la evidencia empírica y 
teniendo en cuenta que el Estado se reprodujo en 
el interior del país mediante formas discursivas, 
normas y símbolos que llegaron hasta la población 
campesina en medio de reclamos judiciales, como 
acabamos de ver. En tal sentido, se debe precisar 
cómo esta reproducción cotidiana del Estado empata 
o se contradice con el gamonalismo imperante.

El gamonalismo apareció en Ayacucho con 
aquellas dinámicas de apropiación de la tierra 
mencionadas anteriormente y gravitó en el uso de 
la violencia hacia los campesinos. A menudo, los 
gamonales eran también autoridades estatales. Es 
el caso del mencionado José Palomino, gobernador 
del distrito de Tambillo y arrendatario de la hacienda 
de Yanamilla, quien en 1840 fue denunciado por el 
alcalde auxiliar José Cancho por haberlo despedido 
y por azotar a sus alguaciles Isidro Anaya y Melchor 
Rojas, “por el mismo delito de no haber estado a 



37Los campesinos de Ayacucho y la guerra del Pacífico: reflexiones desde (y sobre) la teoría…

todas horas en su casa a prestar los servicios do-
mésticos” (ARAy, Juzgado de Primera Instancia, 
1840, leg. 46, c. 920, f. 1v). El acusado sostuvo 
que depuso a Cancho por no haberle entregado la 
contribución que recolectó como alcalde auxiliar 
y ayudante del gobernador.

Los denunciantes por propia voluntad llevaron 
el caso ante un Poder Judicial que administra justicia 
a nombre del Estado peruano, pese a que los jueces 
eran los mismos gamonales. Así, los acusados se 
convirtieron en “juez y parte” al desarrollar una 
“justicia marginal”; es decir, prácticas que com-
binan marcos teóricos legales con procedimientos 
extralegales, la justicia pública con la justicia pri-
vada. En el Perú, lamentablemente dichas prácticas 
coincidían (y coinciden todavía) con las poblaciones 
que se hallan físicamente alejadas de la capital de 
la República o de los centros de poder económico 
(Poole 2009: 608).

Por ser las únicas existentes y por estar legi-
timadas por el Estado, dichas prácticas de justicia 
marginal fueron aceptadas por la población, pero a la 
vez negadas por poseer esa áurea de simultaneidad. 
Los demandados, al ser también administradores 
de justicia, se convertían en garantía y amenaza.

El caso de Palomino, citado líneas arriba, ayuda 
a clarificar esta percepción. Él, como autoridad del 
Estado, estaba encargado de recolectar el tributo, 
velar por el orden interno y reclutar mano de obra 
para las obras públicas. Además, debía resolver los 
pleitos por conflictos menores, como las pequeñas 
disputas intrafamiliares. Pero al mismo tiempo era 
hacendado y se apoderaba de la mano de obra y 
recursos del distrito para su beneficio.

Insistimos: los campesinos acudían volun-
tariamente a la justicia marginal del Estado para 
denunciar a los gamonales-autoridades, pese a que 
estos eran amenaza y garantía a la vez. En el caso 
que nos ocupa, Palomino fue sentenciado por el Juez 
de Primera Instancia, aunque apeló, la decisión y 
terminó dilatando el proceso.

Finalmente, el surgimiento del gamonalismo en 
la región de Ayacucho ocurrió precisamente cuando 
la estructura social fue modificada por la aparición 
de actores sociales beneficiados con el incremento 
del comercio de ganado y trigo, durante el boom 
del guano, y portadores de un discurso liberal que 
todavía no ha sido suficientemente estudiado (Del 
Pino 1993). Para la provincia de Huanta Patrick 
Husson (1992) constata la aparición de un nuevo 
grupo social de terratenientes mestizos que intentó 

acrecentar su capital en tierras y estatus, compitiendo 
con la antigua aristocracia local. Para ello contó 
con el apoyo de los campesinos. La competencia 
devino en una vendetta política que enfrentó a las 
dos familias rivales que alinearon ambas fuerzas 
sociales en pugna: los Arias, que reunieron a la 
antigua aristocracia venida a menos, y los Lazón, 
que eran los mestizos que pugnaban por materializar 
sus aspiraciones políticas y sociales. Fueron estos 
últimos los que enfrentaron a los chilenos durante la 
guerra del Pacífico, mientras los primeros pactaron 
con los extranjeros.

Las batallas por la memoria

La defensa campesina de la tierra activó un 
proceso en el que los recuerdos y narrativas del 
pasado fueron organizados por los mismos indivi-
duos en una “memoria emblemática” modelada y 
reforzada con diversos documentos extraídos del 
archivo comunal o de repositorios de notarios de 
Ayacucho, Huanta o San Miguel. Dicha memoria 
fue integrada al expediente judicial como prueba 
histórica y aparentemente irrefutable en la defensa 
de la tierra.

Ello ocurrió en el largo proceso judicial que 
enfrentó a los campesinos de Quinua con la hacen-
dada Isabel Aedo por las tierras de Ahuaccollay. En 
uno de sus alegatos, la demandada pidió ver un expe-
diente organizado en el siglo XVIII por los caciques 
Melchor Guayllasco y Pablo Guasaca sobre las tierras 
de Quinua, que contenía varios escritos: pedidos de 
Juan Camacachín y Rodrigo Paucartanqui (esposo 
de Magdalena Choquetinta) asociado a las tierras 
de Suso; denuncias contra el curaca Pablo Guasaca; 
descargos, balances, entre otros instrumentos.

Según la memoria de los campesinos, la pro-
piedad colectiva de las tierras de Ahuaccollay se 
remontaba a 1618, cuando Juan Camacachín, como 
yerno de Magdalena Choquetinta –hija del curaca 
Cristóbal Checa– demandó la posesión de las tierras 
de Suso. Sin embargo, Camacachín fue desmentido 
en aquella ocasión por el esposo de Choquetinta, 
Rodrigo Paucartanqui, quien no solo cuestionó su 
ascendencia forastera, sino mencionó lo siguiente:

[…] que las dichas tierras y chacra llama-
da Susso sobre que se litiga con el dicho 
Pedro Huamán Camacachi zapatero fueron 
y son de la dicha Magdalena Choquetinta, 
heredadas de su padre y abuelos desde el 



Nelson E. Pereyra Chávez38

tiempo del ynga porque se las dio el mismo 
ynga por ser como era criado suyo y guar-
daba a los pájaros y otras aves que el dicho 
ynga Ataguallpa tenía para su recreación 
y por esta probanza se las mandó dar y 
se las dio. Un casicho [sic], un cacique 
señor que el dicho ynga envió visitando 
esta tierra y por mandato del dicho ynga 
se les dio y adjudicó las dichas tierras de 
Suso y otras que tuvo a Halaca, abuelo de 
Magdalena Choquetinta, que al presente 
vive y heredó las dichas tierras de Suso. Y 
el dicho Halaca, que será gentil, se las dejó 
a su hijo Cristóbal Chuca padre de la dicha 
Magdalena y esto cosa de tiempo, porque 
como cacique principal se informó y está 
informado de todos los viejos antiguos que 
los saben y que después como hija legítima 
de Cristóbal Chuca las heredó el dicho su 
padre y esto responde (Ídem., f. 12r).

Aunque esta versión fue confirmada en su 
debido momento por el encomendero Pedro Díez 
de Rojas y por el principal del ayllu Hanansayocc 
Domingo Cóndor Víñac, no fue suficiente para que 
los campesinos del siglo XIX inclinaran la balanza 
de la justicia a su favor. Tuvieron que mencionar una 
impugnación de 1753 contra el cacique Pablo Guasaca 
por haber sido nombrado por el virrey Marqués de 
Villagarcía. Y acto seguido, trazaron una relación 
genealógica entre ellos, este jefe nativo, su padre 
Francisco Guasaca, su madre Rufina Guayllasco 
y su abuelo materno Blas Guayllasco, el cacique 
principal del ayllu.

Como se habrá notado, ninguna de estos 
nobles indígenas de la colonia guarda relación 
con el reclamo de los campesinos decimonónicos 
por la propiedad de Ahuaccollay. Al contrario, los 
escritos del expediente mencionan las tierras de 
Suso y en una sola circunstancia (1753) señalan 
indirectamente el predio en disputa con Aedo para 
certificar que en el siglo XVIII ya existía el censo a 
beneficio del cabildo de indígenas. Entonces, ¿por 
qué Isabel Aedo exigió a mediados del siglo XIX 
la exposición de estos instrumentos?

Los campesinos del siglo XIX, al valorar la 
antigüedad y originalidad de sus instrumentos 
formulaban una definición cultural de la disputa, 
en contraposición a la intencionalidad cuasilegal 
que Aedo y Coronado le conferían al proceso (La 
Serna, 2013: 257). Es decir, consideraban que las 

tierras de Suso y Ahuaccollay formaban una misma 
propiedad comunal simbólicamente asociada con 
aquellos caciques que eran considerados como los 
“ancestros” del grupo.

En efecto, en otro expediente elaborado por 
los campesinos de Quinua ya en el siglo XX a fin 
de lograr el reconocimiento de su comunidad por 
parte del Estado, se lee que los hermanos Suyro, 
herederos del cacique Pedro Suyro, solicitaron al 
juez visitador Gabriel Solano de Figueroa la com-
posición de las tierras de Suso en 1595 y luego el 
cacique Francisco Guasaca pidió amparo y posesión 
de dicho predio en 1724. A continuación, en otro 
escrito de 1725, el cacique Sebastián Pablo Guasaca 
escribió (o mando escribir) lo siguiente al virrey 
Marqués de Villagarcía:

Dice que a los indios de su comunidad se le 
repartieron desde el año de mil setecientos 
treinta y cinco las tierras y pastos y hatos 
nombrados Ñahuinpuquio, Mayguayuna, 
Pamparay, Yanacocha, Mojoncancha, 
Urgospampa [sic], Llanavilca, Putacca, 
chacras con sus hatos y mojones, y otras 
en Quecra y Suso y Toctocancha, hatos de 
vacas con sus pastos y mojones para cabras 
y ovejas […] que después por el año de se-
tecientos treinta y seis se confirió y mandó 
por cesión el señor doctor don Andrés de 
Villela, juez privativo y visitador de las tierras 
de aquellas provincias, en cuya virtud han 
estado en goce y posesión repartiéndolas 
continuamente a los indios para que las 
siembren y se mantengan y puedan cumplir 
las obligaciones y servicios personales de 
puentes, chasquis y otras funciones, como 
también la paga de rentas y tributos […] 
(Archivo de la Dirección Regional Agraria 
de Ayacucho, Huamanga 42, f. 67v. El 
resaltado es mío).

En la cita, Guasaca es aludido como descen-
diente de los primigenios jefes nativos del lugar: 
don Pedro Suyro y sus hijos, quienes (en el recuerdo 
campesino) lograron la posesión de la propiedad 
comunal. Aquel Pablo Guasaca y este Sebastián 
Pablo Guasaca son la misma persona: el cacique 
que existió en tiempos del virrey José Antonio de 
Mendoza, Marqués de Villagarcía (1735-1745). La 
mención de este gobernante actúa como punto de 
referencia para localizar el recuerdo en relación 



39Los campesinos de Ayacucho y la guerra del Pacífico: reflexiones desde (y sobre) la teoría…

con la tradición. De igual forma, la nominación de 
las tierras actúa como referencia para estructurar 
la posesión comunal y relacionar un hito con otro. 
El sitio de Urgospampa no viene a ser otro que 
Higospampa o Uviscancha; es decir, la loma que 
forma parte del predio de Ahuaccollay y por la que 
litigan Aedo y los Ayme. Por ello, la hacendad se 
interesa en observar los instrumentos de los cam-
pesinos demandantes.

Las memorias contienen una contraparte 
de silencios, que revela manejo de poder en la 
construcción de las narrativas del recuerdo, ya 
que se intenta encubrir aquello que no se quiere 
recordar o genera molestia y rechazo (Trouillot 
1995). En el caso, Aedo quiso silenciar el motivo 
que provocó tan extenso juicio: la invasión a los 
pastos de Antayccacca que hacia 1776 protagonizó 
su suegro, el cura Diego Castro, complementada 
con la apropiación que su marido Pedro Castro 
Coronado hizo de las tierras de Ahuaccollay y 
Uviscancha, convirtiendo a los Ayme en yanaconas 
de su nueva propiedad privada.

A modo de conclusión

La actuación política campesina, relacionada 
con su resistencia a los gamonales en el marco 
de la formación cotidiana del Estado, continuó 
cuando el territorio de la región se convirtió en un 
“apéndice” de la resistencia de la Breña. En efecto, 
aquellas estrategias políticas de emprendimiento 
no fueron obstáculo para que, p. ej., en Huanta o 
Quinua, donde existían pequeñas haciendas poseídas 
casi en igualdad de condiciones por gamonales y 
campesinos, estos últimos establecieran alianzas 
con una facción del grupo de poder local a fin de 
movilizarse en contra de los chilenos.

Dicho emprendimiento campesino contó además 
con la elaboración de una memoria, que logró 
congregar a los pobladores rurales en torno a la 
defensa de la tierra; es decir, estableció relaciones 
de solidaridad entre usufructuarios de un predio en 
común, actuó como catalizadora de las narrativas 
e intereses particulares y sirvió para definir las 
nociones de pertenencia a un colectivo y diferencia 
para con otro.

En tal sentido, los campesinos decimonónicos 
de Ayacucho no estructuraron una “comunidad 
republicana” alternativa u opuesta al Estado pos-
colonial, basada en la alteridad, la particularidad y 
la “tradicionalidad” como características centrales, 
como sugiere la teoría de los estudios subalternos. 
Al contrario, dialogaron y reprodujeron las pautas 
culturales del Estado, acudieron a las instancias 
judiciales estatales y hasta utilizaron su discurso 
de justicia oficial para pleitear con los gamonales y 
lograr el acceso a la tierra, pese a que estos últimos 
participaban como “amenaza y garantía” en las 
prácticas de justicia marginal.

Por supuesto que estos campesinos decimo-
nónicos no son subalternos. En ningún momento 
se hacen representar y, al contrario, insertan sus 
expectativas y representaciones en los enunciados 
de la demanda, que no hace otra cosa que reproducir 
las normas y prácticas discursivas del Estado en la 
cotidianeidad.

En suma, una lectura hermenéutica, alejada de 
la extrema categorización, nos permite constatar la 
agencia política campesina en aquella relación entre 
estos pobladores y el Estado republicano. Insistir en 
la idea de “comunidades” o “pactos” republicanos 
alternativos sería desconocer precisamente la tex-
tualidad de la frondosa documentación judicial y 
reproducir enunciados de otredad y subordinación. 
Al contrario, lo que se constata son relaciones de 
política e identidad, que forman parte de luchas y 
procesos históricos protagonizados por los mismos 
campesinos.

Agradecimientos

El presente artículo forma parte de una amplia 
investigación respecto de la relación entre los 
campesinos de Ayacucho y el Estado peruano en 
el siglo XIX y fue presentado como ponencia en 
el IX Congreso Internacional de Etnohistoria, que 
se realizó en la Universidad de Tarapacá en no-
viembre de 2014. Deseo agradecer la asesoría de 
Karen Spalding y el apoyo de José Chaupis en la 
preparación de esta versión. Y también, agradezco 
los comentarios valiosos y las oportunas sugerencias 
de los anónimos evaluadores.

Referencias Citadas

Bonilla, H.
	 1987	 Ayacucho y su Población en el Siglo XIX: algunas consi-

deraciones preliminares. Universidad de California, San Diego.

Burga, M. y A. Flores Galindo
	 1990	 Apogeo y Crisis de la República Aristocrática, SUR / 

Fundación Andina, Lima.



Nelson E. Pereyra Chávez40

Cavero, L.
	 1953	 Monografía de la Provincia de Huanta. Imprenta Rímac, 

Lima.
Contreras, C.
	 1989	 Estado Republicano y Tributo Indígena en la Sierra 

Central de la Posindependencia. Histórica 13: 9-44.
De la Cadena, M.
	 2004	 Indígenas Mestizos. Raza y Cultura en el Cuzco. 

Traducido por A. De la Cadena y E. Neyra. Instituto de 
Estudios Peruanos, Lima.

Chatterjee, P.
	 2007	 La Nación en Tiempo Heterogéneo y otros Estudios 

Subalternos. Sephis / CLACSO / Instituto de Estudios 
Peruanos, Lima.

Del Pino, J.
	 1955	 Las sublevaciones indígenas de Huanta, 1827-1896. 

Imprenta González, Ayacucho.
Del Pino, P.
	 1993	 Ayacucho: economía y poder en el siglo XIX. Ideología 

13: 5-23.
	 1994	 Guerra, poder y campesinado: Ayacucho, 1879-1886. 

Tesis para optar el Grado de Bachiller en Historia. Universidad 
Nacional San Cristóbal de Huamanga, Ayacucho.

Díez, A.
	 1998	 Comunes y haciendas. Procesos de comunalización en 

la sierra de Piura (siglos XVIII al XX). Centro Bartolomé 
de las Casas / CIPCA, Cuzco.

Geertz, C.
	 2003	 La interpretación de las culturas. Traducido por A. 

Bixio. Gedisa, Barcelona.
Gootenberg, P.
	 1995	 Población y Etnicidad en el Perú Republicano. Instituto 

de Estudios Peruanos, Lima.
Husson, P.
	 1992	 De la guerra a la rebelión (Huanta, siglo XIX). Instituto 

Francés de Estudios Andinos / Centro Bartolomé de las 
Casas, Cuzco.

Jacobsen, N.
	 1991	 Campesinos y tenencia de tierra en el altiplano peruano en 

la transición de la Colonia a la República. Allpanchis 37: 25-92.
Jacobsen, N.
	 2013	 Ilusiones de la transición: el Altiplano Peruano, 

1780-1930. Traducido por J. Flores y N. Domínguez. 
Instituto de Estudios Peruanos / Banco Central de Reserva 
del Perú, Lima.

Guha, R.
	 1997	 La prosa de la contrainsurgencia. En Debates 

Post Coloniales: una introducción a los Estudios de la 
Subalternidad, editado por S. Rivera y R. Barragán, pp. 33-72. 
Historias / Aruwiyiri / Sephis, La Paz.

	 1999	 La muerte de Chandra. Historia y Grafía, 12: 49-86.
Joseph, G. y D. Nugent
	 2002	 Cultura popular y formación del estado en el México 

revolucionario. En Aspectos cotidianos de la Formación 

del Estado, editado por G. Joseph y D. Nugent, pp. 31-52. 
Era, México.

La Serna, M.
	 2013	 Los huérfanos de la justicia: estado y gamonal en 

Chuschi antes de la lucha armada. En Entre la región y la 
nación. Nuevas aproximaciones a la historia ayacuchana 
y peruana, editado por R. Ayala, pp. 247-288. Instituto de 
Estudios Peruanos, Lima.

Mallon, F.
	 2003	 Campesino y Nación: la construcción de México y 

Perú poscoloniales. Traducido por L. De la Vega. CIESAS 
/ El Colegio de San Luis / El Colegio de Michoacán A.C., 
México.

Manrique, N.
	 1981	 Campesinado y Nación: las guerrillas indígenas en la 

Guerra con Chile. Centro de Capacitación e Investigación 
/ Ital Perú, Lima.

	 1988	 Yawar Mayu: sociedades terratenientes serranas, 1879-
1910. DESCO / Instituto Francés de Estudios Andinos, Lima.

Nugent, D. y A. Alonso
	 2002	 Tradiciones selectivas en la reforma agraria y la lucha 

agraria: cultura popular y formación del estado en el ejido 
de Maniquipia, Chihuahua. En Aspectos cotidianos de la 
Formación del Estado, editado por G. Joseph y D. Nugent, 
pp. 175-213. Era, México.

Peralta, V.
	 1991	 En pos del tributo en el Cuzco Rural, 1826-1954. Centro 

Bartolomé de las Casas, Cuzco.
Poole, D.
	 2009	 Justicia y comunidad en los márgenes del estado peruano. 

En Repensando la subalternidad. Miradas críticas desde / 
sobre América Latina, editado por P. Sandoval, pp. 599-638. 
Sephis / Instituto de Estudios Peruanos, Lima.

Silva Santisteban, R. Spivak, G.
	 2006	 Los Subalternos y el Perú. Hueso Húmero, 49: 133-144.
Spivak, G.
	 2003	 ¿Puede el subalterno hablar? Revista Colombiana de 

Antropología, 39: 297-364.
Trouillot, M.
	 1995	 Silencing the Past. Power and the Production of History. 

Beacon Press, Boston.
Thurner. M.
	 2006	 Republicanos Andinos. Traducido por J. Flores. Instituto 

de Estudios Peruanos / Centro Bartolomé de las Casas, 
Lima.

Urrutia, J.
	 2014	 Aquí nada ha pasado: Huamanga, siglos XVI-XX. 

Instituto de Estudios Peruanos / COMISEDH / Instituto 
Francés de Estudios Andinos, Lima.

Archivos y fuentes primarias

Archivo Regional de Ayacucho (ARAy).
Archivo de la Dirección Regional Agraria de Ayacucho.


