N° 43, 2014. Paginas 51-63
Didlogo Andino

MAYORDOMIAS Y FIESTAS PATRONALES EN LOS PUEBLOS
ORIGINARIOS DE SANTA ANA TLACOTENCO Y SANTIAGO
TZAPOTITLAN, NAHUAS DEL DISTRITO FEDERAL, MEXICO

MAYORDOMIAS AND TOWN FESTIVALS IN THE INDIGENOUS
COMMUNITIES OF SANTA ANA TLACOTENCO AND SANTIAGO TZAPOTITLAN,
NAHUAS OF MEXICO CITY, MEXICO

Mario Ortega Olivares™ y Fabiola Mora Rosales™

Santa Ana Tlacotenco y Santiago Tzapotitlan son dos pueblos de origen nahua que estdn sometidos a la expansion de la mancha
urbana de Ciudad de México, pero que reproducen sus usos y costumbres al celebrar fastuosas fiestas patronales. En ambos casos,
el cargo de realizar los festejos lo cumple un complejo sistema de mayordomias. Por ello se sigue la discusion del sistema de
cargos en la antropologia en México. Tanto en uno como en otro pueblo las mayordomias entran en una competencia no disyun-
tiva por el prestigio de haber celebrado las mejores fiestas ante la comunidad. Le da continuidad, permite recrear y expande sus
tradiciones y danzas.

Palabras claves: Mayordomias, sistema de cargos, Tlacotenco, Zapotitldn, prestigio.

Santa Ana Tlacotenco and Santiago Tzapotitlan are two Nahua indigenous communities that are subjected to the expansion of
Mexico City’s urban sprawl but that continue to preserve the tradition of celebrating magnificent town festivities in honor of their
patron saints. In both cases, the responsibility for organizing the festivities is assigned and carried out through a complex system
of festivity (cargo system) sponsors or stewards called “mayordomias” in Spanish. Hence, the discussion regarding town respon-
sibilities continues in anthropology in Mexico. In both of these towns, the mayordomias enter into a non-conflictive competition
in the community for the prestige of having celebrated the best festivities. The towns perpetuate this system, which recreates and

expands their traditions and dances.

Key words: Mayordomias, cargo system, Tlacotenco, Zapotitldn, prestige.

Tradiciones y fiestas

Santa Ana Tlacotenco y Santiago Tzapotitlan
son dos pueblos nahuas que ya se encontraban
asentados en lo que hoy es la Ciudad de México
antes de la conquista espafiola en 1521, en ellos se
celebran vistosas fiestas patronales a cargo de un
sistema de cargos conocido como mayordomias.
Este serd el tema que se discutird en este articulo.

Muchos de los rasgos de la cosmovision
mesoamericana que perviven en comunidades cam-
pesinas contempordneas se reproducian alrededor
del ciclo agricola. En México, la expansion de las
manchas urbanas y la caida del precio del maiz
por la apertura de los mercados ha erosionado la
produccién campesina, sin embargo la identidad en
esa superdrea se sigue reproduciendo, pero ahora
centrada en los festejos patronales. En los pueblos
originarios vecinos a las metrépolis los ingresos

urbanos y las remesas del extranjero sustentan
festejos cada vez més vistosos, las fiestas en lugar
de declinar como serfa de esperarse por la creciente
urbanizacidn, se expanden en cantidad y calidad. El
gran colorido, la musica y las vestimentas rituales
hacen de dichas fiestas un foco de identidad, en
ellas se manifiesta la religiosidad popular como
en las comunidades rurales.

Ciertos funcionalistas como Cancian suponian
que las tradiciones mesoamericanas estaban destina-
das a desaparecer ante los embates de la modernidad
y el sistema politico, sin embargo los pueblos han
desarrollado una gama de estrategias de adaptacion
cultural a la competencia econémica y degradacion
ambiental. En los pueblos originarios el sistema de
cargos y las fiestas han tenido que recrearse para no
sucumbir, mediante una reinvencién de las tradi-
ciones (Hosbawm y Ranger, 1983). A ello se debe
que la religiosidad de los pueblos de la cuenca de

*  Universidad Auténoma Metropolitana-Xochimilco, México. Correo Electrénico: ortegaoli@hotmail.com
** Escuela Nacional de Antropologia e Historia, México. Correo Electrénico: vochal @hotmail.com

Recibido: 5 de febrero de 2014. Aceptado: 30 de abril de 2014.



52 Mario Ortega Olivares y Fabiola Mora Rosales

México atn muestre elementos mesoamericanos,
tanto en los ritos como en la cosmovisiéon. Aunque
no se puede ignorar cierto sincretisSmo con otras
tradiciones como las africanas, o de las religiones
evangélicas y protestantes. En nuestras tierras la
“religién popular representa un proceso de brico-
laje” (Rostas y Droogers, 1995: 82), en €l conviven
rituales mesoamericanas con simbolismos adoptados
de diversas confesiones religiosas.

Andrés Medina identifica en la fiesta mexicana
el foco de reproduccién cultural de la cosmovisién
mesoamericana:

La fiesta mexicana solo es posible en la
tradicion rural por la existencia de una
estructura organizativa que estd en el meollo
de la comunidad, el sistema de cargos, y
en la que se articulan de manera compleja
y original los procesos socioeconomicos,
religiosos y étnicos que constituyen a la
comunidad nacional, pero principalmente
la india, de raiz mesoamericana (Medina,
1996: 7).

Cuando comparamos la vida campesina con la
vida urbana constatamos que asi sucede. Es cierto
que el estilo de vida cosmopolita inducido por la
sociedad de mercado y sus medios de comunicacién
estd transformando a las comunidades campesinas,
pero muchas de ellas no abandonan su etnicidad
comunitaria sino que la refuerzan al reajustarla.
Sin embargo no podemos negar que la modernidad
ya ha absorbido otros pueblos vecinos de las urbes
mexicanas, desarticulando sus lazos comunitarios.
En los pueblos originarios de la Ciudad de México
quizas ya solo los abuelos recuerdan las raices de
sus tradiciones, pero no cabe duda que toda la
comunidad las recrea al celebrarlas, incluyendo a
algunos de los avecindados. En las fiestas comunales
de estos pueblos originarios es:

[...] posible reconocer la riqueza de un
simbolismo que nos remite a concepciones
fundamentales del pensamiento mesoa-
mericano [...] Como resultado de —un
esfuerzo desplegado por la comunidad en
un largo proceso de resistencia [ ...] frente
a las presiones nuiltiples de una sociedad
envolvente que se niega a reconocer la
pluriculturalidad (Medina, 1996: 8).

Estamos de acuerdo con Medina cuando afirma
que el sistema de cargos manifiesta la especificidad
cultural e histdrica del poder de una tradicién que
se arraiga en el pasado de Mesoamérica. Pero el
poder estatal manifiesta un “abierto rechazo a los
gobiernos tradicionales de las comunidades indias,
y a sus dirigentes [...] por considerarlos un obsta-
culo para las finalidades de la politica indigenista,
orientadas a la integracién nacional” (Medina, 1996:
12). De ahi la agresiva politica estatal orientada a
someter la organizacion politica de las comunidades
al derecho positivo propio del estado neoliberal,
que mina poco a poco los usos y costumbres de
las comunidades étnicas pese a su resistencia y
esfuerzo de adaptacion cultural.

Los estudios sobre el Sistema de Cargos

La estructura social de los grupos étnicos ha
atraido la investigacion antropolégica durante déca-
das. Los investigadores se han enfocado al estudio
de nuestras fiestas desde dos perspectivas diferentes.
En una nos conducen desde la cosmovisién hacia
temas relacionados con las creencias religiosas y
con el mundo intangible. Tal como se expresan en
las mayordomias encargadas de celebrar los festejos
patronales. La otra analiza el funcionamiento de la
estructura encargada de organizar las fiestas, lo que
hoy conocemos como el sistema de cargos. Durante
décadas un sector de los antropdlogos en nuestro pais
se han concentrado en conocer a profundidad dichas
formas de organizacion tradicional —que a semejanza
de la ceremonia del potlatch— giran alrededor de la
acumulacién del prestigio, poder simbdlico suscep-
tible de trastocarse en poder politico y econémico.

Sistema de Cargos y Mayordomias
en la Antropologia Mexicana

El Sistema de Cargos, antes conocido como
sistema de escalafén, ha sido un tema obligado
cuando se discuten las mayordomias de las fiestas
patronales. Tal concepto da cuenta de las multiples
actividades que un mayordomo desempefia para
garantizar los festejos. Aunque las investigaciones
de la antropologia mexicana clésica han recurrido
al concepto de mayordomia en practicamente todos
los contextos étnicos del pais, todavia no hay un
consenso acerca de su significado, pese a los avances
en dicho sentido.



Mayordomias y fiestas patronales en los pueblos originarios de Santa Ana Tlacotenco y Santiago Tzapotitlan... 53

Los pueblos originarios enmarcados por el
Distrito Federal son un caso privilegiado para anali-
zar cdmo se interrelacionan sus autoridades locales
con las formas de gobierno constitucional, cémo
las oprime el Estado neoliberal y cudles estrategias
despliegan para ejercer una limitada autonomia al
menos en materia de sus ciclos festivos anuales.

La investigacién de Sol Tax en Chichicastenango
en 1937 es considerada el momento fundante del
estudio del sistema de cargos en el area mesoame-
ricana. En ella el autor describi6 la existencia de
una jerarquia de cargos seculares paralela a la de
los religiosos. Tax descubre en ella la existencia
de una carrera ascendente de cargos desde los mas
bajos a los superiores, hasta llegar al principal.
Tax descubre que aunque tales cargos resultan
de una eleccidn, esta debe ocurrir siguiendo un
determinado orden. Es asi como identifica una
carrera ascendente de cargos que va desde los mas
bajos hasta los mas altos, hasta llegar al principal.
Por ello, bajo el paradigma del sistema de cargos,
la eleccién de los responsables ocurre siempre
bajo la supervisién de los cargueros del mas alto
nivel. Tax reconoce, sin embargo, que en dichas
jerarquias de cargos se pueden presentar “casi
tantas variaciones [...] como municipios existen”
(Tax, 1937: 110). Sin embargo, en los trabajos de
Tax todavia no aparece la categoria de mayordomo
como elemento central.

Alfonso Villa Rojas realizé afios después otra
investigacién en los Altos de Chiapas, donde dio
cuenta de una estructura de poder comunal sus-
tentada en la cosmovisién mesoamericana y en las
relaciones de parentesco. Su categoria central para
analizarlo fue el nahualismo, segun el cual ciertas
personas cuentan con un alter ego o animal gemelo.
El poder del nahual de los encargados corresponde
al lugar que estos ocupan en la jerarquia local. El
nahualismo expresa la idea de poder que tienen los
indigenas de la localidad, lo que denota una relacién
entre la estructura politica y la estructura religiosa,
que hasta ese momento no se denominaba sistema
de cargos. Aguirre Beltran (1981) al profundizar en
el tema de las autoridades tradicionales discuti6 la
existencia de un gobierno de principales, concepto
fundante que harfa escuela en nuestro pais. Segin
Aguirre, las poblaciones indigenas que habitan en
el territorio mexicano comparten la existencia de
una estructura de autoridad, que es al mismo tiempo
politica y religiosa, bajo el predominio de ancianos
o principales.

Tanto Eric Wolf como Ricardo Pozas (1959)
se interesaron en el sistema de cargos pero desde
una perspectiva econémica, al observar los grandes
gastos erogados para sufragar los festejos patronales,
a pesar del cardcter precario de las economias cam-
pesinas y de sus profundas desigualdades. Ambos
llegaron a la conclusién de que el sistema de cargos
es una estrategia desplegada por las comunidades
campesinas para impedir que una sola persona
concentre grandes cantidades de dinero, pues ello
introduciria una gran desigualdad. Es costumbre
que las mayordomias o los cargos sean ejercidos
casi siempre por personas casadas en su mayoria,
por lo que serd la pareja quien tendra que absorber
todos los gastos de la fiesta del santo patrono; la
mayordomia funciona como un sistema nivelador
de riqueza. Tanto Wolf (1967) como Nash (1966)
describen cémo tal mecanismo impedia que un
sector pequefio del pueblo acumulara dinero, pues
los gastos en banquetes ceremoniales y festejos
redistribufan la riqueza mediante el patrocinio de
la fiesta. El beneficio de los festejos al redistribuir
la riqueza era fomentar la simetria econémica en
las comunidades. Por ello solo aquellas personas
que habian tenido algiin éxito econémico podrian
asumir los cargos. Castaingts ampli tal perspectiva
al discutir el papel de los sistemas de cargos al seno
de las economias locales, pero bajo el contexto de la
economia nacional. Cancian (1989) habria de criticar
tiempo después tales argumentos por considerarlos
economicistas, pues desde su punto de vista dicho
mecanismo permite ostentar la riqueza y legitima
las diferencias de clase al seno de las comunidades.

Consideremos ahora la relacion entre el sistema
de cargos y la cosmovisién mesoamericana: Calixta
Guiteras (1972) en su cldsico trabajo sobre la visién
del mundo Tzotzil, comenta cémo la cosmovision
orienta la seleccion de las personas que se integra-
ran al sistema de cargos. Enfocada en la figura de
la autoridad tradicional, Guiteras analiza cOmo se
viven los sistemas de poder comunales, asi como la
importancia del nahualismo en la comprension de
la categoria de persona propia de la cosmovision.
Su obra adquirié relevancia por haber influido en
un generacion nutrida de estudiantes de la Escuela
Nacional de Antropologia e Historia (ENAH).

La observacioén de la influencia de las autori-
dades tradicionales al interior de las comunidades
condujo a la investigacion del sentido politico de
los sistemas de cargos. Sieverts identific al siste-
ma de cargos entre los pueblos originarios como



54 Mario Ortega Olivares y Fabiola Mora Rosales

una forma de gobierno semiauténoma (Siverts,
1965). De ahf su interés por analizar la concepcion
étnica de la democracia. Por eso se enfocé en las
amplias formas de participacién de la comunidad
en los festejos patronales y en su financiamiento,
por medio de las cuales la comunidad influia sobre
las autoridades y en la constitucién de consensos.

Evon Z. Vogt, por su parte, observé el caracter
normativo del sistema de cargos. Para el autor dicho
sistema en tanto institucién genera las normas que
rigen el comportamiento de las personas en el
momento de asumir algiin cargo tradicional (Vogt,
1966). El sistema de cargos seria una estrategia
orientada a evitar la concentracién del poder y la
autoridad mediante la rotacién de los cargos, me-
canismo que induce a la ampliacién del nimero de
participantes. Por esos afios los sistemas de cargos
eran objeto de estudio de las pesquisas a lo largo y
ancho de nuestro territorio. Los mayordomos eran
pensados como la conexidn entre el mundo sagrado
y el mundo terrenal de las comunidades. En estos
sistemas de cargos los mayordomos asumian la
obligacion de suministrar todo lo requerido para
realizar los festejos patronales.

Smith propuso el concepto de Sistema de
Fiestas que, desde su punto de vista, se diferencia
del sistema de cargos por no relacionarlas ni con
la jerarquia politica en la comunidad ni con la
carrera ascendente para llegar a ser un principal
(Smith, 1981). Su trabajo se centré en los nombres
que se utilizan para denominar a los cargueros en
distintas regiones de Mesoamérica, como pueden
ser: mayordomos, patrocinadores, cofrades o
fiesteros. Son estos personajes quienes se ocupan
de organizar la celebracién de la fiesta del santo
patrono asi como patrocinar la comida, la musica, las
procesiones, las danzas, los adornos y la coheteria,
entre otros elementos festivos. Segtin Smith, ellos
deben saber cémo se debe hacer una fiesta, para lo
que deben poseer un gran nivel de conocimiento.
Son los representantes de la comunidad frente al
santo. Dicho autor distingue tres variantes que
delinean las funciones de la jerarquia econémica
y de clase; la variante trunca que se ve acotada
por el calendario festivo, la variante administrada
donde un grupo especifico la gestiona para obtener
privilegios ante la iglesia, y la variante agregada
donde se incrementa el niimero de encargados para
reducir los costos econdmicos. Smith sienta las
bases que afios después retomaria Topete (1996)
en sus investigaciones sobre el tema.

Fernando Camara (1952) realiz6 un estudio ana-
litico pionero acerca del funcionamiento del sistema
de cargos. Marcd las diferencias entre lo religioso y
lo politico tanto en la etapa precolombina como en
la que denomina europea y en la contemporanea.
Su modelo de andlisis se apoya en dos tipos de
organizacion social: la centripeta y la centrifuga.
La centripeta se caracteriza por promover la con-
servacion del orden social, alrededor de un centro
que es homogéneo, donde se privilegia el bien de la
comunidad sobre el del individuo. La organizacién
centrifuga, por lo contrario, es heterogénea, pues
antepone al individuo sobre la comunidad, ya que
no le interesa la conservacion.

Fue Korsbaek quien sintetizé décadas de
reflexién antropoldgica, al ofrecer el concepto
de tipico sistema de cargos, cuyas caracteristicas
serian las siguientes:

El sistema de cargos consiste en un (1)
niimero de oficios que estdn claramente
definidos como tales y que se (2) rotan
entre los miembros de la comunidad quie-
nes asumen un oficio por un (3) periodo
corto de tiempo después del cual se retira
a su vida normal por un largo periodo de
tiempo. Los oficios (4) estdn ordenados
jerdrquicamente y el sistema de cargos
(5) comprende a todos —o casi todos— los
miembros de la comunidad. Los cargueros
(6) no reciben pago alguno durante su
periodo de (7) servicio, por el contrario,
muy a menudo el cargo significa un costo
considerable de tiempo en trabajo perdido
y en gastos en dinero efectivo, pero como
compensacion el cargo (8) confiere al res-
ponsable un gran prestigio en la comunidad.
El sistema de cargos (9) comprende dos
Jerarquias separadas, una politica y una
religiosa, pero las dos jerarquias estdn
intimamente relacionadas, y después de
haber asumido los cargos mds importantes
del sistema un miembro de la comunidad
es (10) considerado como “pasado” o
“principal” (Korsbaek, 1996: 82).

Debido a la importancia de su aportacion, la
antropologia mexicana tendi6 a caer en el error de
denominar sistema de cargos a cualquier forma de
organizacion social en las comunidades. Korsbaek
ha reconocido en estudios recientes que existen otras



Mayordomias y fiestas patronales en los pueblos originarios de Santa Ana Tlacotenco y Santiago Tzapotitlan... 55

forma de organizacién en las comunidades donde
no se presenta una carrera ascendente en los cargos.
El sistema de cargos propiamente dicho seria una
caracteristica de algunas comunidades ubicadas
béasicamente en el sureste mexicano.

El papel de las relaciones de parentesco en los
sistemas de cargos también ha sido una fuente de
andlisis. Falla reconoci6 el cardcter fundamental
del parentesco en el cumplimiento del compromiso
de celebrar las fiestas adquirido por el familiar que
recibid tal encargo; su punto de partida es la nocién
estructural del parentesco aportada por Lévi-Strauss
(Falla, 1969). Si toda relacion entre personas implica
relaciones de poder, aun en campos tan pequefios
como la familia nuclear, el recorrido en una carrera
ascendente que avanza por dos estructuras paralelas
remite al paradigma de la jerarquizacién de los
cargos. Ulrich Kohler (1975) por su parte interpret6
al sistema de cargos como si fuera un sistema de
educacién informal, aunque para los actores tenga
otro sentido.

Lalinea del tiempo nos conduce a la obra de Satil
Millan, un pensador estructuralista contemporaneo,
quien afirma que la organizacién del ciclo festivo y
ceremonial entre los huaves de San Mateo del Mar,
Oaxaca, tiene una funcién ordenadora. Considera
al sistema de cargos como una expresion de la res-
ponsabilidad, la obligacién y el control. Esto es lo
que darfa sentido a las diferentes formas de dominio
en la vida social, que en otro sentido siempre estan
relacionadas con la cosmovision del grupo social.

Topete (1996), al retomar la propuesta de Smith
sobre el sistema de fiestas, considera que la estructura
civil no necesariamente se encuentra ligada con la
religiosa (Topete, 1996). Distingue una diferencia
fundamental en ambas estructuras. En el caso de la
religiosa los cargos son un servicio a la comunidad
que se ofrenda de manera gratuita y hasta con una
inversion econdémica por parte de los cargueros. El
cargo es un servicio exclusivamente religioso que se
puede tener durante un afio o ser vitalicio, en el que
la tarea es dedicarse de tiempo completo a organizar
la fiesta. Se despliegan diversas actividades como
solicitar cooperaciones, comprar comida, adornos,
contratar a los musicos y sufragar la coheteria. La
eficacia al desempeifiar un cargo se puede valorar
en términos de honor y capacidad de servicio, de
acuerdo con el apego del festejo a la costumbre
de los purépechas. Topete considera ademds de
los cargos a aquellos puestos que forman parte
de la estructura civil municipal y que pertenecen

al ambito politico-administrativo, gozan de una
remuneraciéon econémica y se relacionan con las
labores comunitarias establecidas legalmente. Por
otra parte considera al sistema de cargos tradicional
como una forma de intercambio simbdlico entre
los santos patrones y los cargueros. Estos ultimos
ademas de recibir el reconocimiento por su labor
comunitaria son premiados simbélicamente por el
santo patrono con el don de la salud, el empleo o
atendiendo alguna peticién particular. El autor postula
dos ideas, la primera reconoce que la vinculacién
entre la estructura religiosa y la civil puede ocurrir o
no. También advierte que la jerarquizacién interior
de dichas estructura puede darse o no.

Hemos seguido la discusién antropolégica
sobre el sistema de cargos. Incluyendo puntos de
vista econdmicos, funcionalistas, estructuralistas,
estructural-funcionalistas hasta aquello interesado
en el orden simbdlico de la cosmovision.

Las mayordomias en dos pueblos originarios
amenazados por la mancha urbana

Al sur-oriente de la cuenca de México se ubican
dos delegaciones del Distrito Federal, donde per-
sisten multiples actividades campesinas y perviven
ciertos rasgos de cultura nahua. Tanto la delegacién
Tldhuac como la de Milpa Alta poseen un abigarrado
calendario festivo en el que se manifiestan ciertos
rasgos de la cosmovision mesoamericana. En ambas
delegaciones reside tanto poblacién de origen nahua
como inmigrantes mestizos portadores de una cultura
cosmopolita. Mientras que los migrantes tienden
a ser propietarios privados, formales o informales
de suelo urbano, los nahuas todavia poseen tierras
ejidales donde cultivan maiz en la milpa. Los cambios
generados por la expansién de la mancha urbana
han implicado cambios en la estructura organizativa
comunitaria de ambos pueblos.

Ahora se analizaran las mayordomias de Santa
Ana Tlacotenco en Milpa Alta y las de Santiago
Tzapotitlan en Tlahuac desde un enfoque compara-
tivo. Ambos poblados comparten rasgos culturales
que evocan tanto a los calpullis! prehispdnicos
como a las instituciones espafiolas implantadas
tras la conquista, pero como se han sincretizado
tan intimamente ya no es posible distinguir unos
de otros. Por si fuera poco, sus tradiciones se han
ido transformando para pervivir y enfrentar los
acelerados cambios que experimentan, debido a
la expansién de la mancha urbana de Ciudad de



56 Mario Ortega Olivares y Fabiola Mora Rosales

Meéxico, Carrasco (1975) ya ha dado cuenta de
que los sistemas de cargos se transforman, debido
al contacto de las comunidades con las metrépo-
lis. Sin embargo, en estos pueblos se constata un
intenso arraigo a tradiciones y costumbres, que
los originarios reconocen fueron heredadas de sus
anteriores, de sus antepasados. Desde tal contexto
se intentard comparar a ambos pueblos.

Santa Ana Tlacotenco, Milpa Alta

En Santa Ana Tlacotenco la estructura civica
y la religiosa se encuentran legalmente separadas.
La autoridad civil en el pueblo es el Coordinador
Territorial, figura hibrida que ha sido elegida segtin
los usos y costumbres del pueblo, pero al mismo
tiempo es un empleado de la delegacién® encargado
del enlace con la comunidad. La autoridad eclesial
es ejercida por el parroco, aunque existe un Comité
de Fiestas encargado de contratar a las bandas de
musica para la fiesta patronal y de solicitar una
cooperacién en el pueblo para sufragar su pago,
ademads deben garantizar el pago de los castillos
pirotécnicos. Cuando los cargos no son asumidos
por alguien de propia voluntad, el mayordomo
saliente escoge a quien lo sustituird en el cargo.
Aunque en Tlacotenco existen 31 mayordomias, no
se presenta una jerarquizacién definida entre ellas.
Ademais solo existen los cargos de mayordomo y
recaudador. No existe una carrera ascendente para
la toma de alguna de las mayordomias, aunque el
cargo principal es el de mayordomo de la fiesta de
Santa Ana, a quien se le considera el mayordomo
grande. Los mayordomos asumen los gastos de la
fiesta pero dicen que no lo consideran como una
carga. Por otra parte, la cooperacion que se recauda
entre la comunidad para la compra de coheteria
y el pago de la musica disminuye los gastos del
mayordomo. Esta mayordomia se considera la mas
grande debido a la importancia de la santa patrona
en la comunidad, pero eso no demerita a las otras
mayordomias.

El cargo de recaudador’ sigue en importancia
al de mayordomo, aunque es respetado por ser el
mads antiguo. Los recaudadores deben recolectar
dinero en la comunidad y de vez en cuando hacen
las contrataciones de las bandas de viento. Ademas
solicitan lonas a la Coordinacién Territorial y con
ellas instalan cobertizos en el atrio de la parroquia.
Aunque el cargo de mayordomo se reservaba a los
varones ahora pueden participar tanto las mujeres

viudas como los jévenes solteros, quienes asumen
el cargo en compaiifa de un hermano u algtn otro
familiar como sus padres.

Los jévenes originarios del pueblo pueden
participar en las mayordomias para cumplir alguna
manda por algun favor recibido de la santa patro-
na, o por el afdn de preservar sus tradiciones. Si
los mayordomos cumplen los compromisos de su
cargo adquieren prestigio ante la comunidad, una
especie de capital social. Dofia Esther Gutiérrez
coment6 sobre el particular: —S7 hay mds respeto,
le han dicho a mi esposo, usted ha sido buena gente
y también su esposa. ..

La mayordomia de Santa Ana en Tlacotenco

La sefiora Santa Ana es festejada el dia 26 de
julio de cada afio. A Santa Ana, quien fue la madre
de la Virgen Marfa, se le atribuyen curas milagrosas
en la comunidad, como el caso de una mujer que no
podia tener familia y logré tener a sus hijos luego
de solicitar el milagro. Dentro de las mayordomias
que integran el complejo sistema de cargos de
Tlacotenco destaca la de Santa Ana, responsable de
la llamada fiesta grande. El requisito para que una
pareja matrimonial se encargue de esta mayordomia
es haberse casado por la Iglesia. Los mayordomos
deben conjuntar un grupo de sefioritas para que
cambien las ropas de la Santa el dia de la fiesta,
tarea que se realiza a puerta cerrada con extrema
discrecién. Es muy importante que esas sefioritas
sean solteras, pues serfa una falta de respeto que
sirvieran a Santa Ana mujeres casadas aunque ya
fueran ancianas. El cambio de ropajes es acompa-
flado por el rezo de un rosario que puede ocurrir al
final o durante la vestimenta de la Santa.

Los originarios de Santa Ana Tlacotenco también
conocidos como tlacotefios no pueden ni atreverse
arechazar el cargo de una mayordomia, por temor
a un castigo divino. Eso garantiza que se cumpla
con el encargo después de haber sido registrado el
compromiso. Se dice que quienes han rechazado un
cargo para los festejos han sufrido enfermedades y
hasta el robo de un automévil.

La participacion

Cuando un matrimonio asume el cargo de la
mayordomia, las mujeres de la comunidad se aper-
sonan en su casa y les ofrecen despensas, comidas
o refrescos*. Los mayordomos reciben el apoyo



Mayordomias y fiestas patronales en los pueblos originarios de Santa Ana Tlacotenco y Santiago Tzapotitlan... 57

de su familia nuclear y extensa, ademads reciben el
apoyo de vecinos y amigos del pueblo para camplir
con las obligaciones inherentes al cargo. Como lo
coment? el sefior Magdaleno Chavez: “Hay mucha
gente que ayuda y que no es de la familia, yo la
verdad quedé muy asombrado [...] hay sefioras que
llegan con escobetas para lavar trastes [...] el dia
de mi compromiso alguien dijo: ‘Mire, yo le traje
maiz’, otro dijo: ‘Yo le traje un bulto de azicar’”.

Ademas de la ayuda que llega de propia iniciativa,
los mayordomos recorren el pueblo para invitar a
los vecinos a la fiesta y solicitar una cooperacion,
costumbre que se estd generalizando entre los
pueblos originarios al sur del Distrito Federal. Un
mayordomo nos comenté: “Tuvimos la delicade-
za —el dia 24— de invitar a todos los vecinos de la
calle, de aqui para abajo y para arriba, y gracias a
Dios todos vinieron y participaron para hacer las
tortas... pero si no hubiera mano de obra o apoyo
para realizar estos trabajos, pues cuando”.

En el cumplimiento de las obligaciones inherentes
al cargo, los mayordomos también se apoyan en sus
compadres, con quienes se establecié un parentesco
ritual al llevar a los hijos a la pila bautismal o al altar
(padrinos de velacién): “‘Se cumple con la participacion
de las familias, los compadres son muy importantes,
es un compromiso que implica gastar dinero”.

Las danzas

Integrarse en las danzas tradicionales es otra
forma de participar en las fiestas patronales de Santa
Ana Tlacotenco. En el pueblo se celebran danzas
como las de SantiaguerosS, Pastoras, Vaqueros
y la de Aztecas®. Aunque ya nadie recuerda con
precision su origen, don Aureliano dice que fueron
retomadas hace unos 20 afios’. Con excepcién de la
danza de Pastoras, todas incluyen dos cuadrillas en
la danza, lo que aporta un motivo de competencia
entre mayordomos, pues se acostumbra elegir a
la mejor cuadrilla para que vaya en primer lugar
durante la procesién. En la danza de las Aztecas®
solo pueden participar mujeres, sus cantos incluyen
estas alabanzas a Dios:

Huaque tepehuaque nican cemanahuac
Ahmo ti ixpolihuican

Cenca huel hueyi cenca huel melahuac
nictenamiqui monatzin

Noigque mocxitzin®

Estas danzas las ensefian personas originarias
del pueblo, interesadas en conservar la tradicién
y lo hacen por gusto como lo expresa el profesor
Hipdlito: “Hago lo que puedo y me falta por
aprender, pero lo hago por la preservacién de la
danza que es esencial”. Don Hipdlito instruye
a los interesados sobre la forma en que se debe
bailar, toda vez que se considera importante que
lo hagan “como debe de ser”. Los danzantes dicen
participar en estos grupos por el gusto de hacerlo
y porque le tiene fe a Santa Ana, pero también
manifiestan cierto temor al castigo celestial si
rechazan la participacion en las danzas que honran
a la santa patrona. La mayordoma de la Danza
de Vaqueros, durante 1985, comenta al respecto:
“Cuando era joven yo iba a bailar de azteca y ya no
quise. Me mordi6 una vibora. Iba a bailar con don
Aniceto Garcia. Me dijo: ‘Vas a bailar, la vamos
a poner atrds’. Y dije ‘No’. Como ya no quise me
fui al campo y ahi me mordié la vibora”. Como
un comentario aparte, diremos que también los
mayordomos pueden ser castigados por negarse a
atender a los peregrinos o a las personas que asisten
a la fiesta patronal. Estos castigos se expresan por
lo general como enfermedades leves o el robo de
alguna propiedad.

Segtin sean sus cargos, los mayordomos se
preparan con varios meses de antelacién, van
comprando poco a poco lo que se necesita para
ofrecer el desayuno y la comida ceremonial. Para
acceder a uno de estos cargos se debe ser originario
del pueblo.

La fiesta de Santa Ana se ha transformado
para tener continuidad temporal. En la actualidad
se han incrementado los gastos econdmicos, la
fiesta es mds grande de lo que era antes. Ahora las
opciones de entretenimiento se han diversificado,
incluyendo juegos mecdnicos, venta de ropa, ali-
mentos, castillos y misica de banda'’. Segiin se
recuerda, durante las procesiones los nifios portaban
canastas con poleo para regarlas por las calles.
Los festejos en Santa Ana Tlacotenco incluyen
un acto de agradecimiento, donde la comunidad
acude a casa de los mayordomos, acompafiados
de un mariachi, para obsequiarles canastas con
vino, fruta y cohetes!!. Los festejos en Santa Ana
Tlacotenco se celebran con apego a una estructura
bien delimitada de responsabilidades que incluye
a toda la comunidad.



58 Mario Ortega Olivares y Fabiola Mora Rosales

Santiago Tzapotitlan, Tlahuac, Distrito
Federal

Por otra parte en Santiago Tzapotitlan existe una
estructura de cargos correspondiente a la marcada
competencia simboélica por el prestigio entre sus
dos barrios. Cada uno tiene su propio santo patro-
no: un barrio estd consagrado a la Sefiora Santa
Ana y el otro al Sefior Santiago, entre quienes se
dice que existe un noviazgo. Aunque en el pasado
podia diferenciarse un barrio de pobres y otro de
ricos, la desigualdad econémica rompi6 los limites
territoriales tras la incorporacién de la poblacion
originaria a empleos y servicios propios de la urbe.

En el pueblo se celebran dos Fiestas de Luces y
Misica durante el mismo afio. El 4 de febrero la fiesta
se dedica al Cristo de las Misericordias, asociada
con el Afio Nuevo Mesoamericano celebrado el dos
de febrero, dia de la Candelaria, con el encendido
del Fuego Nuevo. La segunda celebracién ocurre el
25y 26 de julio en honor al Sefior Santiago Apdstol
y ala Sefiora Santa Ana, respectivamente. El creci-
miento del pueblo originario hacia las dos nuevas
colonias, La Conchita y La Nopalera, incrementé
el nimero de participantes en los festejos, toda vez
que los originarios de Tzapotitlan se han despla-
zado a ellas, extendiendo las redes sociales que se
involucran en los cargos, aunque ahi conviven con
poblacién avecindada. Ahora el barrio, tras el quiebre
de los limites territoriales, es mas una unidad ritual
que territorial. Por si fuera poco, las fronteras se
han diluido entre el pueblo y la mancha urbana de
la Ciudad de México. El arraigo al pueblo es tan
fuerte que ain aquellos originarios que deben irse
del pueblo, siguen regresando dos veces al afio para
participar en las celebraciones.

El dualismo como forma de ser
durante las fiestas

La divisién espacial del pueblo en dos barrios
constrifie estructuralmente a los originarios del pueblo,
a una peculiar manera de ser en la celebracion de
las fiestas. Todo ha de ocurrir dos veces, una para el
barrio de Santiago y otra para el barrio de Santa Ana.
Este dualismo no se funda en el parentesco, pues
ahora los originarios del pueblo son libres de casarse
con quien lo deseen. Y antes debi6 haber sido muy
dificil hasta un noviazgo, entre un muchacho y una
muchacha originarios de diferentes barrios, porque
en ambas mitades del pueblo se acostumbraba arrojar

piedras a los jévenes del otro barrio que se atrevian
a entrar en su territorio.

Dado este modo de celebrar las fiestas, en el
pueblo hay dos sistemas de mayordomias, uno para
cada barrio. Por consiguiente hay dos templetes,
dos programaciones de bandas, dos maestros
de ceremonia. Durante la visita al Cristo de la
Misericordia en el barrio de Los Reyes, la comida
se sirve en dos tipos diferentes de platos, cuadrados
desechables de unicel, cuadrados para un barrio y
redondos para el otro. Hasta cuando se ha querido
ir mas alla del esquema binario, como en el caso
de la comparsas, donde existe la comparsa de los
ricos o Charros y la de los pobres o Zapatistas; el
tercero en discordia es la comparsa de los Caporales,
quien ocupa el sitio del término medio entre los
dos opuestos polares. Entusiastas de los cargos y
festejos, los originarios de Tzapotitlan gustan de
crear nuevas comparsas, siguiendo tendencialmente
un esquema de biparticion, si hay grupo de charros,
fundan otro de charros nifios; lo propio han hecho
caporales y zapatistas, ahora hay caporalitos y nifios
zapatistas. Cuando ya existe comparsa de charros
nifios, el paso siguiente es constituir la de charros
viejos o de la tercera edad. De la danza azteca del
capitan Hermilo Jiménez proviene la danza de sus
hijos. La danza de la Virgen de Guadalupe de su
hermano Agustin dio origen a la Mesa de Concheros
de su hija Charo.

Por supuesto que la 16gica dominante en las
relaciones sociales del pueblo es la del interés
privado, pero no hay duda que algunos rasgos del
dualismo mesoamericano perviven en la cosmovisiéon
de los viejos campesinos y en el género de vida de
los originarios del pueblo, en especial durante la
celebracion de las fiestas patronales. Muchos de los
rasgos de dicha cosmovision preservados en la me-
moria de los ancianos son desconocidos o ignorados
por las siguientes generaciones, no tanto entre los
adultos maduros como en los nifios, quienes ahora
reclaman ser originarios de Ciudad de México.

El complejo sistema de mayordomias

Las mayordomias que seguian un sencillo sis-
tema de sitios, crecieron y se volvieron complejas
para recrear sus tradiciones en medio de la acele-
rada urbanizacién. Ahora los originarios no solo
se surten en almacenes como Walmart y suben al
sistema de transporte colectivo Metro en la estacion
Zapotitlan, sino que su sistema de cargos y festejos



Mayordomias y fiestas patronales en los pueblos originarios de Santa Ana Tlacotenco y Santiago Tzapotitlan... 59

sirve como mediador en su relacién con el mundo
citadino. A su vez, el Gobierno del Distrito Federal
en Tlahuac participa de los usos y costumbres de
las mayordomias, al asistir a la inauguracién de la
fiesta. Lo que debe ocurrir dos veces el mismo dia
en la plaza Judrez del pueblo, pues la ceremonia
se repite en el templete del barrio de Santiago y en
el de Santa Ana.

Ahora existe un complejo sistema de dos moitiés
o mitades, con 23 mayordomias que se dividen entre
los dos barrios, doce en Santiago y once en Santa Ana
(Ortega, 1999). Cada una de estas mayordomias tiene
entre sesenta y doscientos cincuenta integrantes y su
nidmero se incrementa. Cuentan con un presidente,
un tesorero, un secretario y sus suplentes, encarga-
dos de recolectar puerta por puerta —entre vecinos y
amigos— una cooperacion, que ayuda a solventar los
gastos de los espectaculares festejos. El patrocinio de
las Fiestas de Luces y Musica también proviene del
derecho de piso que pagan los juegos mecdnicos y
puesteros durante la feria, asi como los desembolsos
personales de los integrantes de las mesas directivas
y miembros de cada una de las dos mayordomias. El
pueblo cuenta ademads con una Coordinadora General
de Mayordomias, donde participan ambos barrios.
En materia de prestigio es deseable pertenecer a una
mayordomia, pero es mejor lograr ser el presidente
de la mesa directiva y mucho mejor formar parte
de la coordinadora de mayordomias. Sin embargo,
también se valora tener un cargo en las comparsas,
en las peregrinaciones o en la llamada “pastorela”
de Semana Santa.

Aunque al interior de los barrios la toma de
cargos se organiza por manzanas, estos se van
rotando, sin embargo todos los jefes de familia
deben apoyar a la mayordomia en turno. Su sistema
de mayordomias es ciclico, pues cada barrio se va
turnando para tomar el cargo de organizar la Fiesta
de Luces y Miusica en progresién numérica. Siendo
doce mayordomias en Santiago y dos las fiestas
anuales, su ciclo es de seis afios. El de Santa Ana
dura cinco afios y medio, por contar solo con once
mayordomias para la dos fiestas anuales. Cada
afio los mayordomos deben sufragar los castillos
pirotécnicos, las bandas de musica, la comida, el
enflorado de la parroquia, las misas, los mariachis,
los sonideros!2, asi como lo trofeos para los eventos
deportivos, entre otros gastos.

El cambio de mayordomia se realiza en el ritual
de Chavarrio, en una misa que se celebra frente a un
altar montado al aire libre. La plaza Juarez se divide

en dos, un lado se asigna para las mayordomias del
barrio de Santiago y el otro para las de Santa Ana.
Los mayordomos salientes se sientan al frente del
publico en el altar y los nuevos atrds de ellos. Los
mayordomos que cumplieron su responsabilidad
pasan el cargo a sus relevos y tras entregarles una
ceray una cruz vestida, intercambian sus lugares. Ese
dia, la mayordomia saliente entrega cuentas sobre
su cargo ante la cruz y ante el pueblo. Al terminar,
la musica de banda toca por las calles en procesion
e intenta opacar a las bandas representativas de las
otras tres mayordomias, recordemos que hay dos
mayordomias salientes y dos mayordomias entrantes.
De igual manera se compite por lanzar la mayor
cantidad de cohetes, durante las procesiones en el
barrio de Santiago y en el de Santa Ana. Al término
de la fiesta cada moitié realiza un paseo de toritos
adornados con papel de china multicolor, que sus
cohetes se queman en la plaza por la noche.

Segun Wolf (1967: 179), el prestigio del
mayordomo ante el pueblo aumenta al tener un
cargo, por ello se esfuerzan en conseguir recursos
y solventar los gastos. Siempre existen personas
esperando poder tomar la mayordomia y gozar
asi del prestigio que los cargos otorgan a las per-
sonas originarias. El cargo mds alto que se puede
obtener es el de Presidente de la Mesa Directiva'3,
sin embargo, eso no significa el fin de la carrera
de cargos tradicionales; se puede ser presidente
y regresar a ser mayordomo y asi sucesivamente.
Incluso se puede tomar el cargo de tesorero y ser
mayordomo después.

El cumplimiento de cargos y las cooperaciones
para celebrar los festejos son requisito para poder
ser sepultado en alguno de los dos panteones del
pueblo, por lo que, al morir los familiares del difunto,
deben presentar sus recibos de cooperacién con la
mayordomia de su barrio a fin de tramitar un espacio
en el cementerio. Es posible que un presidente de
mayordomia destacado llegue a ocupar un puesto
en la Delegacién Politica del Gobierno del Distrito
Federal, o que politicos del pueblo busquen ser
mayordomos para ganar votos. Wolf comenta al
respecto que cuando un hombre prestigiado cumple
sus responsabilidades rituales, es considerado idéneo
para asumir funciones publicas (Wolf, 1967: 195).

La figura del Coordinador Territorial de Santiago
Tzapotitlan resulta paraddjica, es al mismo tiempo
la autoridad nombrada por el pueblo mediante sus
usos y costumbres y un simple enlace oficial desig-
nado por el Delegado de Tlahuac'*. El coordinador



60 Mario Ortega Olivares y Fabiola Mora Rosales

Desfile de “toritos” en Santiago Tzapotitlan a fines del siglo XX.
Mario Ortega Olivares.

lo mismo se coordina con la delegacion para con-
seguir lonas y templetes durante las fiestas, que
instrumenta los programas del gobierno capitalino
dentro del pueblo, o es requerido para amonestar a
un joven por golpear a su esposa frente a sus padres
o padrinos. El pueblo solia elegir a su coordinador
en asamblea publica por voto directo, pero ahora las
autoridades de la ciudad organizan elecciones que
fractura internamente al pueblo por el sistema de
partidos. Afortunadamente las familias del pueblo
estdn conscientes de que las relaciones de paren-
tesco estdn por encima de las divisiones partidarias.

Las danzas tradicionales

Durante los Festejos de Luces y Misica en
Santiago Tzapotitlan se representan las danzas de
Santiagueros y las de Aztecas. Entre los tres grupos
de Danza Azteca integrados por parientes directos,
hay una intensa rivalidad por el reconocimiento al
seno del pueblo. También existen tres tipos de com-
parsas que danzan durante el carnaval: los Charros,
los Caporales y los Zapatistas. Los Charros y los
Zapatistas simbolizan de manera metaférica las

diferencias de clase entre ricos y pobres, mientras
que el medio pelo de los Caporales representa a la
clase media.

Como las comparsas danzan en las mismas
fechas, suelen surgir fricciones cuando se cruzan en
el camino y se disputan el avance en primer lugar.

A manera de conclusion

Se han presentado dos sistemas de cargos en
pueblos originarios ubicados al sur de la cuenca
de México, ambos sometidos a las presiones de la
expansion urbana y perdidos en el limbo juridico
de una legislacién que al crear el Distrito Federal
ignor? a las formas de gobierno nombradas por usos
y costumbres. Las dos estructuras antes expuestas
muestran la forma tangente de relacionarse con las
autoridades civiles. Aunque la principal relacion entre
lo civil y lo ritual ocurre al solicitar infraestructura
logistica para las actividades de las mayordomias,
en casos especiales —como alguna amenaza para
toda la comunidad— pueden interactuar.

Aunque el poder constitucional y el derivado
de los usos y costumbres convergen en la compleja



Mayordomias y fiestas patronales en los pueblos originarios de Santa Ana Tlacotenco y Santiago Tzapotitlan... 61

figura del Coordinador Territorial, no existe otra
vinculacién directa entre el sistema de cargos tra-
dicional y los cargos oficiales delegacionales ni en
Tzapotitlan ni en Tlacotenco. En ambas estructuras
se puede escalar y descender, pero también se puede
transitar de una a otra sin seguir un orden. Esta
figura juridica no condiciona la toma de ningin
cargo, ya sea oficial o tradicional.

Portal (1996: 35-38) distingue el sistema de
cargos rural del sistema de cargos urbano, porque
no existe una vinculacién directa entre lo civil y 1o
politico; asimismo, el nimero de mayordomias es
mads alto en el urbano que en el rural, ademas de otras
caracteristicas que se comentaran mas adelante. En
términos de jerarquizacién podemos decir que los
cargos si se valoran de manera ascendente. Ahora,
aunque en Santa Ana los entrevistados dicen no
aspirar a la presidencia del Comité de Fiestas o a
ser recaudadores, se puede apreciar la alta concen-
tracién de prestigio que proporciona este tipo de
cargos al interior de la comunidad. La jerarquiza-
cion no es notoria en la vida cotidiana y el nimero
de cargos que se pueden tomar simultdneamente
por una persona, puede ser de dos o hasta mds,
porque existe una gran oferta de mayordomias en
el pueblo. En Santa Ana no solo hay interés por el
respeto que se adquiere al asumir un cargo en las
mayordomias. La bisqueda de un cargo tradicional
también se relaciona con expresiones de fe hacia
la santa patrona y con sefiales recibidas durante
los suefios, algo que no se manifesté de manera
tan marcada durante las entrevistas en Tzapotitlan.
En ambos casos la manera mas eficaz de sumar y
acumular prestigio entre el pueblo es realizar los
festejos mds espectaculares.

Aunque la competencia simbdlica en Tzapotitlan
es mas aguda, también estd presente en el sistema
de cargos de Santa Ana, lo que se traduce en un
esfuerzo constante por presentar mejores bandas,
mejores castillos de luces y mejores danzas que
las del mayordomo competidor. En Tzapotitlan tal
rivalidad se manifiesta en dos niveles: a) en nivel
micro, con la competencia entre el mayordomo
anterior y el actual, y b) en un nivel mayor con la
competencia ante el barrio dual, quien celebra el
festejo en el mismo dia y lugar.

En el presente articulo pudimos apreciar
que la competencia fue una caracteristica comtin
entre ambos poblados. Y es muy probable que asi
ocurra en buena parte de los pueblos asentados en
la cuenca de México. Como en ciertos momentos

la competencia es tan aguda, parece que los ma-
yordomos y sus familias se van a pelear con sus
contrincantes, lo que en ocasiones si llega a ocurrir.
Sin embargo, no es la regla, pues la competencia
tiene un cardcter conjuntivo y no disyuntivo,
pues la desaparicién del contrincante implicaria
la desaparicién del juego. La competencia entre
mayordomias tiene como consecuencia la supe-
racién de las fiestas. Y en el caso de Santa Ana
Tlacotenco el perfeccionamiento de las danzas.
La competencia da continuidad y facilita la re-
produccién de las tradiciones en ambos pueblos.

Entre los nahuas de Tzapotitldn existe una
jerarquizacién mas marcada, por ser mas intensa
la aspiracién de alcanzar cargos superiores en los
barrios y en el pueblo. En Santa Ana es mds sincero
el agradecimiento al mayordomo tras cumplir con
su cargo y el respeto a su persona se eleva, se le
tienen mayores consideraciones y su opinion es
respetada en la comunidad.

La condicion de género en los sistemas
de cargos

Es de suma importancia resaltar que la par-
ticipaciéon de la mujer se manifiesta con mas
frecuencia en el sistema de cargos urbano que en
el rural. Aun cuando en el tipico sistema de cargos
rural se reserva la participacién en las mayordo-
mias a los hombres, en los pueblos alterados por
la mancha urbana las mujeres han traspasado los
limites de la cocina ritual al desempefio de cargos
de importancia superior. En Santa Ana tanto las
mujeres solteras como las viudas pueden asumir
cargos, aunque lo deben hacer en compaiiia de
un familiar hombre que las apoye para organizar
la fiesta. Las mujeres que habitan estos pueblos
también tienen poder adquisitivo, pues se han in-
tegrado al mercado laboral citadino, ya sea como
comerciantes o empleadas. El hombre ya no es el
unico que aporta econdmicamente a la familia,
las mujeres también lo hacen y en muchos casos
ellas son la cabeza de la familia. En Tzapotitlan se
acostumbraba que los hombres se vistieran de mujer
para bailar en las comparsas del carnaval, pues no
les gustaba que las originarias anduvieran de locas.
Hace unas tres décadas las muchachas de pueblo
a quienes llevaban a bordo de carros, saltaron de
manera intempestiva para bailar con sus parejas,
desde entonces participan tanto mujeres como
hombres en los bailes de cuadrillas. También han



62 Mario Ortega Olivares y Fabiola Mora Rosales

ganado el derecho a asumir ellas solas un cargo en
las mayordomias, aunque como en el caso de los
hombres cuentan con el apoyo de la familia extensa,
amigos y vecinos. Una de ellas también ya ejercid
el cargo de Coordinadora Territorial. Dicho cargo
es un hibrido, el coordinador es al mismo tiempo
el representante elegido por el pueblo segin sus
usos y costumbres, asi como un empleado subor-
dinado a las autoridades municipales de Ciudad de
Meéxico. En ambos pueblos se constaté que grupos
de jovenes se esfuerzan en defender y reproducir
sus tradiciones a escala local. Es importante resaltar
que bajo la tradicién mesoamericana el acceso a los
cargos estaba reservado a los adultos o ancianas; sin
embargo, como lo sefiala Portal, ahora los jévenes
tienen acceso a los mismos (Portal, 1977: 58).
Los sistemas de cargos en la cuenca de México
comparten dos caracteristicas, por un lado la

participacion en las mayordomias son un medio para
acceder a otro tipo de cargos mds altos. Y por el otro
la carrera escalafonaria es difusa (Medina, 2007:
78), pues se puede subir, bajar, dejar de participar
y repetir en los cargos. De acuerdo con Portal, en
estos pueblos originarios se lleva un registro mi-
nucioso de las personas que asumieron los cargos,
por eso el uso de panteones —como es el caso de
Tzapotitlan— esta condicionado a la participacion y
colaboracidn de las personas con las mayordomias.
Es asi como en un esfuerzo por mantener sus tradi-
ciones e integrarse a la modernidad, los nahuas de
esta region de la cuenca de México han respondido
a las formas de vida y las condiciones propias de la
vida urbana. Los pueblos mds que contraponerse
a la urbanizacién, han creado una estrategia para
aprovechar lo que la urbe les ofrece y reinventan
sus tradiciones y costumbres para reproducirlas.

Referencias Citadas

Aguirre Beltran
1981 Formas de gobierno indigena, México: Instituto Nacional
Indigenista.
Camara, Fernando
1952 “Religious and Political Organization”, en Sol, Tax
(editor), Heritage of Conquest, Glencoe: The Free Press,
111, pp. 142-173
Cancian, Frank
1998 Economiay prestigio en una comunidad maya, Instituto
Nacional Indigenista: México.
Carrasco, Pedro
1975 “La transformacion de la cultura indigena durante la
Colonia”, en Historia mexicana, vol. XXV, ndm. 2 (98),
octubre-diciembre, pp. 175-203.
Guiteras, Calixta
1972 Los peligros del alma: Vision del mundo de un Tzotzil,
La Habana: Editorial de Ciencias Sociales, Instituto Cubano
del Libro.
Hosbawm, Eric y Ranger
1983 The invention of tradition, Cambridge: Cambridge
University Press.
Kolher, Ulrich
1975 Cambio cultural dirigido en los Altos de Chiapas,
México: Instituto Nacional Indigenista, SEP-INI ntim. 42.
Korsbaek, Leif
1996 Introduccion al Sistema de Cargos, Toluca: Universidad
Auténoma del Estado de México.
Lépez Austin, Alfredo
1982 “Lasexualidad entre los antiguos nahuas”, en Familia
y sexualidad en la Nueva Espaiia, Memoria del Primer
Simposio de Historia de las Mentalidades, México: SEP,
Fondo de Cultura Econémica, SEP-80, nim. 41, pp. 141-176.
Medina, Andrés
1996 “Introduccién”, en Introduccion al sistema de Cargos,
Korsbaek, Toluca: Universidad Auténoma del Estado de
Meéxico.

Rostas y Drougers

1995 “El uso popular de la religién popular en América
Latina: una introduccion”, en Alteridades, afio 5, ndm, 9,
pp. 81-91.

Nash, Manning

1966 Primitive and Peasant Economic Systems, Chandler:

California.
Portal, Maria Ana

1996 Ciudadanos desde el pueblo. Identidad y prdctica
religiosa en San Andrés Totoltepec, Tlalpan, D.F., México:
Direccion General de Culturas Populares-UAM Iztapalapa.

Pozas, Ricardo

1959 Chamula, un pueblo en los altos de Chiapas, México:

Instituto Nacional Indigenista.
Siverts, Henning

1965 “The cacique of kancuk: a study of leadership in

Highland Chiapas”, en Estudios de Cultura Maya, vol. V.
Smith, Waldermar R.

1981 El sistema de fiestas y el cambio econdmico, México:

Fondo de Cultura Econémica.
Tax, Sol

1937 “Los municipios del Altiplano Mesooccidental de
Guatemala”, Traduccién de L. Korsbaek, en Korsbaek,
Leif (1996) Introduccion al sistema de Cargos, Toluca:
Universidad Auténoma del Estado de México, pp. 87-112.

Topete, Hilario

2005 “Cargosy otras yerbas”, en Dimension Antropoldgica,
Afio 12, Vol. 33, Escuela Nacional de Antropologia e
Historia-INAH, México, pp. 91-115.

Vogt, Evon Z.

1966 Los zinacantecos: un pueblo tzotzil de los Altos de
Chiapas, México: Secretaria de Educacién Publica-Instituto
Nacional Indigenista.

‘Wolf, Eric

1967 Pueblos y culturas de Mesoamerica, México: Fondo

de Cultura Econémica.



Mayordomias y fiestas patronales en los pueblos originarios de Santa Ana Tlacotenco y Santiago Tzapotitlan... 63

Notas

El calpulli antes de la conquista espafiola era un grupo de
familias cuyos miembros decian estar ligados por parentesco
o amistad, y que reconocia la ascendencia mitica de un
antepasado comun. Los miembros del calpulli habitaban
un territorio perteneciente al grupo (“barrio” le llamaron
los espaiioles). Las autoridades internas del calpulli distri-
buifan las parcelas Existia tendencia a la endogamia; los
hombres del calpulli poseian profesiones comunes. Habia
en el grupo un alto grado de cooperacién. Por tltimo, pese
a que los calpulli se agrupaban frecuentemente bajo un
poder central, no perdian su individualidad y constitufan
una unidad politica, administrativa, jurisdiccional, tributaria
y militar (Lopez Austin, 1982: 149).

La Ciudad de México estd dividida en varias demarcaciones
territoriales, en cada una existe una autoridad designada
por el Gobierno de la Ciudad de México, al que se conoce
como delegado al no ser elegido por la ciudadania. A tales
demarcaciones se les conoce como delegaciones.
Anteriormente, el cargo de recaudador implicaba recoger
las cooperaciones, en la actualidad forma parte del Comité
de Fiestas y sus funciones se han diversificado dependiendo
de las necesidades.

Mayordoma de la Natividad de Marfa, sefiora Marcela Pérez.
Se han ido integrando instrumentos nuevos como la flauta,
el sonido y el tambor al estilo afro en esta danza.

Todas y cada una de las danzas mencionadas han sufrido
cambios importantes en la vestimenta. Anteriormente se
elaboraban a mano y ahora se compran hechos o se compran
aplicaciones que se pegan en la ropa.

Entrevista con el sefior Aureliano Pérez.

Originalmente en la danza estaba permitida la participacion
tanto de hombres como de mujeres.

Fuente: Profesor Hipdlito Leyva originario de Santa Ana
Tlacotenco.

Entrevista con el Sefior Salvador Avila.

Anteriormente, el regalo de agradecimiento era de una sola
canasta, pero con el tiempo hay personas que obsequian
hasta una treintena.

Especie de Disk Jockeys populares que animan los bailes
en los barrios de Ciudad de México con miusica que tocan
en grandes bocinas.

Segtin Medina (2007: 65), las Mesas Directivas son cambiadas
cada seis afios, y son los mayordomos los que se encargan
de organizar el cambio de ellas; puede variar el nimero de
integrantes pero siempre tiene un presidente, secretario y
tesorero con sus suplentes.

Pues la desaparicion del municipio libre en Ciudad de
México para constituir el Distrito Federal en 1928, dejo
en el limbo a sus pueblos originarios.






