
MAYORDOMÍAS Y FIESTAS PATRONALES EN LOS PUEBLOS 
ORIGINARIOS DE SANTA ANA TLACOTENCO Y SANTIAGO 

TZAPOTITLAN, NAHUAS DEL DISTRITO FEDERAL, MÉXICO

MAYORDOMÍAS AND TOWN FESTIVALS IN THE INDIGENOUS 
COMMUNITIES OF SANTA ANA TLACOTENCO AND SANTIAGO TZAPOTITLAN, 

NAHUAS OF MEXICO CITY, MEXICO

Mario Ortega Olivares* y Fabiola Mora Rosales**

Santa Ana Tlacotenco y Santiago Tzapotitlan son dos pueblos de origen nahua que están sometidos a la expansión de la mancha 
urbana de Ciudad de México, pero que reproducen sus usos y costumbres al celebrar fastuosas fiestas patronales. En ambos casos, 
el cargo de realizar los festejos lo cumple un complejo sistema de mayordomías. Por ello se sigue la discusión del sistema de 
cargos en la antropología en México. Tanto en uno como en otro pueblo las mayordomías entran en una competencia no disyun-
tiva por el prestigio de haber celebrado las mejores fiestas ante la comunidad. Le da continuidad, permite recrear y expande sus 
tradiciones y danzas.
	 Palabras claves: Mayordomías, sistema de cargos, Tlacotenco, Zapotitlán, prestigio.

Santa Ana Tlacotenco and Santiago Tzapotitlan are two Nahua indigenous communities that are subjected to the expansion of 
Mexico City’s urban sprawl but that continue to preserve the tradition of celebrating magnificent town festivities in honor of their 
patron saints. In both cases, the responsibility for organizing the festivities is assigned and carried out through a complex system 
of festivity (cargo system) sponsors or stewards called “mayordomías” in Spanish. Hence, the discussion regarding town respon-
sibilities continues in anthropology in Mexico. In both of these towns, the mayordomías enter into a non-conflictive competition 
in the community for the prestige of having celebrated the best festivities. The towns perpetuate this system, which recreates and 
expands their traditions and dances.
	 Key words: Mayordomías, cargo system, Tlacotenco, Zapotitlán, prestige.

*	 Universidad Autónoma Metropolitana-Xochimilco, México. Correo Electrónico: ortegaoli@hotmail.com
**	 Escuela Nacional de Antropología e Historia, México. Correo Electrónico: vocha1@hotmail.com 

Recibido: 5 de febrero de 2014. Aceptado: 30 de abril de 2014.

Nº 43, 2014. Páginas 51-63

Diálogo Andino

Tradiciones y fiestas

Santa Ana Tlacotenco y Santiago Tzapotitlan 
son dos pueblos nahuas que ya se encontraban 
asentados en lo que hoy es la Ciudad de México 
antes de la conquista española en 1521, en ellos se 
celebran vistosas fiestas patronales a cargo de un 
sistema de cargos conocido como mayordomías. 
Este será el tema que se discutirá en este artículo.

Muchos de los rasgos de la cosmovisión 
mesoamericana que perviven en comunidades cam-
pesinas contemporáneas se reproducían alrededor 
del ciclo agrícola. En México, la expansión de las 
manchas urbanas y la caída del precio del maíz 
por la apertura de los mercados ha erosionado la 
producción campesina, sin embargo la identidad en 
esa superárea se sigue reproduciendo, pero ahora 
centrada en los festejos patronales. En los pueblos 
originarios vecinos a las metrópolis los ingresos 

urbanos y las remesas del extranjero sustentan 
festejos cada vez más vistosos, las fiestas en lugar 
de declinar como sería de esperarse por la creciente 
urbanización, se expanden en cantidad y calidad. El 
gran colorido, la música y las vestimentas rituales 
hacen de dichas fiestas un foco de identidad, en 
ellas se manifiesta la religiosidad popular como 
en las comunidades rurales. 

Ciertos funcionalistas como Cancian suponían 
que las tradiciones mesoamericanas estaban destina-
das a desaparecer ante los embates de la modernidad 
y el sistema político, sin embargo los pueblos han 
desarrollado una gama de estrategias de adaptación 
cultural a la competencia económica y degradación 
ambiental. En los pueblos originarios el sistema de 
cargos y las fiestas han tenido que recrearse para no 
sucumbir, mediante una reinvención de las tradi-
ciones (Hosbawm y Ranger, 1983). A ello se debe 
que la religiosidad de los pueblos de la cuenca de 



Mario Ortega Olivares y Fabiola Mora Rosales52

México aún muestre elementos mesoamericanos, 
tanto en los ritos como en la cosmovisión. Aunque 
no se puede ignorar cierto sincretismo con otras 
tradiciones como las africanas, o de las religiones 
evangélicas y protestantes. En nuestras tierras la 
“religión popular representa un proceso de brico-
laje” (Rostas y Droogers, 1995: 82), en él conviven 
rituales mesoamericanas con simbolismos adoptados 
de diversas confesiones religiosas.

Andrés Medina identifica en la fiesta mexicana 
el foco de reproducción cultural de la cosmovisión 
mesoamericana:

La fiesta mexicana solo es posible en la 
tradición rural por la existencia de una 
estructura organizativa que está en el meollo 
de la comunidad, el sistema de cargos, y 
en la que se articulan de manera compleja 
y original los procesos socioeconómicos, 
religiosos y étnicos que constituyen a la 
comunidad nacional, pero principalmente 
la india, de raíz mesoamericana (Medina, 
1996: 7).

Cuando comparamos la vida campesina con la 
vida urbana constatamos que así sucede. Es cierto 
que el estilo de vida cosmopolita inducido por la 
sociedad de mercado y sus medios de comunicación 
está transformando a las comunidades campesinas, 
pero muchas de ellas no abandonan su etnicidad 
comunitaria sino que la refuerzan al reajustarla. 
Sin embargo no podemos negar que la modernidad 
ya ha absorbido otros pueblos vecinos de las urbes 
mexicanas, desarticulando sus lazos comunitarios. 
En los pueblos originarios de la Ciudad de México 
quizás ya solo los abuelos recuerdan las raíces de 
sus tradiciones, pero no cabe duda que toda la 
comunidad las recrea al celebrarlas, incluyendo a 
algunos de los avecindados. En las fiestas comunales 
de estos pueblos originarios es: 

[…] posible reconocer la riqueza de un 
simbolismo que nos remite a concepciones 
fundamentales del pensamiento mesoa-
mericano […] Como resultado de –un 
esfuerzo desplegado por la comunidad en 
un largo proceso de resistencia […] frente 
a las presiones múltiples de una sociedad 
envolvente que se niega a reconocer la 
pluriculturalidad (Medina, 1996: 8). 

Estamos de acuerdo con Medina cuando afirma 
que el sistema de cargos manifiesta la especificidad 
cultural e histórica del poder de una tradición que 
se arraiga en el pasado de Mesoamérica. Pero el 
poder estatal manifiesta un “abierto rechazo a los 
gobiernos tradicionales de las comunidades indias, 
y a sus dirigentes […] por considerarlos un obstá-
culo para las finalidades de la política indigenista, 
orientadas a la integración nacional” (Medina, 1996: 
12). De ahí la agresiva política estatal orientada a 
someter la organización política de las comunidades 
al derecho positivo propio del estado neoliberal, 
que mina poco a poco los usos y costumbres de 
las comunidades étnicas pese a su resistencia y 
esfuerzo de adaptación cultural.

Los estudios sobre el Sistema de Cargos

La estructura social de los grupos étnicos ha 
atraído la investigación antropológica durante déca-
das. Los investigadores se han enfocado al estudio 
de nuestras fiestas desde dos perspectivas diferentes. 
En una nos conducen desde la cosmovisión hacia 
temas relacionados con las creencias religiosas y 
con el mundo intangible. Tal como se expresan en 
las mayordomías encargadas de celebrar los festejos 
patronales. La otra analiza el funcionamiento de la 
estructura encargada de organizar las fiestas, lo que 
hoy conocemos como el sistema de cargos. Durante 
décadas un sector de los antropólogos en nuestro país 
se han concentrado en conocer a profundidad dichas 
formas de organización tradicional –que a semejanza 
de la ceremonia del potlatch– giran alrededor de la 
acumulación del prestigio, poder simbólico suscep-
tible de trastocarse en poder político y económico. 

Sistema de Cargos y Mayordomías  
en la Antropología Mexicana

El Sistema de Cargos, antes conocido como 
sistema de escalafón, ha sido un tema obligado 
cuando se discuten las mayordomías de las fiestas 
patronales. Tal concepto da cuenta de las múltiples 
actividades que un mayordomo desempeña para 
garantizar los festejos. Aunque las investigaciones 
de la antropología mexicana clásica han recurrido 
al concepto de mayordomía en prácticamente todos 
los contextos étnicos del país, todavía no hay un 
consenso acerca de su significado, pese a los avances 
en dicho sentido. 



53Mayordomías y fiestas patronales en los pueblos originarios de Santa Ana Tlacotenco y Santiago Tzapotitlan…

Los pueblos originarios enmarcados por el 
Distrito Federal son un caso privilegiado para anali-
zar cómo se interrelacionan sus autoridades locales 
con las formas de gobierno constitucional, cómo 
las oprime el Estado neoliberal y cuáles estrategias 
despliegan para ejercer una limitada autonomía al 
menos en materia de sus ciclos festivos anuales.

La investigación de Sol Tax en Chichicastenango 
en 1937 es considerada el momento fundante del 
estudio del sistema de cargos en el área mesoame-
ricana. En ella el autor describió la existencia de 
una jerarquía de cargos seculares paralela a la de 
los religiosos. Tax descubre en ella la existencia 
de una carrera ascendente de cargos desde los más 
bajos a los superiores, hasta llegar al principal. 
Tax descubre que aunque tales cargos resultan 
de una elección, esta debe ocurrir siguiendo un 
determinado orden. Es así como identifica una 
carrera ascendente de cargos que va desde los más 
bajos hasta los más altos, hasta llegar al principal. 
Por ello, bajo el paradigma del sistema de cargos, 
la elección de los responsables ocurre siempre 
bajo la supervisión de los cargueros del más alto 
nivel. Tax reconoce, sin embargo, que en dichas 
jerarquías de cargos se pueden presentar “casi 
tantas variaciones […] como municipios existen” 
(Tax, 1937: 110). Sin embargo, en los trabajos de 
Tax todavía no aparece la categoría de mayordomo 
como elemento central.

Alfonso Villa Rojas realizó años después otra 
investigación en los Altos de Chiapas, donde dio 
cuenta de una estructura de poder comunal sus-
tentada en la cosmovisión mesoamericana y en las 
relaciones de parentesco. Su categoría central para 
analizarlo fue el nahualismo, según el cual ciertas 
personas cuentan con un álter ego o animal gemelo. 
El poder del nahual de los encargados corresponde 
al lugar que estos ocupan en la jerarquía local. El 
nahualismo expresa la idea de poder que tienen los 
indígenas de la localidad, lo que denota una relación 
entre la estructura política y la estructura religiosa, 
que hasta ese momento no se denominaba sistema 
de cargos. Aguirre Beltrán (1981) al profundizar en 
el tema de las autoridades tradicionales discutió la 
existencia de un gobierno de principales, concepto 
fundante que haría escuela en nuestro país. Según 
Aguirre, las poblaciones indígenas que habitan en 
el territorio mexicano comparten la existencia de 
una estructura de autoridad, que es al mismo tiempo 
política y religiosa, bajo el predominio de ancianos 
o principales.

Tanto Eric Wolf como Ricardo Pozas (1959) 
se interesaron en el sistema de cargos pero desde 
una perspectiva económica, al observar los grandes 
gastos erogados para sufragar los festejos patronales, 
a pesar del carácter precario de las economías cam-
pesinas y de sus profundas desigualdades. Ambos 
llegaron a la conclusión de que el sistema de cargos 
es una estrategia desplegada por las comunidades 
campesinas para impedir que una sola persona 
concentre grandes cantidades de dinero, pues ello 
introduciría una gran desigualdad. Es costumbre 
que las mayordomías o los cargos sean ejercidos 
casi siempre por personas casadas en su mayoría, 
por lo que será la pareja quien tendrá que absorber 
todos los gastos de la fiesta del santo patrono; la 
mayordomía funciona como un sistema nivelador 
de riqueza. Tanto Wolf (1967) como Nash (1966) 
describen cómo tal mecanismo impedía que un 
sector pequeño del pueblo acumulara dinero, pues 
los gastos en banquetes ceremoniales y festejos 
redistribuían la riqueza mediante el patrocinio de 
la fiesta. El beneficio de los festejos al redistribuir 
la riqueza era fomentar la simetría económica en 
las comunidades. Por ello solo aquellas personas 
que habían tenido algún éxito económico podrían 
asumir los cargos. Castaingts amplió tal perspectiva 
al discutir el papel de los sistemas de cargos al seno 
de las economías locales, pero bajo el contexto de la 
economía nacional. Cancian (1989) habría de criticar 
tiempo después tales argumentos por considerarlos 
economicistas, pues desde su punto de vista dicho 
mecanismo permite ostentar la riqueza y legitima 
las diferencias de clase al seno de las comunidades.

Consideremos ahora la relación entre el sistema 
de cargos y la cosmovisión mesoamericana: Calixta 
Guiteras (1972) en su clásico trabajo sobre la visión 
del mundo Tzotzil, comenta cómo la cosmovisión 
orienta la selección de las personas que se integra-
rán al sistema de cargos. Enfocada en la figura de 
la autoridad tradicional, Guiteras analiza cómo se 
viven los sistemas de poder comunales, así como la 
importancia del nahualismo en la comprensión de 
la categoría de persona propia de la cosmovisión. 
Su obra adquirió relevancia por haber influido en 
un generación nutrida de estudiantes de la Escuela 
Nacional de Antropología e Historia (ENAH).

La observación de la influencia de las autori-
dades tradicionales al interior de las comunidades 
condujo a la investigación del sentido político de 
los sistemas de cargos. Sieverts identificó al siste-
ma de cargos entre los pueblos originarios como 



Mario Ortega Olivares y Fabiola Mora Rosales54

una forma de gobierno semiautónoma (Siverts, 
1965). De ahí su interés por analizar la concepción 
étnica de la democracia. Por eso se enfocó en las 
amplias formas de participación de la comunidad 
en los festejos patronales y en su financiamiento, 
por medio de las cuales la comunidad influía sobre 
las autoridades y en la constitución de consensos.

Evon Z. Vogt, por su parte, observó el carácter 
normativo del sistema de cargos. Para el autor dicho 
sistema en tanto institución genera las normas que 
rigen el comportamiento de las personas en el 
momento de asumir algún cargo tradicional (Vogt, 
1966). El sistema de cargos sería una estrategia 
orientada a evitar la concentración del poder y la 
autoridad mediante la rotación de los cargos, me-
canismo que induce a la ampliación del número de 
participantes. Por esos años los sistemas de cargos 
eran objeto de estudio de las pesquisas a lo largo y 
ancho de nuestro territorio. Los mayordomos eran 
pensados como la conexión entre el mundo sagrado 
y el mundo terrenal de las comunidades. En estos 
sistemas de cargos los mayordomos asumían la 
obligación de suministrar todo lo requerido para 
realizar los festejos patronales.

Smith propuso el concepto de Sistema de 
Fiestas que, desde su punto de vista, se diferencia 
del sistema de cargos por no relacionarlas ni con 
la jerarquía política en la comunidad ni con la 
carrera ascendente para llegar a ser un principal 
(Smith, 1981). Su trabajo se centró en los nombres 
que se utilizan para denominar a los cargueros en 
distintas regiones de Mesoamérica, como pueden 
ser: mayordomos, patrocinadores, cofrades o 
fiesteros. Son estos personajes quienes se ocupan 
de organizar la celebración de la fiesta del santo 
patrono así como patrocinar la comida, la música, las 
procesiones, las danzas, los adornos y la cohetería, 
entre otros elementos festivos. Según Smith, ellos 
deben saber cómo se debe hacer una fiesta, para lo 
que deben poseer un gran nivel de conocimiento. 
Son los representantes de la comunidad frente al 
santo. Dicho autor distingue tres variantes que 
delinean las funciones de la jerarquía económica 
y de clase; la variante trunca que se ve acotada 
por el calendario festivo, la variante administrada 
donde un grupo específico la gestiona para obtener 
privilegios ante la iglesia, y la variante agregada 
donde se incrementa el número de encargados para 
reducir los costos económicos. Smith sienta las 
bases que años después retomaría Topete (1996) 
en sus investigaciones sobre el tema. 

Fernando Cámara (1952) realizó un estudio ana-
lítico pionero acerca del funcionamiento del sistema 
de cargos. Marcó las diferencias entre lo religioso y 
lo político tanto en la etapa precolombina como en 
la que denomina europea y en la contemporánea. 
Su modelo de análisis se apoya en dos tipos de 
organización social: la centrípeta y la centrífuga. 
La centrípeta se caracteriza por promover la con-
servación del orden social, alrededor de un centro 
que es homogéneo, donde se privilegia el bien de la 
comunidad sobre el del individuo. La organización 
centrífuga, por lo contrario, es heterogénea, pues 
antepone al individuo sobre la comunidad, ya que 
no le interesa la conservación. 

Fue Korsbaek quien sintetizó décadas de 
reflexión antropológica, al ofrecer el concepto 
de típico sistema de cargos, cuyas características 
serían las siguientes:

El sistema de cargos consiste en un (1) 
número de oficios que están claramente 
definidos como tales y que se (2) rotan 
entre los miembros de la comunidad quie-
nes asumen un oficio por un (3) periodo 
corto de tiempo después del cual se retira 
a su vida normal por un largo periodo de 
tiempo. Los oficios (4) están ordenados 
jerárquicamente y el sistema de cargos 
(5) comprende a todos –o casi todos– los 
miembros de la comunidad. Los cargueros 
(6) no reciben pago alguno durante su 
periodo de (7) servicio, por el contrario, 
muy a menudo el cargo significa un costo 
considerable de tiempo en trabajo perdido 
y en gastos en dinero efectivo, pero como 
compensación el cargo (8) confiere al res-
ponsable un gran prestigio en la comunidad. 
El sistema de cargos (9) comprende dos 
jerarquías separadas, una política y una 
religiosa, pero las dos jerarquías están 
íntimamente relacionadas, y después de 
haber asumido los cargos más importantes 
del sistema un miembro de la comunidad 
es (10) considerado como “pasado” o 
“principal” (Korsbaek, 1996: 82).

Debido a la importancia de su aportación, la 
antropología mexicana tendió a caer en el error de 
denominar sistema de cargos a cualquier forma de 
organización social en las comunidades. Korsbaek 
ha reconocido en estudios recientes que existen otras 



55Mayordomías y fiestas patronales en los pueblos originarios de Santa Ana Tlacotenco y Santiago Tzapotitlan…

forma de organización en las comunidades donde 
no se presenta una carrera ascendente en los cargos. 
El sistema de cargos propiamente dicho sería una 
característica de algunas comunidades ubicadas 
básicamente en el sureste mexicano. 

El papel de las relaciones de parentesco en los 
sistemas de cargos también ha sido una fuente de 
análisis. Falla reconoció el carácter fundamental 
del parentesco en el cumplimiento del compromiso 
de celebrar las fiestas adquirido por el familiar que 
recibió tal encargo; su punto de partida es la noción 
estructural del parentesco aportada por Lévi-Strauss 
(Falla, 1969). Si toda relación entre personas implica 
relaciones de poder, aun en campos tan pequeños 
como la familia nuclear, el recorrido en una carrera 
ascendente que avanza por dos estructuras paralelas 
remite al paradigma de la jerarquización de los 
cargos. Ulrich Kohler (1975) por su parte interpretó 
al sistema de cargos como si fuera un sistema de 
educación informal, aunque para los actores tenga 
otro sentido. 

La línea del tiempo nos conduce a la obra de Saúl 
Millán, un pensador estructuralista contemporáneo, 
quien afirma que la organización del ciclo festivo y 
ceremonial entre los huaves de San Mateo del Mar, 
Oaxaca, tiene una función ordenadora. Considera 
al sistema de cargos como una expresión de la res-
ponsabilidad, la obligación y el control. Esto es lo 
que daría sentido a las diferentes formas de dominio 
en la vida social, que en otro sentido siempre están 
relacionadas con la cosmovisión del grupo social.

Topete (1996), al retomar la propuesta de Smith 
sobre el sistema de fiestas, considera que la estructura 
civil no necesariamente se encuentra ligada con la 
religiosa (Topete, 1996). Distingue una diferencia 
fundamental en ambas estructuras. En el caso de la 
religiosa los cargos son un servicio a la comunidad 
que se ofrenda de manera gratuita y hasta con una 
inversión económica por parte de los cargueros. El 
cargo es un servicio exclusivamente religioso que se 
puede tener durante un año o ser vitalicio, en el que 
la tarea es dedicarse de tiempo completo a organizar 
la fiesta. Se despliegan diversas actividades como 
solicitar cooperaciones, comprar comida, adornos, 
contratar a los músicos y sufragar la cohetería. La 
eficacia al desempeñar un cargo se puede valorar 
en términos de honor y capacidad de servicio, de 
acuerdo con el apego del festejo a la costumbre 
de los purépechas. Topete considera además de 
los cargos a aquellos puestos que forman parte 
de la estructura civil municipal y que pertenecen 

al ámbito político-administrativo, gozan de una 
remuneración económica y se relacionan con las 
labores comunitarias establecidas legalmente. Por 
otra parte considera al sistema de cargos tradicional 
como una forma de intercambio simbólico entre 
los santos patrones y los cargueros. Estos últimos 
además de recibir el reconocimiento por su labor 
comunitaria son premiados simbólicamente por el 
santo patrono con el don de la salud, el empleo o 
atendiendo alguna petición particular. El autor postula 
dos ideas, la primera reconoce que la vinculación 
entre la estructura religiosa y la civil puede ocurrir o 
no. También advierte que la jerarquización interior 
de dichas estructura puede darse o no. 

Hemos seguido la discusión antropológica 
sobre el sistema de cargos. Incluyendo puntos de 
vista económicos, funcionalistas, estructuralistas, 
estructural-funcionalistas hasta aquello interesado 
en el orden simbólico de la cosmovisión.

Las mayordomías en dos pueblos originarios 
amenazados por la mancha urbana

Al sur-oriente de la cuenca de México se ubican 
dos delegaciones del Distrito Federal, donde per-
sisten múltiples actividades campesinas y perviven 
ciertos rasgos de cultura nahua. Tanto la delegación 
Tláhuac como la de Milpa Alta poseen un abigarrado 
calendario festivo en el que se manifiestan ciertos 
rasgos de la cosmovisión mesoamericana. En ambas 
delegaciones reside tanto población de origen nahua 
como inmigrantes mestizos portadores de una cultura 
cosmopolita. Mientras que los migrantes tienden 
a ser propietarios privados, formales o informales 
de suelo urbano, los nahuas todavía poseen tierras 
ejidales donde cultivan maíz en la milpa. Los cambios 
generados por la expansión de la mancha urbana 
han implicado cambios en la estructura organizativa 
comunitaria de ambos pueblos. 

Ahora se analizarán las mayordomías de Santa 
Ana Tlacotenco en Milpa Alta y las de Santiago 
Tzapotitlan en Tláhuac desde un enfoque compara-
tivo. Ambos poblados comparten rasgos culturales 
que evocan tanto a los calpullis1 prehispánicos 
como a las instituciones españolas implantadas 
tras la conquista, pero como se han sincretizado 
tan íntimamente ya no es posible distinguir unos 
de otros. Por si fuera poco, sus tradiciones se han 
ido transformando para pervivir y enfrentar los 
acelerados cambios que experimentan, debido a 
la expansión de la mancha urbana de Ciudad de 



Mario Ortega Olivares y Fabiola Mora Rosales56

México, Carrasco (1975) ya ha dado cuenta de 
que los sistemas de cargos se transforman, debido 
al contacto de las comunidades con las metrópo-
lis. Sin embargo, en estos pueblos se constata un 
intenso arraigo a tradiciones y costumbres, que 
los originarios reconocen fueron heredadas de sus 
anteriores, de sus antepasados. Desde tal contexto 
se intentará comparar a ambos pueblos. 

Santa Ana Tlacotenco, Milpa Alta

En Santa Ana Tlacotenco la estructura cívica 
y la religiosa se encuentran legalmente separadas. 
La autoridad civil en el pueblo es el Coordinador 
Territorial, figura híbrida que ha sido elegida según 
los usos y costumbres del pueblo, pero al mismo 
tiempo es un empleado de la delegación2 encargado 
del enlace con la comunidad. La autoridad eclesial 
es ejercida por el párroco, aunque existe un Comité 
de Fiestas encargado de contratar a las bandas de 
música para la fiesta patronal y de solicitar una 
cooperación en el pueblo para sufragar su pago, 
además deben garantizar el pago de los castillos 
pirotécnicos. Cuando los cargos no son asumidos 
por alguien de propia voluntad, el mayordomo 
saliente escoge a quien lo sustituirá en el cargo. 
Aunque en Tlacotenco existen 31 mayordomías, no 
se presenta una jerarquización definida entre ellas. 
Además solo existen los cargos de mayordomo y 
recaudador. No existe una carrera ascendente para 
la toma de alguna de las mayordomías, aunque el 
cargo principal es el de mayordomo de la fiesta de 
Santa Ana, a quien se le considera el mayordomo 
grande. Los mayordomos asumen los gastos de la 
fiesta pero dicen que no lo consideran como una 
carga. Por otra parte, la cooperación que se recauda 
entre la comunidad para la compra de cohetería 
y el pago de la música disminuye los gastos del 
mayordomo. Esta mayordomía se considera la más 
grande debido a la importancia de la santa patrona 
en la comunidad, pero eso no demerita a las otras 
mayordomías.

El cargo de recaudador3 sigue en importancia 
al de mayordomo, aunque es respetado por ser el 
más antiguo. Los recaudadores deben recolectar 
dinero en la comunidad y de vez en cuando hacen 
las contrataciones de las bandas de viento. Además 
solicitan lonas a la Coordinación Territorial y con 
ellas instalan cobertizos en el atrio de la parroquia. 
Aunque el cargo de mayordomo se reservaba a los 
varones ahora pueden participar tanto las mujeres 

viudas como los jóvenes solteros, quienes asumen 
el cargo en compañía de un hermano u algún otro 
familiar como sus padres. 

Los jóvenes originarios del pueblo pueden 
participar en las mayordomías para cumplir alguna 
manda por algún favor recibido de la santa patro-
na, o por el afán de preservar sus tradiciones. Si 
los mayordomos cumplen los compromisos de su 
cargo adquieren prestigio ante la comunidad, una 
especie de capital social. Doña Esther Gutiérrez 
comentó sobre el particular: –Sí hay más respeto, 
le han dicho a mi esposo, usted ha sido buena gente 
y también su esposa…

La mayordomía de Santa Ana en Tlacotenco

La señora Santa Ana es festejada el día 26 de 
julio de cada año. A Santa Ana, quien fue la madre 
de la Virgen María, se le atribuyen curas milagrosas 
en la comunidad, como el caso de una mujer que no 
podía tener familia y logró tener a sus hijos luego 
de solicitar el milagro. Dentro de las mayordomías 
que integran el complejo sistema de cargos de 
Tlacotenco destaca la de Santa Ana, responsable de 
la llamada fiesta grande. El requisito para que una 
pareja matrimonial se encargue de esta mayordomía 
es haberse casado por la Iglesia. Los mayordomos 
deben conjuntar un grupo de señoritas para que 
cambien las ropas de la Santa el día de la fiesta, 
tarea que se realiza a puerta cerrada con extrema 
discreción. Es muy importante que esas señoritas 
sean solteras, pues sería una falta de respeto que 
sirvieran a Santa Ana mujeres casadas aunque ya 
fueran ancianas. El cambio de ropajes es acompa-
ñado por el rezo de un rosario que puede ocurrir al 
final o durante la vestimenta de la Santa. 

Los originarios de Santa Ana Tlacotenco también 
conocidos como tlacoteños no pueden ni atreverse 
a rechazar el cargo de una mayordomía, por temor 
a un castigo divino. Eso garantiza que se cumpla 
con el encargo después de haber sido registrado el 
compromiso. Se dice que quienes han rechazado un 
cargo para los festejos han sufrido enfermedades y 
hasta el robo de un automóvil.

La participación

Cuando un matrimonio asume el cargo de la 
mayordomía, las mujeres de la comunidad se aper-
sonan en su casa y les ofrecen despensas, comidas 
o refrescos4. Los mayordomos reciben el apoyo 



57Mayordomías y fiestas patronales en los pueblos originarios de Santa Ana Tlacotenco y Santiago Tzapotitlan…

de su familia nuclear y extensa, además reciben el 
apoyo de vecinos y amigos del pueblo para cumplir 
con las obligaciones inherentes al cargo. Como lo 
comentó el señor Magdaleno Chávez: “Hay mucha 
gente que ayuda y que no es de la familia, yo la 
verdad quedé muy asombrado […] hay señoras que 
llegan con escobetas para lavar trastes […] el día 
de mi compromiso alguien dijo: ‘Mire, yo le traje 
maíz’, otro dijo: ‘Yo le traje un bulto de azúcar’”.

Además de la ayuda que llega de propia iniciativa, 
los mayordomos recorren el pueblo para invitar a 
los vecinos a la fiesta y solicitar una cooperación, 
costumbre que se está generalizando entre los 
pueblos originarios al sur del Distrito Federal. Un 
mayordomo nos comentó: “Tuvimos la delicade-
za –el día 24– de invitar a todos los vecinos de la 
calle, de aquí para abajo y para arriba, y gracias a 
Dios todos vinieron y participaron para hacer las 
tortas… pero si no hubiera mano de obra o apoyo 
para realizar estos trabajos, pues cuándo”.

En el cumplimiento de las obligaciones inherentes 
al cargo, los mayordomos también se apoyan en sus 
compadres, con quienes se estableció un parentesco 
ritual al llevar a los hijos a la pila bautismal o al altar 
(padrinos de velación): “Se cumple con la participación 
de las familias, los compadres son muy importantes, 
es un compromiso que implica gastar dinero”.

Las danzas

Integrarse en las danzas tradicionales es otra 
forma de participar en las fiestas patronales de Santa 
Ana Tlacotenco. En el pueblo se celebran danzas 
como las de Santiagueros5, Pastoras, Vaqueros 
y la de Aztecas6. Aunque ya nadie recuerda con 
precisión su origen, don Aureliano dice que fueron 
retomadas hace unos 20 años7. Con excepción de la 
danza de Pastoras, todas incluyen dos cuadrillas en 
la danza, lo que aporta un motivo de competencia 
entre mayordomos, pues se acostumbra elegir a 
la mejor cuadrilla para que vaya en primer lugar 
durante la procesión. En la danza de las Aztecas8 
solo pueden participar mujeres, sus cantos incluyen 
estas alabanzas a Dios:

Huaque tepehuaque nican cemanahuac
Ahmo ti ixpolihuican
Cenca huel hueyi cenca huel melahuac 
nictenamiqui monatzin
Noique mocxitzin9

Estas danzas las enseñan personas originarias 
del pueblo, interesadas en conservar la tradición 
y lo hacen por gusto como lo expresa el profesor 
Hipólito: “Hago lo que puedo y me falta por 
aprender, pero lo hago por la preservación de la 
danza que es esencial”. Don Hipólito instruye 
a los interesados sobre la forma en que se debe 
bailar, toda vez que se considera importante que 
lo hagan “como debe de ser”. Los danzantes dicen 
participar en estos grupos por el gusto de hacerlo 
y porque le tiene fe a Santa Ana, pero también 
manifiestan cierto temor al castigo celestial si 
rechazan la participación en las danzas que honran 
a la santa patrona. La mayordoma de la Danza 
de Vaqueros, durante 1985, comenta al respecto: 
“Cuando era joven yo iba a bailar de azteca y ya no 
quise. Me mordió una víbora. Iba a bailar con don 
Aniceto García. Me dijo: ‘Vas a bailar, la vamos 
a poner atrás’. Y dije ‘No’. Como ya no quise me 
fui al campo y ahí me mordió la víbora”. Como 
un comentario aparte, diremos que también los 
mayordomos pueden ser castigados por negarse a 
atender a los peregrinos o a las personas que asisten 
a la fiesta patronal. Estos castigos se expresan por 
lo general como enfermedades leves o el robo de 
alguna propiedad.

Según sean sus cargos, los mayordomos se 
preparan con varios meses de antelación, van 
comprando poco a poco lo que se necesita para 
ofrecer el desayuno y la comida ceremonial. Para 
acceder a uno de estos cargos se debe ser originario 
del pueblo. 

La fiesta de Santa Ana se ha transformado 
para tener continuidad temporal. En la actualidad 
se han incrementado los gastos económicos, la 
fiesta es más grande de lo que era antes. Ahora las 
opciones de entretenimiento se han diversificado, 
incluyendo juegos mecánicos, venta de ropa, ali-
mentos, castillos y música de banda10. Según se 
recuerda, durante las procesiones los niños portaban 
canastas con poleo para regarlas por las calles. 
Los festejos en Santa Ana Tlacotenco incluyen 
un acto de agradecimiento, donde la comunidad 
acude a casa de los mayordomos, acompañados 
de un mariachi, para obsequiarles canastas con 
vino, fruta y cohetes11. Los festejos en Santa Ana 
Tlacotenco se celebran con apego a una estructura 
bien delimitada de responsabilidades que incluye 
a toda la comunidad. 



Mario Ortega Olivares y Fabiola Mora Rosales58

Santiago Tzapotitlan, Tláhuac, Distrito 
Federal

Por otra parte en Santiago Tzapotitlan existe una 
estructura de cargos correspondiente a la marcada 
competencia simbólica por el prestigio entre sus 
dos barrios. Cada uno tiene su propio santo patro-
no: un barrio está consagrado a la Señora Santa 
Ana y el otro al Señor Santiago, entre quienes se 
dice que existe un noviazgo. Aunque en el pasado 
podía diferenciarse un barrio de pobres y otro de 
ricos, la desigualdad económica rompió los límites 
territoriales tras la incorporación de la población 
originaria a empleos y servicios propios de la urbe.

En el pueblo se celebran dos Fiestas de Luces y 
Música durante el mismo año. El 4 de febrero la fiesta 
se dedica al Cristo de las Misericordias, asociada 
con el Año Nuevo Mesoamericano celebrado el dos 
de febrero, día de la Candelaria, con el encendido 
del Fuego Nuevo. La segunda celebración ocurre el 
25 y 26 de julio en honor al Señor Santiago Apóstol 
y a la Señora Santa Ana, respectivamente. El creci-
miento del pueblo originario hacia las dos nuevas 
colonias, La Conchita y La Nopalera, incrementó 
el número de participantes en los festejos, toda vez 
que los originarios de Tzapotitlan se han despla-
zado a ellas, extendiendo las redes sociales que se 
involucran en los cargos, aunque ahí conviven con 
población avecindada. Ahora el barrio, tras el quiebre 
de los límites territoriales, es más una unidad ritual 
que territorial. Por si fuera poco, las fronteras se 
han diluido entre el pueblo y la mancha urbana de 
la Ciudad de México. El arraigo al pueblo es tan 
fuerte que aún aquellos originarios que deben irse 
del pueblo, siguen regresando dos veces al año para 
participar en las celebraciones.

El dualismo como forma de ser  
durante las fiestas

La división espacial del pueblo en dos barrios 
constriñe estructuralmente a los originarios del pueblo, 
a una peculiar manera de ser en la celebración de 
las fiestas. Todo ha de ocurrir dos veces, una para el 
barrio de Santiago y otra para el barrio de Santa Ana. 
Este dualismo no se funda en el parentesco, pues 
ahora los originarios del pueblo son libres de casarse 
con quien lo deseen. Y antes debió haber sido muy 
difícil hasta un noviazgo, entre un muchacho y una 
muchacha originarios de diferentes barrios, porque 
en ambas mitades del pueblo se acostumbraba arrojar 

piedras a los jóvenes del otro barrio que se atrevían 
a entrar en su territorio.

Dado este modo de celebrar las fiestas, en el 
pueblo hay dos sistemas de mayordomías, uno para 
cada barrio. Por consiguiente hay dos templetes, 
dos programaciones de bandas, dos maestros 
de ceremonia. Durante la visita al Cristo de la 
Misericordia en el barrio de Los Reyes, la comida 
se sirve en dos tipos diferentes de platos, cuadrados 
desechables de unicel, cuadrados para un barrio y 
redondos para el otro. Hasta cuando se ha querido 
ir más allá del esquema binario, como en el caso 
de la comparsas, donde existe la comparsa de los 
ricos o Charros y la de los pobres o Zapatistas; el 
tercero en discordia es la comparsa de los Caporales, 
quien ocupa el sitio del término medio entre los 
dos opuestos polares. Entusiastas de los cargos y 
festejos, los originarios de Tzapotitlan gustan de 
crear nuevas comparsas, siguiendo tendencialmente 
un esquema de bipartición, si hay grupo de charros, 
fundan otro de charros niños; lo propio han hecho 
caporales y zapatistas, ahora hay caporalitos y niños 
zapatistas. Cuando ya existe comparsa de charros 
niños, el paso siguiente es constituir la de charros 
viejos o de la tercera edad. De la danza azteca del 
capitán Hermilo Jiménez proviene la danza de sus 
hijos. La danza de la Virgen de Guadalupe de su 
hermano Agustín dio origen a la Mesa de Concheros 
de su hija Charo.

Por supuesto que la lógica dominante en las 
relaciones sociales del pueblo es la del interés 
privado, pero no hay duda que algunos rasgos del 
dualismo mesoamericano perviven en la cosmovisión 
de los viejos campesinos y en el género de vida de 
los originarios del pueblo, en especial durante la 
celebración de las fiestas patronales. Muchos de los 
rasgos de dicha cosmovisión preservados en la me-
moria de los ancianos son desconocidos o ignorados 
por las siguientes generaciones, no tanto entre los 
adultos maduros como en los niños, quienes ahora 
reclaman ser originarios de Ciudad de México.

El complejo sistema de mayordomías

Las mayordomías que seguían un sencillo sis-
tema de sitios, crecieron y se volvieron complejas 
para recrear sus tradiciones en medio de la acele-
rada urbanización. Ahora los originarios no solo 
se surten en almacenes como Walmart y suben al 
sistema de transporte colectivo Metro en la estación 
Zapotitlán, sino que su sistema de cargos y festejos 



59Mayordomías y fiestas patronales en los pueblos originarios de Santa Ana Tlacotenco y Santiago Tzapotitlan…

sirve como mediador en su relación con el mundo 
citadino. A su vez, el Gobierno del Distrito Federal 
en Tláhuac participa de los usos y costumbres de 
las mayordomías, al asistir a la inauguración de la 
fiesta. Lo que debe ocurrir dos veces el mismo día 
en la plaza Juárez del pueblo, pues la ceremonia 
se repite en el templete del barrio de Santiago y en 
el de Santa Ana.

Ahora existe un complejo sistema de dos moitiés 
o mitades, con 23 mayordomías que se dividen entre 
los dos barrios, doce en Santiago y once en Santa Ana 
(Ortega, 1999). Cada una de estas mayordomías tiene 
entre sesenta y doscientos cincuenta integrantes y su 
número se incrementa. Cuentan con un presidente, 
un tesorero, un secretario y sus suplentes, encarga-
dos de recolectar puerta por puerta –entre vecinos y 
amigos– una cooperación, que ayuda a solventar los 
gastos de los espectaculares festejos. El patrocinio de 
las Fiestas de Luces y Música también proviene del 
derecho de piso que pagan los juegos mecánicos y 
puesteros durante la feria, así como los desembolsos 
personales de los integrantes de las mesas directivas 
y miembros de cada una de las dos mayordomías. El 
pueblo cuenta además con una Coordinadora General 
de Mayordomías, donde participan ambos barrios. 
En materia de prestigio es deseable pertenecer a una 
mayordomía, pero es mejor lograr ser el presidente 
de la mesa directiva y mucho mejor formar parte 
de la coordinadora de mayordomías. Sin embargo, 
también se valora tener un cargo en las comparsas, 
en las peregrinaciones o en la llamada “pastorela” 
de Semana Santa. 

Aunque al interior de los barrios la toma de 
cargos se organiza por manzanas, estos se van 
rotando, sin embargo todos los jefes de familia 
deben apoyar a la mayordomía en turno. Su sistema 
de mayordomías es cíclico, pues cada barrio se va 
turnando para tomar el cargo de organizar la Fiesta 
de Luces y Música en progresión numérica. Siendo 
doce mayordomías en Santiago y dos las fiestas 
anuales, su ciclo es de seis años. El de Santa Ana 
dura cinco años y medio, por contar solo con once 
mayordomías para la dos fiestas anuales. Cada 
año los mayordomos deben sufragar los castillos 
pirotécnicos, las bandas de música, la comida, el 
enflorado de la parroquia, las misas, los mariachis, 
los sonideros12, así como lo trofeos para los eventos 
deportivos, entre otros gastos.

El cambio de mayordomía se realiza en el ritual 
de Chavarrio, en una misa que se celebra frente a un 
altar montado al aire libre. La plaza Juárez se divide 

en dos, un lado se asigna para las mayordomías del 
barrio de Santiago y el otro para las de Santa Ana. 
Los mayordomos salientes se sientan al frente del 
público en el altar y los nuevos atrás de ellos. Los 
mayordomos que cumplieron su responsabilidad 
pasan el cargo a sus relevos y tras entregarles una 
cera y una cruz vestida, intercambian sus lugares. Ese 
día, la mayordomía saliente entrega cuentas sobre 
su cargo ante la cruz y ante el pueblo. Al terminar, 
la música de banda toca por las calles en procesión 
e intenta opacar a las bandas representativas de las 
otras tres mayordomías, recordemos que hay dos 
mayordomías salientes y dos mayordomías entrantes. 
De igual manera se compite por lanzar la mayor 
cantidad de cohetes, durante las procesiones en el 
barrio de Santiago y en el de Santa Ana. Al término 
de la fiesta cada moitié realiza un paseo de toritos 
adornados con papel de china multicolor, que sus 
cohetes se queman en la plaza por la noche. 

Según Wolf (1967: 179), el prestigio del 
mayordomo ante el pueblo aumenta al tener un 
cargo, por ello se esfuerzan en conseguir recursos 
y solventar los gastos. Siempre existen personas 
esperando poder tomar la mayordomía y gozar 
así del prestigio que los cargos otorgan a las per-
sonas originarias. El cargo más alto que se puede 
obtener es el de Presidente de la Mesa Directiva13, 
sin embargo, eso no significa el fin de la carrera 
de cargos tradicionales; se puede ser presidente 
y regresar a ser mayordomo y así sucesivamente. 
Incluso se puede tomar el cargo de tesorero y ser 
mayordomo después. 

El cumplimiento de cargos y las cooperaciones 
para celebrar los festejos son requisito para poder 
ser sepultado en alguno de los dos panteones del 
pueblo, por lo que, al morir los familiares del difunto, 
deben presentar sus recibos de cooperación con la 
mayordomía de su barrio a fin de tramitar un espacio 
en el cementerio. Es posible que un presidente de 
mayordomía destacado llegue a ocupar un puesto 
en la Delegación Política del Gobierno del Distrito 
Federal, o que políticos del pueblo busquen ser 
mayordomos para ganar votos. Wolf comenta al 
respecto que cuando un hombre prestigiado cumple 
sus responsabilidades rituales, es considerado idóneo 
para asumir funciones públicas (Wolf, 1967: 195).

La figura del Coordinador Territorial de Santiago 
Tzapotitlan resulta paradójica, es al mismo tiempo 
la autoridad nombrada por el pueblo mediante sus 
usos y costumbres y un simple enlace oficial desig-
nado por el Delegado de Tláhuac14. El coordinador 



Mario Ortega Olivares y Fabiola Mora Rosales60

lo mismo se coordina con la delegación para con-
seguir lonas y templetes durante las fiestas, que 
instrumenta los programas del gobierno capitalino 
dentro del pueblo, o es requerido para amonestar a 
un joven por golpear a su esposa frente a sus padres 
o padrinos. El pueblo solía elegir a su coordinador 
en asamblea pública por voto directo, pero ahora las 
autoridades de la ciudad organizan elecciones que 
fractura internamente al pueblo por el sistema de 
partidos. Afortunadamente las familias del pueblo 
están conscientes de que las relaciones de paren-
tesco están por encima de las divisiones partidarias. 

Las danzas tradicionales

Durante los Festejos de Luces y Música en 
Santiago Tzapotitlan se representan las danzas de 
Santiagueros y las de Aztecas. Entre los tres grupos 
de Danza Azteca integrados por parientes directos, 
hay una intensa rivalidad por el reconocimiento al 
seno del pueblo. También existen tres tipos de com-
parsas que danzan durante el carnaval: los Charros, 
los Caporales y los Zapatistas. Los Charros y los 
Zapatistas simbolizan de manera metafórica las 

diferencias de clase entre ricos y pobres, mientras 
que el medio pelo de los Caporales representa a la 
clase media.

Como las comparsas danzan en las mismas 
fechas, suelen surgir fricciones cuando se cruzan en 
el camino y se disputan el avance en primer lugar.

A manera de conclusión

Se han presentado dos sistemas de cargos en 
pueblos originarios ubicados al sur de la cuenca 
de México, ambos sometidos a las presiones de la 
expansión urbana y perdidos en el limbo jurídico 
de una legislación que al crear el Distrito Federal 
ignoró a las formas de gobierno nombradas por usos 
y costumbres. Las dos estructuras antes expuestas 
muestran la forma tangente de relacionarse con las 
autoridades civiles. Aunque la principal relación entre 
lo civil y lo ritual ocurre al solicitar infraestructura 
logística para las actividades de las mayordomías, 
en casos especiales –como alguna amenaza para 
toda la comunidad– pueden interactuar.

Aunque el poder constitucional y el derivado 
de los usos y costumbres convergen en la compleja 

Desfile de “toritos” en Santiago Tzapotitlan a fines del siglo XX. 
Mario Ortega Olivares.



61Mayordomías y fiestas patronales en los pueblos originarios de Santa Ana Tlacotenco y Santiago Tzapotitlan…

figura del Coordinador Territorial, no existe otra 
vinculación directa entre el sistema de cargos tra-
dicional y los cargos oficiales delegacionales ni en 
Tzapotitlan ni en Tlacotenco. En ambas estructuras 
se puede escalar y descender, pero también se puede 
transitar de una a otra sin seguir un orden. Esta 
figura jurídica no condiciona la toma de ningún 
cargo, ya sea oficial o tradicional.

Portal (1996: 35-38) distingue el sistema de 
cargos rural del sistema de cargos urbano, porque 
no existe una vinculación directa entre lo civil y lo 
político; asimismo, el número de mayordomías es 
más alto en el urbano que en el rural, además de otras 
características que se comentarán más adelante. En 
términos de jerarquización podemos decir que los 
cargos sí se valoran de manera ascendente. Ahora, 
aunque en Santa Ana los entrevistados dicen no 
aspirar a la presidencia del Comité de Fiestas o a 
ser recaudadores, se puede apreciar la alta concen-
tración de prestigio que proporciona este tipo de 
cargos al interior de la comunidad. La jerarquiza-
ción no es notoria en la vida cotidiana y el número 
de cargos que se pueden tomar simultáneamente 
por una persona, puede ser de dos o hasta más, 
porque existe una gran oferta de mayordomías en 
el pueblo. En Santa Ana no solo hay interés por el 
respeto que se adquiere al asumir un cargo en las 
mayordomías. La búsqueda de un cargo tradicional 
también se relaciona con expresiones de fe hacia 
la santa patrona y con señales recibidas durante 
los sueños, algo que no se manifestó de manera 
tan marcada durante las entrevistas en Tzapotitlan. 
En ambos casos la manera más eficaz de sumar y 
acumular prestigio entre el pueblo es realizar los 
festejos más espectaculares. 

Aunque la competencia simbólica en Tzapotitlan 
es más aguda, también está presente en el sistema 
de cargos de Santa Ana, lo que se traduce en un 
esfuerzo constante por presentar mejores bandas, 
mejores castillos de luces y mejores danzas que 
las del mayordomo competidor. En Tzapotitlan tal 
rivalidad se manifiesta en dos niveles: a) en nivel 
micro, con la competencia entre el mayordomo 
anterior y el actual, y b) en un nivel mayor con la 
competencia ante el barrio dual, quien celebra el 
festejo en el mismo día y lugar.

En el presente artículo pudimos apreciar 
que la competencia fue una característica común 
entre ambos poblados. Y es muy probable que así 
ocurra en buena parte de los pueblos asentados en 
la cuenca de México. Como en ciertos momentos 

la competencia es tan aguda, parece que los ma-
yordomos y sus familias se van a pelear con sus 
contrincantes, lo que en ocasiones sí llega a ocurrir. 
Sin embargo, no es la regla, pues la competencia 
tiene un carácter conjuntivo y no disyuntivo, 
pues la desaparición del contrincante implicaría 
la desaparición del juego. La competencia entre 
mayordomías tiene como consecuencia la supe-
ración de las fiestas. Y en el caso de Santa Ana 
Tlacotenco el perfeccionamiento de las danzas. 
La competencia da continuidad y facilita la re-
producción de las tradiciones en ambos pueblos.

Entre los nahuas de Tzapotitlán existe una 
jerarquización más marcada, por ser más intensa 
la aspiración de alcanzar cargos superiores en los 
barrios y en el pueblo. En Santa Ana es más sincero 
el agradecimiento al mayordomo tras cumplir con 
su cargo y el respeto a su persona se eleva, se le 
tienen mayores consideraciones y su opinión es 
respetada en la comunidad.

La condición de género en los sistemas  
de cargos

Es de suma importancia resaltar que la par-
ticipación de la mujer se manifiesta con más 
frecuencia en el sistema de cargos urbano que en 
el rural. Aun cuando en el típico sistema de cargos 
rural se reserva la participación en las mayordo-
mías a los hombres, en los pueblos alterados por 
la mancha urbana las mujeres han traspasado los 
límites de la cocina ritual al desempeño de cargos 
de importancia superior. En Santa Ana tanto las 
mujeres solteras como las viudas pueden asumir 
cargos, aunque lo deben hacer en compañía de 
un familiar hombre que las apoye para organizar 
la fiesta. Las mujeres que habitan estos pueblos 
también tienen poder adquisitivo, pues se han in-
tegrado al mercado laboral citadino, ya sea como 
comerciantes o empleadas. El hombre ya no es el 
único que aporta económicamente a la familia, 
las mujeres también lo hacen y en muchos casos 
ellas son la cabeza de la familia. En Tzapotitlan se 
acostumbraba que los hombres se vistieran de mujer 
para bailar en las comparsas del carnaval, pues no 
les gustaba que las originarias anduvieran de locas. 
Hace unas tres décadas las muchachas de pueblo 
a quienes llevaban a bordo de carros, saltaron de 
manera intempestiva para bailar con sus parejas, 
desde entonces participan tanto mujeres como 
hombres en los bailes de cuadrillas. También han 



Mario Ortega Olivares y Fabiola Mora Rosales62

ganado el derecho a asumir ellas solas un cargo en 
las mayordomías, aunque como en el caso de los 
hombres cuentan con el apoyo de la familia extensa, 
amigos y vecinos. Una de ellas también ya ejerció 
el cargo de Coordinadora Territorial. Dicho cargo 
es un híbrido, el coordinador es al mismo tiempo 
el representante elegido por el pueblo según sus 
usos y costumbres, así como un empleado subor-
dinado a las autoridades municipales de Ciudad de 
México. En ambos pueblos se constató que grupos 
de jóvenes se esfuerzan en defender y reproducir 
sus tradiciones a escala local. Es importante resaltar 
que bajo la tradición mesoamericana el acceso a los 
cargos estaba reservado a los adultos o ancianas; sin 
embargo, como lo señala Portal, ahora los jóvenes 
tienen acceso a los mismos (Portal, 1977: 58). 

Los sistemas de cargos en la cuenca de México 
comparten dos características, por un lado la 

participación en las mayordomías son un medio para 
acceder a otro tipo de cargos más altos. Y por el otro 
la carrera escalafonaria es difusa (Medina, 2007: 
78), pues se puede subir, bajar, dejar de participar 
y repetir en los cargos. De acuerdo con Portal, en 
estos pueblos originarios se lleva un registro mi-
nucioso de las personas que asumieron los cargos, 
por eso el uso de panteones –como es el caso de 
Tzapotitlan– está condicionado a la participación y 
colaboración de las personas con las mayordomías. 
Es así como en un esfuerzo por mantener sus tradi-
ciones e integrarse a la modernidad, los nahuas de 
esta región de la cuenca de México han respondido 
a las formas de vida y las condiciones propias de la 
vida urbana. Los pueblos más que contraponerse 
a la urbanización, han creado una estrategia para 
aprovechar lo que la urbe les ofrece y reinventan 
sus tradiciones y costumbres para reproducirlas. 

Referencias Citadas

Aguirre Beltrán
	 1981  Formas de gobierno indígena, México: Instituto Nacional 

Indigenista.
Cámara, Fernando
	 1952  “Religious and Political Organization”, en Sol, Tax 

(editor), Heritage of Conquest, Glencoe: The Free Press, 
III, pp. 142-173

Cancian, Frank
	 1998  Economía y prestigio en una comunidad maya, Instituto 

Nacional Indigenista: México.
Carrasco, Pedro
	 1975  “La transformación de la cultura indígena durante la 

Colonia”, en Historia mexicana, vol. XXV, núm. 2 (98), 
octubre-diciembre, pp. 175-203. 

Guiteras, Calixta
	 1972  Los peligros del alma: Visión del mundo de un Tzotzil, 

La Habana: Editorial de Ciencias Sociales, Instituto Cubano 
del Libro.

Hosbawm, Eric y Ranger
	 1983  The invention of tradition, Cambridge: Cambridge 

University Press.
Kölher, Ulrich
	 1975  Cambio cultural dirigido en los Altos de Chiapas, 

México: Instituto Nacional Indigenista, SEP-INI núm. 42.
Korsbaek, Leif
	 1996  Introducción al Sistema de Cargos, Toluca: Universidad 

Autónoma del Estado de México.
López Austin, Alfredo
	 1982  “La sexualidad entre los antiguos nahuas”, en Familia 

y sexualidad en la Nueva España, Memoria del Primer 
Simposio de Historia de las Mentalidades, México: SEP, 
Fondo de Cultura Económica, SEP-80, núm. 41, pp. 141-176.

Medina, Andrés
	 1996  “Introducción”, en Introducción al sistema de Cargos, 

Korsbaek, Toluca: Universidad Autónoma del Estado de 
México.

Rostas y Drougers
	 1995  “El uso popular de la religión popular en América 

Latina: una introducción”, en Alteridades, año 5, núm, 9, 
pp. 81-91.

Nash, Manning
	 1966  Primitive and Peasant Economic Systems, Chandler: 

California.
Portal, María Ana
	 1996  Ciudadanos desde el pueblo. Identidad y práctica 

religiosa en San Andrés Totoltepec, Tlalpan, D.F., México: 
Dirección General de Culturas Populares-UAM Iztapalapa.

Pozas, Ricardo
	 1959  Chamula, un pueblo en los altos de Chiapas, México: 

Instituto Nacional Indigenista.
Siverts, Henning
	 1965  “The cacique of kancuk: a study of leadership in 

Highland Chiapas”, en Estudios de Cultura Maya, vol. V.
Smith, Waldermar R.
	 1981  El sistema de fiestas y el cambio económico, México: 

Fondo de Cultura Económica.
Tax, Sol
	 1937  “Los municipios del Altiplano Mesooccidental de 

Guatemala”, Traducción de L. Korsbaek, en Korsbaek, 
Leif (1996) Introducción al sistema de Cargos, Toluca: 
Universidad Autónoma del Estado de México, pp. 87-112.

Topete, Hilario
	 2005  “Cargos y otras yerbas”, en Dimensión Antropológica, 

Año 12, Vol. 33, Escuela Nacional de Antropología e 
Historia-INAH, México, pp. 91-115.

Vogt, Evon Z.
	 1966  Los zinacantecos: un pueblo tzotzil de los Altos de 

Chiapas, México: Secretaría de Educación Pública-Instituto 
Nacional Indigenista.

Wolf, Eric
	 1967  Pueblos y culturas de Mesoamerica, México: Fondo 

de Cultura Económica.



63Mayordomías y fiestas patronales en los pueblos originarios de Santa Ana Tlacotenco y Santiago Tzapotitlan…

Notas

1	 El calpulli antes de la conquista española era un grupo de 
familias cuyos miembros decían estar ligados por parentesco 
o amistad, y que reconocía la ascendencia mítica de un 
antepasado común. Los miembros del calpulli habitaban 
un territorio perteneciente al grupo (“barrio” le llamaron 
los españoles). Las autoridades internas del calpulli distri-
buían las parcelas� Existía tendencia a la endogamia; los 
hombres del calpulli poseían profesiones comunes. Había 
en el grupo un alto grado de cooperación. Por último, pese 
a que los calpulli se agrupaban frecuentemente bajo un 
poder central, no perdían su individualidad y constituían 
una unidad política, administrativa, jurisdiccional, tributaria 
y militar (López Austin, 1982: 149). 

2	 La Ciudad de México está dividida en varias demarcaciones 
territoriales, en cada una existe una autoridad designada 
por el Gobierno de la Ciudad de México, al que se conoce 
como delegado al no ser elegido por la ciudadanía. A tales 
demarcaciones se les conoce como delegaciones.

3	 Anteriormente, el cargo de recaudador implicaba recoger 
las cooperaciones, en la actualidad forma parte del Comité 
de Fiestas y sus funciones se han diversificado dependiendo 
de las necesidades.

4	 Mayordoma de la Natividad de María, señora Marcela Pérez.
5	 Se han ido integrando instrumentos nuevos como la flauta, 

el sonido y el tambor al estilo afro en esta danza. 

6	 Todas y cada una de las danzas mencionadas han sufrido 
cambios importantes en la vestimenta. Anteriormente se 
elaboraban a mano y ahora se compran hechos o se compran 
aplicaciones que se pegan en la ropa.

7	 Entrevista con el señor Aureliano Pérez.
8	 Originalmente en la danza estaba permitida la participación 

tanto de hombres como de mujeres. 
9	 Fuente: Profesor Hipólito Leyva originario de Santa Ana 

Tlacotenco. 
10	 Entrevista con el Señor Salvador Ávila.
11	 Anteriormente, el regalo de agradecimiento era de una sola 

canasta, pero con el tiempo hay personas que obsequian 
hasta una treintena.

12	 Especie de Disk Jockeys populares que animan los bailes 
en los barrios de Ciudad de México con música que tocan 
en grandes bocinas.

13	 Según Medina (2007: 65), las Mesas Directivas son cambiadas 
cada seis años, y son los mayordomos los que se encargan 
de organizar el cambio de ellas; puede variar el número de 
integrantes pero siempre tiene un presidente, secretario y 
tesorero con sus suplentes.

14	 Pues la desaparición del municipio libre en Ciudad de 
México para constituir el Distrito Federal en 1928, dejó 
en el limbo a sus pueblos originarios.




