N° 55, 2018. P4ginas 111-120
Didlogo Andino

PRACTICAS DISCURSIVAS E IDENTIDADES DE GENERO DE
LAS MUJERES AYMARAS DEL NORTE CHILENO (1980-2015)

DISCURSIVE PRACTICES AND GENDER IDENTITIES OF THE AYMARA
WOMEN OF NORTHERN CHILE (1980-2015)

Vivian Gavildn Vega™ y Ana Maria Carrasco”

Presentamos resultados de investigacion acerca de los discursos que elaboran las dirigentas de organizaciones de mujeres que se
adscriben al pueblo aymara en el norte de Chile entre 1980 y 2015 y que van configurando procesos de afirmacién de identidades
de género. El andlisis de entrevistas aplicadas y declaraciones realizadas por ellas a lo largo de este periodo da cuenta de pricticas
discursivas que van modificindose de acuerdo con los contextos sociopoliticos y segtin las dindmicas de participacion politica
que ellas mismas lideran. Se pueden identificar tres momentos: el primero expone la demanda por el reconocimiento de la dife-
rencia cultural en el contexto de la sociedad nacional; el segundo se caracteriza por el énfasis en las demandas ciudadanas; y el
tercero por considerar la dominacién masculina en los contextos de colonizacién. Este recorrido muestra procesos de afirmacién
de identidades de género que se van configurando en la lucha politica por un nuevo tipo de inclusién en la sociedad nacional. Los
discursos elaborados van mediando las representaciones de género y produciendo nuevas subjetividades y por tanto constituyen
herramientas para la lucha en contra de las estructuras de dominacion.
Palabras claves: identidades, género, etnicidades, aymara.

We present research results on the speeches made by the leaders of women’s organizations that belong to the Aymara people in
northern Chile between 1980 and 2015 and that are configuring processes of affirmation of gender identities. The analysis of applied
interviews and statements made by them during this period gives account of discursive practices that are modified according to
the sociopolitical contexts and according to the dynamics of political participation that they themselves lead. Three moments can
be identified: the first exposes the demand for the recognition of the cultural difference in the context of the national society; The
second is characterized by the emphasis on citizen demands; And the third to consider male domination in colonization contexts.
This tour shows processes of affirmation of gender identities that are configured in the political struggle for a new type of inclusion
in the national society. The discourses elaborated mediated the representations of gender and produced new subjectivities and
therefore constitute tools for the struggle against structures of domination
Key words: identities, gender, ethnicities, aymara.

Introduccién chileno desde la década de los ochenta del siglo

pasado hasta las primeras décadas de este siglo. Se

Los procesos de afirmacion de las identidades
de género de las mujeres indigenas de América
Latina ha sido un tema de interés para investigadores
ocupados en el estudio de la participacion politica de
los pueblos originarios (Wilson, 1988, Curiel 2002,
Hernandez 2007, CEPAL 2013, Sckmunck 2013,
Sciortino 2015). Estos trabajos han consignado la
importancia de los contextos sociohistéricos para la
comprension de los procesos identitarios, mismos
que se expresan en practicas discursivas que nos
permiten conocer a un nuevo sujeto social y politico
de los Estados-naciones de la region. En esta linea,
presentamos reflexiones respecto del proceso de
elaboracion de las identidades de género que han
ido construyendo las mujeres aymaras del norte

trata de describir e interpretar la vision que tienen
estas de las relaciones de género en su colectivi-
dad. Siguiendo a A. Herndndez (2007), buscamos
conocer las distintas maneras en que las mujeres
aymaras imaginan y reflexionan respecto de sus
identidades de género y conciben sus estrategias
de lucha en contra de la discriminacién étnica,
racial y de género.

Entendemos el concepto de identidades de género
como procesos de interiorizacion de las tradiciones
culturales que configuran las pricticas sociales de
mujeres y hombres. Se trata de “la cristalizacion al
interior de un individuo de las relaciones sociales
y culturales basadas en las diferencias que dis-
tinguen los sexos y que definen, particularmente,

*  Universidad de Tarapacd, Departamento de Antropologia. Arica, Chile. Correo electrénico: vtgavilanv @uta.cl; acarrasco@uta.cl

Recibido: 13 de marzo de 2017. Aceptado: 14 de agosto de 2017.



112 Vivian Gavildn Vega y Ana Marfa Carrasco

relaciones significantes de poder; en el seno de las
cuales €l/ella estd comprometido/a y a las cuales
es inducido/a a reproducir o a rechazar” (basado
en Godelier, 2010:25 y Scott 1996). En tanto prac-
ticas histéricas, las identidades individuales son a
la vez una y miiltiple por el nimero de relaciones
que mantenemos con los otros (Godelier 2010) y
se constituyen en el juego de la autoafirmacién
y asignacidn identitaria, entre “autoidentidad” y
“exoidentidad” (Cuche, 1996: 88-89).

El discurso como practica social incluye ideas
y sentidos que tienen para los actores sus compor-
tamientos; es decir, las interpretaciones que hacen
de si mismos y de su entorno. Hace referencia a
sistemas de representacion que regulan lo que se
puede hacer con el lenguaje en una situacién y un
contexto determinados (Foucault 1970). Podemos
afirmar que las relaciones de género son mediadas
por la actividad de representacién del discurso que
va configurando las identidades sociales de mujeres
y de hombres segtin sus contextos socioculturales
y sociopoliticos.

Desde esta perspectiva, abordamos el material
discursivo producido por las mujeres para conocer
su percepcion acerca de su condicién de género.
Sistematizamos 17 narrativas provenientes de
entrevistas aplicadas a mujeres dirigentas cuyas
edades van de los 35 a los 60 afios, de escolari-
dad basica, media y universitaria, residentes en
las zonas rural y urbana de las actuales regiones
Arica-Parinacota y Tarapacd. Ademads, reunimos
material documental producido por las lideres en
los momentos sefialados. Complementariamente se
utiliza material etnografico recogido en reuniones y
acciones colectivas de las agrupaciones de mujeres
residentes en la ciudad y en la zona rural y que se
desplegaron no solo en el norte, sino también en
la capital, i.e. en Santiago de Chile.

El corte temporal escogido se debe a la emer-
gencia de la comunidad aymara ante la sociedad
nacional y al Estado-nacién chilenos. Las prime-
ras organizaciones que reivindicaron derechos a
la diferencia cultural datan de la década de los
ochenta del siglo pasado. Un grupo de estudiantes
universitarios convocaron a la colectividad aymara
de la ciudad de Arica para agruparse con la fina-
lidad de denunciar la discriminacién negativa de
sus tradiciones culturales y la racializacién que
imponia el proyecto colonial moderno. Cercanos al
movimiento indigena que se despliega en Bolivia, se
plantearon una lucha politica de resistencia basada

en acciones dirigidas al reconocimiento del pueblo
aymara. Para ello la literatura indigenista constituy6
un referente importante para reflexionar respecto
de su pasado, presente y futuro en el contexto de
los Estados-naciones modernos. A partir de este
momento el movimiento indigena en el norte del
pais comienza a cuestionar al Estado monocultural
y a demandar nuevas formas de ciudadania.

A lo largo de los casi cuarenta afios que con-
sidera el periodo investigado, las mujeres aymaras
han participado en este proceso de lucha social y
politica. ; Cémo se han configurado las identidades
de género en esta trayectoria? Es la pregunta que
intentamos responder siguiendo la evolucién de sus
précticas discursivas.

El primer apartado del articulo expone los
discursos medulares de la primera fase, el que se
caracterizo por la afirmacién de la diferencia cultural
de los aymaras y las demandas por el reconocimien-
to como pueblo. El segundo segmento del trabajo
muestra el momento en el que las dirigentas aymaras
van abriendo espacios para la reflexién acerca de
ciudadania y especifican demandas sociales. El
tercer y ultimo item avanza hacia las dos tltimas
décadas en las que aspectos tales como los proble-
mas de dominacién masculina son enfrentados en la
complejidad de la sociedad nacional y los procesos
de globalizacién. Tratdndose de una comunidad
heterogénea social, econdmica y culturalmente,
los discursos son también heterogéneos y diversos.
Las entrevistas analizadas no da cuenta de esta
diversidad. Es evidente que el material empirico
presenta limitaciones; sin embargo, debido a que
nuestro interés es avanzar hacia el conocimiento
y comprensién de las formas de participacién
politica de las mujeres aymaras y, en particular,
de la visién que ellas han ido construyendo sobre
si mismas como colectivo que forman parte de las
estructuras de dominacién, optamos por un punto
de partida para ir profundizando por etapas. Este
punto de partida aborda la heterogeneidad distin-
guiendo los materiales discursivos de mujeres con
mayor escolaridad y residentes en la ciudad y de
los discursos de dirigentas con menor escolaridad
y mds cercanas al trabajo campesino.

La Emergencia del Pueblo Aymara
en el Norte Chileno

La afirmacioén de la diferencia cultural consti-
tuye la principal bandera de lucha para demandar



Practicas discursivas e identidades de género de las mujeres aymara del norte chileno (1980-2015) 113

procesos de inclusién social y politica en el Estado
y la sociedad nacional como pueblos originarios.
Como sefialan Wilson (1988) Sckmunck (2013) y
Sciortino (2015), las mujeres han ido participando
del movimiento social impulsado por los pueblos
originarios y por el de mujeres que reivindican
mayor equidad de género. En el norte chileno fueron
hombres y mujeres aymaras que en la segunda mitad
de los ochenta del siglo pasado comienzan a reivin-
dicar derechos culturales al Estado nacional. Las
acciones colectivas se sumaron al proceso de lucha
en contra la dictadura militar y en menor medida al
movimiento de mujeres que se habia desplegado a
nivel nacional. En la primera parte de los noventa y
en el contexto del proceso participativo que se generd
por la nueva ley indigena se visibiliza a la mujer
aymara. Las lideres buscan especificar las relaciones
de género en su colectividad'. Enfatizaron en las
diferencias con la comunidad que no se adscribia
a los pueblos originarios del norte chileno y que,
seglin su conviccion, seguian principios culturales
occidentales. La valoracién del pasado indigena
permitié reaccionar a la histérica discriminacién
étnica, y apropidndose de los estudios antropolégicos
indigenistas que hablaron de complementariedad
entre los géneros como principio bésico de la
filosoffa andina?, propusieron por primera vez su
propia concepcién acerca de las relaciones sociales
de género. Elaboran un contradiscurso para romper
con el estigma. Los contenidos manifiestos en este
evidencian una bisqueda por principios filoséficos
“propiamente andinos” que habrian sostenido las
sociedades no colonizadas en el pasado. Distingue
tres dimensiones para comprender la posicion y
condicién de mujeres y hombres: la cosmovision,
la pareja en el matrimonio y la postura de género
“auténticamente andina”. El concepto aymara pacha
(universo: tiempo-espacio) se entiende como “orden
armonico de todos los elementos del universo orga-
nizado simbélicamente en masculino y femenino,
con cualidades opuestas pero que se complementan
formando la unidad, cuya dindmica estd dada por
su caracter reciproco”. El concepto jaquichasiiia o
unién de la pareja conyugal, contiene la idea de que
“el hombre y la mujer son parcialidades heterogé-
neas que se complementan logrando una unidad de
la familia” (Flores, 1996: 4). Esta dirigenta agrega
que la unidad esta constituida por dos individuos
distintos diametralmente opuestos y que esta dife-
rencia permite el equilibrio en la unidad familiar.
Se trata de una relacién complementaria. Plantea

que el concepto chacha-warmi (relacién esposo-
esposa) es el que constituye el eje de la postura
andina de género, porque se basa en la prictica
ancestral de convivencia entre mujeres y hombres
andinos, constituyendo un modelo alternativo de
género que la sociedad occidental puede adoptar.
De este modo, por primera vez un grupo de
mujeres aymaras exponen ante la comunidad regio-
nal una historia de las relaciones de género y una
propuesta que reivindica la diferencia cultural. La
interpretacién del pasado es una estrategia para una
critica del presente y una puerta que abre un nuevo
camino en el contexto de dominacién cultural. No
obstante, al mismo tiempo, las bases de la diferencia
cultural afirmada en un pasado esencial y ahistérico
las lleva a invisibilizar las desigualdades sociales
basadas en los regimenes de género dominantes e
impuesto por el Estado moderno y colonizador. Si
bien importa marcar la diferencia para apelar al
reconocimiento cultural de la colectividad que se
identifica como aymara, las asimetrias de género
al interior de la misma se invisibilizan. El concepto
chacha-warmi sostiene la ideologfa de la comple-
mentariedad. Ideologia, ya que las ideas respecto
de las diferencias sociales entre mujeres y hombres
conducen a mantener el poder de género y el statu
quo de las relaciones familiares; cuestion que
serd retomada por las lideres del siglo XXI. Estas
observaciones no deben minimizar la importancia
que tuvo este discurso contrahegemonico, pues
produjo un referente para la afirmacion positiva
de la identidad aymara que impulsé a acciones
colectivas orientadas a cuestionar las relaciones
de poder presentes en las tradiciones culturales de
género hegémonicas que privilegia a Occidente.
Los dirigentes y las dirigentas con menor es-
colaridad y con mayor apego al trabajo campesino
iniciaron un proceso mds lento de reaccién a la
exoidentidad estigmatizante, por medio de pro-
cesos de valoracion de la lengua y de su pasado.
Acompafiada-os por organizaciones no guberna-
mentales regionales y nacionales las agrupaciones
de mujeres reflexionaron respecto de su posicién
mediante su participacién en diversos eventos con
otras colectividades indigenas y no indigenas. Se
vieron a si mismas valoradas externamente por
su trabajo, por sus voluntades para generar orga-
nizaciones locales que les permitieron plantear
problemas contingentes. Al compartir sus experien-
cias de vida y conocer las de otras mujeres fueron
generando reflexiones en torno a sus aspiraciones



114 Vivian Gavildn Vega y Ana Marfa Carrasco

y a afirmar su identidad de género a partir de la
valoracién de la importancia de su trabajo para
la reproduccién familiar y comunitaria®. La alte-
ridad, representada en las mujeres no indigenas,
se basé en su ascendencia inka (entidad ancestral
masculino-femenino), no como la historia oficial,
sino como descendientes de antepasados locales.
La distincién se sintetizaba en los términos g ’ara-
indio-a que se caracterizaba por formas de vida
diferentes (Gavilan 2005). En este grupo el con-
cepto chacha-warmi no se resignificé como en el
caso de las organizaciones urbanas y no se elaboré
un discurso coherente respecto de la diferencia,
pero se reflexioné en torno al importante rol que
desempeifiaban las mujeres en la reproduccion del
hogar y en la comunidad aymara. Por otra parte,
la alteridad respecto de los hombres aymaras se
elaboré con elementos de la tradicion cultural de
género cuyos contenidos simbdlicos y sociales se
entendian en el contexto del ciclo vital y de las
categorfas de parentesco: hija/hermana/esposa. Es
decir, las posiciones de jerarquias y sus argumentos
para justificarlas tenfan que ver con los roles que
la comunidad exige cumplir a hombres y mujeres
alo largo de la vida personal con su hogar, familia
y comunidad. En este sentido, los privilegios mas-
culinos de representatividad social y politica o la
ocupacién de los hombres en las tareas productivas
y reproductivas con mayor prestigio, o las posi-
bilidades del ocio permitido a estos, pero menos
a las mujeres, fueron pensados y reflexionados
colectivamente generando cambios personales y
colectivos. Un ejemplo que ilustra esta situacién se
puede ver en un acta (1986) del centro de madres
de la estancia de Central Citani, comunidad de
Isluga ubicada en el altiplano chileno. Esta indi-
caba que los hombres que golpearan a sus esposas
durante la fiesta patronal serian sancionados por
sus parientes con una multa. Esto ocurre cuando
las instituciones comunales (como los padrinos de
matrimonio, los caciques y los jueces de distrito)
fueron reemplazadas por los juzgados de policia
local. Se trat6 asi de una iniciativa de las mujeres,
apropiandose de un espacio organizativo creado
por el Estado para fines personales y colectivos.

Mugjeres por una Mayor
Participacion Ciudadana

En los dltimos afios de la década de los noventa
el aumento de agrupaciones femeninas propicié

una diversidad de discursos. Las politicas estatales
dirigidas a disminuir la pobreza definieron a los
pueblos originarios como un grupo objetivo. Los
programas sociales de afirmacién positiva facilitaron
laemergencia de dirigentas que adhieren parcialmente
ala postura anterior. Se traté de lideres locales que
plantearon los problemas concretos de las mujeres.
La vinculacién de las dirigentas aymaras con lide-
res feministas o con organizaciones nacionales de
mujeres contribuyeron a nuevos debates. Entre estos
destacan el reconocimiento de las jefas de hogar,
mayor participacion politica y erradicacién de la
violencia de género.

Las narrativas se distancian de la antropologia
indigenista para situarse en las necesidades basi-
cas, en las aspiraciones por resolver dificultades
cotidianas y en redefinir su ciudadania basada en
la etnicidad. En este contexto, la pobreza debe ser
superada; especialmente el estigma construido
desde la exoidentidad del indio y la escasez de
recursos socioeconémicos y sociopoliticos. En este
sentido, la condicién étnica en el espacio nacional
se concibe como una oportunidad para mejorar las
condiciones de vida de las mujeres y para denun-
ciar la hegemonia masculina en el hogar y en las
organizaciones sociales.

La presidenta del Consejo Nacional Aymara y
miembro del Consejo de la Corporacién Nacional
para el Desarrollo Indigena (CONADI) plantea que
“hay que aprender nuevas formas de participacién
para ayudar a las mujeres aymaras. Muchas de ellas
no saben cémo defenderse, no saben como pedir
ayuda al Estado” (I.Q. 1998). La conciencia de
pertenecer a un pueblo indigena dentro del escenario
nacional va acercando a las mujeres a la reflexion
de su ciudadanfa:

Quisiera ser Presidenta de la Republica.
Me gustaria trabajar en la mesa de la mujer
como coordinadora de las agrupaciones de
mujeres. Veo con alegria que las mujeres
nos estamos organizando mas y que esta-
mos apostando y dando todo de si como
persona. Realmente yo me siento mds que
contenta y orgullosa de pertenecer a esta
agrupacién y mis ambiciones quizd van
mas alla de ser una simple dirigente en el
ambito social porque siempre me ha gustado
ayudar a las demds personas, tratar de que
se superen y logren sus metas y también
me gustaria poder hacerlo en un dmbito de



Practicas discursivas e identidades de género de las mujeres aymara del norte chileno (1980-2015) 115

poder lo que es ser alcaldesa, ser concejal
o quizas llegar mucho mas alld; pero sin
ser ambiciosa (I.Q. 1998).

La lucha en contra la discriminacién étnica
formé parte importante de las experiencias de
participacion social y politica:

Los discursos dejan ver que se piensan a si
mismas con necesidades de aprendizaje e infor-
macién para lograr lo que se proponen. Para ello
se identifican mecanismos como educacarse civi-
camente, capacitarse para exponer sus problemas
y mantenerse informadas. Las entrevistas son
redundantes en estos temas: “las mujeres estan
desinformadas. No saben leer ni escribir, son ti-
midas, tienen miedo de hablar” ( L.M. 2000). Las
mujeres tienen que tener la capacidad suficiente
para decir yo quiero esto y yo quiero lo otro”
(J.M. 2001).

Las lideres promueven la participacion social y
politica en el contexto de las dindmicas regionales
y nacionales:

Yo siempre les he pedido que hablen en los
talleres, pa que sepan presentarse, porque
es un terror que le tienen a presentarse en
publico, yo también le tenia en principio
a pescar el micréfono... y no, yo siempre
les he dicho que uno nunca tiene que venir
a presentarse con voz baja NO! Usted
tiene que entrar de frente, con su pecho
bien alto, porque usted es una persona y
estd solicitando algo que el Estado tiene
la obligacién de darle si usted lo solicita,

Yo participo para luchar en contra de la
discriminacion. O sea el que uno entre a
un servicio publico y te vean con pollera, o
con trenzas o con ojotas, inmediatamente te
paran y no tienes el mismo trato. Ahora, si
uno va mds arregladita recién te toman en
cuenta. Entonces, quebrar esos esquemas
es lo que me ha llevado a estar trabajando
en estos temas. Quebrar ese esquema de no
como vestirte es lo que td eres. Cambiar
el esquema de que los servicios publicos
estén al servicio de las personas, y no las
personas al servicio de ellos. Cambiar el
tema que siempre al indigena se le nombre
como un “indigente” o “un pobrecito”.
Somos sujetos de derecho. Porque uno
dice: ah, es pobre entonces es indigena.
Y no, es una forma distinta de vida.
Entonces, yo creo que eso me ha llevado,
y bueno, obviamente luego vienen los
derechos, pero fue mas que nada por un
tema de discriminacién. Y no solamente
como persona, sino también los recursos
hidricos, territoriales (...) (M.G. presidenta
Consejo Nacional Aymara, 2000).

Las interpretaciones que hacen las dirigentas

si no lo solicitamos no nos dan nd, pero
nunca ir con la cabeza baja por muy derro-
tada que estén... de frente, y tengo harta
plata en los bolsillos aunque tenga pocos
papeles, eso hay que construir, eso le falta
a las mujeres (...) (...) he crecido como
mujer, he aprendido lo que antes yo no me
expresaba con las autoridades, no hablaba
en publico,... hoy en dia no, y por tdltimo
digo lo que pienso y lo que siento... no
me interesa que quede la grande, pero yo
digo lo que yo siento y lo que pienso por
lo general... no soy pa’ andarle con docu-
mento, me dicen J. leéte ese documento
y hablar sobre ese documento olvidense,
puedo decir a lo mejor tres palabras que
lo que estaba escrito, pero todo el resto
es mio. Entonces me he fortalecido como
mujer (J.M. consejala de la comuna de
Putre, 2002).

del pasado y el andlisis de la sociedad contempo-
rdnea se expresa en un discurso de afirmacion de
sus identidades étnicas y de género para luchar en
contra de la exclusion social y politica:

Yo espero que la brecha de la discriminacién
se acorte. Espero que las mujeres indigenas
sean capaces de hacer ella la historia, no
que otros vengan y le pongan la historia,
si no que ellas sean capaces de decidir, de
pensar. Creo que las mujeres indigenas en
un futuro no muy lejano estén, quizas, en
lugares mas alto. No solamente lo que es
la dirigencia, sino a nivel de diputados y
senadores, por qué no Presidenta, Presidente.
Creo que para alld vamos, y ; Por qué para
alla? Porque es la tnica forma de imple-
mentar politicas al alcance nuestro (M.G.
(M.G Asociacién de Mujeres de Arica
y Parinacota. Integrante del Consejo de



116 Vivian Gavildn Vega y Ana Marfa Carrasco

Pueblos Originarios de la Region de Arica
y Parinacota, 2001).

Esta misma dirigenta comparte su interpretacion
respecto del pasado de las relaciones de género de
la colectividad aymara en el contexto del proceso
politico que implicé instalar la situacién y condi-
cién de mujeres y de hombres y la exigencia de
presentar propuestas:

Antiguamente nuestra cultura aymara era
femenina, cuando nosotros nos unimos
a los quechuas, con los incas, ellos eran
de una forma machista, patriarcal, entre
nosotros la mujer mandaba.., matriarcal.
Entonces, cuando se unieron ambas partes
se form6 el chacha warmi, esto es lo que
uno quiere ver en el futuro. Que la mujer
no sea ni mas ni menos que el hombre,
pero que sean de una forma efectiva no?
que sean, no tanto igual, mas que puedan
conjugar ambos, o sea, eso de la igualdad
es como muy irreal. Porque eso no se da, ni
en una pareja se da, pero si que hombres y
mujeres puedan trabajar bien y respetandose
en todos los dmbitos.

Las experiencias de participacién social y
politica son compartidas entre ellas y enuncian las
dificultades que ponen sus maridos o los compafieros
para la participacién politica.

“El hombre te hace a un lado, porque
piensan que ellos solamente pueden ocupar
cargos de poder o cargos altisimos, pero
no miran que las mujeres somos capaces
e incluso lo harian mejor que el hombre”

(I.Q. presidenta del Consejo Nacional
Aymara y miembro del Consejo de la
Corporacién Nacional para el Desarrollo
Indigena (CONADI, 2000).

Las Identidades de la Mujer Aymara en la
Sociedad Nacional, Colonizada y Compleja

En la primera década de este siglo se perfilan
nuevos liderazgos femeninos. Las lideres que guian
la participacién social y politica de las mujeres
son diversas, representando la heterogeneidad
sociopolitica y sociocultural de la colectividad a
la que pertenecen. En este momento se observan

los efectos que la politica de afirmacién positiva
disefiada por el Estado, a lo largo de dos décadas,
va teniendo en la comunidad indigena (ver Gavilan
y Lagos 2014). Como ocurre a nivel nacional, se
va produciendo la desarticulacién de las redes
supralocales. Tanto las organizaciones de mujeres
como las agrupaciones mixtas se van reduciendo
a sus espacios locales sin perder vinculos con las
redes nacionales e internacionales. La influencia y
el acompafiamiento realizado por los organismos no
gubernamentales para apoyar los procesos partici-
pativos van disminuyendo debido a la cooptacién
de los recursos de la cooperacién internacional por
parte del gobierno y al débil financiamiento del
Estado para sostener programas sociales por fuera
de las lineas establecidas por los gobiernos tanto
de la Concertacién de Partidos por la Democracia
como por la Alianza por Chile*. Se trata de un
periodo en el que emergen lideres con nuevos
discursos, pero con bases de apoyo restringidas.
Nuevas generaciones de jévenes, ahora con mayor
escolarizacién y vinculadas a redes sociales mas
amplias, denuncian la discriminacién de las mujeres
al interior de las colectividades indigenas y plantean
el problema de la violencia en contra de la mujer,
en forma mas clara,

Las voceras del sector que podriamos llamar
mas radical, son mujeres profesionales con un
discurso elaborado para la comunidad nacional e
internacional. Estos manifiestan una bisqueda por
afirmar su identidad en una sociedad colonizada 'y
compleja. El concepto chacha-warmi como modelo
de género del pasado se plantea ahora como un
proyecto, una utopia y se observan esfuerzos por
comprender a la sociedad aymara como una co-
lectividad heterogénea. Cuestionan las relaciones
de poder existentes que vulneran los derechos
humanos de los pueblos originarios y al mismo
tiempo el de las mujeres y ensayan estrategias para
el cambio. Estas lideres se declaran feministas
y participan de distintos movimientos politicos.
Revisamos aqui tres tipos de argumentos, los que
coinciden solo en partes. El discurso enunciado
por la mas joven pone atencién en cuatro aspectos:
reconocimiento de la diferencia cultural, violencia
y derechos sexuales y reproductivos, el modelo
chacha warmi como horizonte utépico, y el re-
chazo a las politicas estatales acerca de equidad
de género. En este contexto, la alteridad con las
mujeres no indigenas se elabora sobre la base de
las practicas cotidianas de vida:



Practicas discursivas e identidades de género de las mujeres aymara del norte chileno (1980-2015)

117

“yo veo que somos diferentes, partiendo por
la cosmovision (...) lo que vas comiendo
todos los dias; aunque tud vivas en la ciudad
(...) vas en eso. Sabes que eres diferente
al resto no?, que td comes diferente, que
hablas diferente (...) que tienes una manera
de pensar diferente (...) que el tema de la
religién es diferente, que el tema de la
afectividad es diferente ...”.

Siendo diferentes de las mujeres que no siguen
las tradiciones culturales indigenas, se consideran
parte de la comunidad politica nacional. En este
sentido, reconocen la hegemonia de género que
despliegan las instituciones estatales y las Iglesias
al conjunto de las mujeres y hombres:

En nuestro pais no solo se violan solamente
los derechos de las mujeres indigenas si
no todo el tema de los derechos de las
mujeres. Siendo que somos un pafs laico,
que la Iglesia por ejemplo se interponga
en las decisiones politicas del pafs, en el
tema de la pildora del dia después, en el
tema de los anticonceptivos, en el tema
de aborto, no aborto, me entiendes?, esos
son temas de derechos sexuales y repro-
ductivos. Sobre la sexualidad no es fécil

Somos una cultura machista. El chacha
warmi son utopias que hoy no se practi-
can que si se practicaron, que son parte
de nuestra cosmovision; pero el tema de
la dualidad para mi es una utopia. Por
ejemplo cuando yo planteo eso delante
de los hombres poco mds que me comen,
porque el tema de idealizar mi cultura no
puedo ser asi, dentro de la cultura suele
ocurrir eso, que uno idealiza su cultura o
por ejemplo yo en estudios que he hecho
he puesto el tema de la violencia hacia la
mujer indigena que es mas alta, es mucho
mads alta y las denuncias son mucho mas
altas que cémo se te ocurre, y es la realidad
o seaes larealidad, es parte de una investi-
gacidn de casi un afio que hicimos, porque
la mujer indigena estd inserta dentro del
sistema patriarcal, que permite en minima
medida su participacién y visibilizacién
publica (H.H. presidenta de la Coordinadora
de la Mujer Indigena Rural y Urbana de
la regién Arica Parinacota y vocera del
Consejo Auténomo aimara, sin pertenencia
a partido politico, 2010).

Estas declaraciones han generado conflictos

hablar. Td llegas a un taller y te das cuenta
que jamds las personas, las mujeres han
sabido qué es un orgasmo, entonces tu te
das cuenta que falta entender que no por
ser un pueblo indigena vas a ser sesga-
do de, no se po" de sexualidad. Bueno,
nosotros no tenemos tantos problemas
como tienen otras culturas que entregan
a las nifias a hombres adultos, no tenemos
esos problemas; pero si hay muchos pro-
blemas... que mira yo te lo planteo como
una inquietud, no te lo aseguro pero a mi
por ejemplo y en eso quiero hacer una
investigacion en el tema del incesto (H. H.
presidenta de la Coordinadora de la Mujer
Indigena Rural y Urbana de la regién Arica
Parinacota y vocera del Consejo Auténomo
aimara, sin pertenencia a partido politico,
2010).

entre los y las lideres del movimiento indigena,
ya que su unidad se basa en las diferencias con la
sociedad no indigena y porque en su interior no hay
una sola postura frente al tema. Pero dar visibilidad
alos problemas que enfrentan las mujeres constituye
el propésito de estos nuevos liderazgos.

Otro de los aspectos presentes en este con-
tradiscurso dice relacion con las criticas hacia las
politicas de género por parte del gobierno:

Le pedi a la CONADI las politicas de
género y se pasaron como dos o tres meses
y vuelvo a insistir y me llaman por teléfono
para indicarme que ellos no tienen, que se
la pasaron al PRODEMU entonces que ellos
no ven ese tema (...) o sea te das cuenta
que el organismo mds importante en la
temdtica indigena no tiene la cuestién de
género (H.H. presidenta de la Coordinadora
de la Mujer Indigena Rural y Urbana de

Su perspectiva critica hacia la idealizacién de la
comunidad aymara contemporanea la lleva a revisar
las posturas basadas en la dualidad y equilibrio:

la regién Arica Parinacota y vocera del
Consejo Auténomo aimara, sin pertenencia
a partido politico, 2010).



118 Vivian Gavildn Vega y Ana Marfa Carrasco

Otra vision respecto de la situacion actual de las
mujeres aymara en este periodo la observamos en las
declaraciones realizadas en otra dirigenta. Plantea
que el sistema patriarcal como contexto es clave para
comprender la situacién de la mujer aymara. Para
ella existirian dos formas de participacién social en
las que se desenvuelven: a) como ciudadanas sin
reconocimiento €tnico, y b) como mujeres que se
identifican como aymaras y reivindican derechos
a la diferencia cultural:

Desde la mirada de la cultura occidental se
las ve participativas de los procesos que esta
le ofrece a través de politicas puiblicas que
buscan su integracién definitiva al Estado
nacional. Decimos definitiva, porque ya
debieron vivir como pueblo el proceso de
chilenizacién con la imposicién cultural
principalmente a través de las escuelas,
posteriormente la evangelizacién del
territorio, y sumados a ellos los tiempos
del salitre donde se hicieron parte de la
economia imperante. Hoy, la integracion
es mds sutil, ya no es imposicién, sino
convencimiento. Asi, las mujeres aymara
se han organizado como mujeres jefas de
hogar, mujeres emprendedoras, mujeres
productoras. Al hacerlo, si bien reivindican
sus derechos como sujetas, dejan de lado la
visién comunitaria (A. F., dirigenta de un
partido politico de centroizquierda, 2008).

Lo comunitario es lo que identifica a la colec-
tividad indigena. Es en la comunidad local donde
las mujeres debieran reflexionar acerca de los pro-
blemas que las aquejan y respecto de los cambios
que desean impulsar. Especialmente “los embates
de la globalizacion y los flagelos de la modernidad
que pueden ser dafiinos como la pérdida del idioma
o las aguas”.

En este discurso se explicitan los problemas
de inequidad que comparten con las mujeres no
indigenas, como

Violencia intrafamiliar, exclusion de los
espacios de poder, dificultades para parti-
cipar social y politicamente, triple jornada
de trabajo y en la mayor parte de los casos
estdn supeditadas al ambiente privado
de la familia y el hogar. Es decir, estan
afectas también a patrones de raigambre

patriarcal, pero a ello debemos sumarle
las diferencias culturales. Y deberan ser
ellas y (ellos) quienes busquen y definan
el camino adecuado para no desaparecer
tras la rdpida integracion a la cultura domi-
nante (A. F., presidenta de la Coordinadora
de la Mujer Indigena Rural y Urbana de
la regién Arica Parinacota y vocera del
Consejo Auténomo aimara, sin pertenencia
a partido politico, 2010)°.

El modelo chacha warmi es revisado sin perder
de vista las particularidades de las relaciones de
género entre los aymaras. La alteridad estd nueva-
mente basada en el pasado indigena que configurd
la idea de lo “‘comunitario”. Esto le permite definir
la estrategia de participacién colectiva y la reivin-
dicacion de la unidad politica del pueblo.

El tercer discurso identificado presente en
este periodo lo expone la presidenta del Consejo
Nacional Aymara de Mallkus y Tallas®. En este se
identifican aspectos transversales de la situacién
de las mujeres indigenas a nivel nacional. Uno de
ellos, plantea que estas

Aun no han abordado en profundidad el
trabajo especifico que tiene que ver con
género, visibilidad, especificidad, igualdad
de oportunidades, empoderamiento, etc.,
conceptos que no conocen bien, y por tanto
no los manejan (C.E,, 2011).

Afirma que las mujeres indigenas estarian
insertas en la lucha social de sus comunidades,
eclipsando sus demandas especificas. En este sentido
se construye la identidad por lo que le falta para ser
ciudadana, segtin los términos técnicos del disefio
de politicas publicas. Pero reconoce los avances
visibles de la participacion de las mujeres aymaras:

La participacién de la mujer aymara ha
cambiado notablemente, siempre tuvo un
rol mas de transmision cultural, de crianza,
de trabajo familiar, pero desde hace algtin
tiempo ha incursionado en lo dirigencial y
eso ha sido un gran paso. La mujer aymara
hoy esta desarrollando un liderazgo, se ha
empoderado y hoy podemos ver a mujeres
dirigentes de organizaciones, e incluso en
comunidades. También en este 4mbito tene-
mos algunas mujeres aymaras concejales,



Practicas discursivas e identidades de género de las mujeres aymara del norte chileno (1980-2015) 119

pero es un campo muy dificil de abarcar por
el sistema de 25 elecciones que tenemos
en nuestro pais, sin duda un espacio que
debemos conquistar (C.F. 2011).

La dirigente se pregunta “; En qué estamos las
mujeres aymaras hoy? A lo que responde lo siguiente:

Estamos ahora trabajando y tratando de
fortalecer la participacién de la mujer en
distintas instancias. Estamos preocupadas
de ser aporte de cuidar nuestros territorios,
de mantener nuestra cultura, de que se
respeten nuestros derechos y sobre todo de
que la politica publica sea acorde a los es-
tandares internacionales a los cuales nuestro
pais se ha suscrito. Estamos luchando por
construir un mejor futuro para las nuevas
generaciones y que las propuestas de las
organizaciones sean la base de una politica
publica acorde con nuestra cosmovision
(C.E2011).

Reflexiones Finales

Hemos intentado rescatar las trayectorias
desplegadas por las mujeres aymaras del norte de
Chile a partir del momento en que comienza la
lucha de los pueblos originarios de esta parte del
territorio nacional; esto es, en la década de los 80
del siglo pasado. Con el seguimiento de los discur-
sos de dirigentas que lideraron y que lideran hoy
los procesos reivindicativos de los derechos de las
mujeres en los dltimos treinta afios, se proponen
interpretaciones respecto de la visién que tienen de
las relaciones de género en la sociedad y cultura
aymara contemporaneas.

La pregunta ;como se han configurado las
identidades de género en esta trayectoria? nos llevd
por el recorrido de una lucha politica en la que las
mujeres se ven como un actor reflexivo compartiendo
espacios de poder complejos.

El estudio de las narrativas de sus experiencias
como dirigentas pone de relieve discursos contrahege-
monicos que se van desarrollando segtin los contextos
sociopoliticos que se desplegaron en la etapa final
de la dictadura y en la fase postdictadura. Hemos
consignado que en el periodo elegido se pueden iden-
tificar tres tipos de discursos, mismos que si bien no
son adoptados por el conjunto de las organizaciones,
van presentando los cambios que se despliegan. En
tanto forman parte de procesos, evidencian momentos
diferenciados que van evolucionando de acuerdo con
las dindmicas de apropiacién que hacen las lideres
de ideas y practicas de su entorno.

Todos los discursos visualizados en este
trabajo dan cuenta de un proceso de afirmacién
de las identidades étnicas y de género como un
problema fundamentalmente politico. La reflexi-
vidad de las dirigentas muestra un camino hacia
el cuestionamiento de las relaciones de poder en
el que se desenvuelven su vida cotidiana. De aqui
que sus practicas discursivas se inscriban en una
bisqueda por denunciar las mdltiples aristas que
las estructuras de dominacién imponen a sus vidas.

Agradecimientos

Este trabajo forma parte del proyecto
FONDECYT N° 1140022 titulado Tradiciones
Culturales de Género y Etnicidad en la Colectividad
Aymara del Norte Chileno.

Agradecemos las evaluaciones recibidas, mismas
que contribuyeron a mejorar el trabajo escrito.

Referencias Citadas

Alb6, X. y Mamani, M.

1980 Esposos, suegros y padrinos entre los aymaras. En,
Parentesco y Matrimonio en los Andes, Universidad Catélica
del Perd, Lima, Perd.

Bourque, S. y Barren, K.

1976 Campesinas y comuneras: subordinacion en la Sierra
Peruana. Estudios Andinos Ano 5, Volumen I N° 1 1976,
Pittsburg. U.S.A.

Burkett, E.

1976 La mujer durante la conquista y la primera época
colonial. Estudios Andinos Afio 5, Volumen I N° 1 1976,
Pittsburgh. U.S.A

Carrasco, A. M.

1993 Mujeres y participacion social en la sociedad aymara
contemporanea. En, Huellas, Centro de Estudios para el
Desarrollo de la Mujer. 1993 Santiago, Chile.

Comisién Mujer, Mesa Regional Indigena de Santiago.

2012 Memoria Seminario Internacional “Mujeres Indigenas:
su Aporte y Liderazgo en los distintos Procesos Sociales
Indigenas. Editores Emilio José Jiménez Céceres, Loreto
Gonzdlez Corante.

http://www.conadi.gob.cl/documentos/
SeminariolnternacionaldeMujeres2011.pdf



120 Vivian Gavildn Vega y Ana Marfa Carrasco

Curiel, Oshi, C.

2002 Identidades esencialistas o construccion de identidades
politicas? El dilema de las feministas negras. Otras Miradas
n296113.

Cuche, D.

2004 La nocién de cultura. Nueva Vision Buenos Aires

Argentina
De la Cadena, M.

1985 La comunera como productora. Allpanchis N° 25 XV

vol. XXI 1985, Cusco, Peru.
Flores, L. y Flores, E.

1997 Seminario Desarrollo y Mujer Rural. Ponencia presenta-
daen Las Dindmicas de la Participacién Social y Politica de
las Mujeres. Tercer Congreso Nacional Mujer y Desarrollo
Local. Arica, octubre.

Faucoult, M.
1970 La arqueologia del saber. Siglo XX Editores, México.
Gavilan, V.

2005 Vivian Gavilan; Identidades Sociales a Inicios del Siglo
XXI; p. 77-102; Espaiia; 2005; Revista de Dialectologia y
Tradiciones Populares; Num.2; Fasc.; Vol. LX.

Gavildn, V y Lagos, F.

2014 Integracién social y subordinacién politica de los
aymara. Un estudio de la certificacion estatal indigena en
el norte chileno. Estudios Atacamefios, 49: 95-110.

Godelier, M.

2010 Comunidad, sociedad, cultura. Tres claves para compren-
der las identidades en conflicto. Cuadernos de Antropologia
Social, 32: 13-29. © FFyL-UBA-ISSN 0327-3776.

Harris, O.

1985 Una Visién Andina del Hombre y la Mujer. En Allpanchis,

N° 25, XV, Vol. XXI 1985, Cusco-Peru.
Harris, O.

1988 La Pachamama: Significados de la Madre en el discurso
Boliviano. En, Mujeres Latinoamericanas, Diez Ensayos y
una Historia Colectiva. Ediciones Flora Tristan Lima Perd.

Hernandez, R.A.

2007 Entre el etnocentrismo feminista y el esencialismo
étnico. Las mujeres indigenas y sus demandas de género.
Debate Feminista, 24: 206-229.

Isbell, B.J.

1975 LaOtra Mitad Esencial. Un Estudio de Complementariedad
Sexual en los Andes. En Estudios Andinos, ano VN° 1 1975,
Pittsburg U.S.A

La Piedra, A.

1985 Roles y Valores de la Mujer Andina en Allpanchis,

N° 25, XV Vol. XXI 1985, Cusco, Pert.

Pizarro, L.

1988 Algunas Reflexiones Acerca de los Espacios Femeninos
y Masculinos en las Comunidades Aymara del Sector de
Isluga. Doc. de Trabajo N.10 1988, Taller de Estudios
Regionales, Iquique, Chile.

Platt, T.

1980 Espejos y Maiz. El Concepto de Yanantin entre los
Macha de Bolivia. En, Parentesco y Matrimonio en los
Andes. E. Mayer y R. Bolton. Editores 1980,. Universidad
Catdlica del Perd, Lima.

Rostoroswski, M.
1988 La Mujer en la Epoca Prehispdnica. Doc. de Trabajo
N.17 1988, Instituto de Estudios Peruanos, Lima, Peru.
Informe Sistematizacién IV Congreso nacional Aymara reali-
zado bajo el proyecto Fortalecimiento de la gestion social
de las organizaciones indigenas de las provincias de Arica
y Parinacota, 2002. Ayni Consultores.
Sckmunck, R. A.

2013 Mujeres Mapuche: Signos de identidad [en linea]. IIT
Jornadas del Centro Interdisciplinario de Investigaciones
en Género, 25, 26 y 27 de septiembre de 2013, La Plata,
Argentina. Desde Cecilia Grierson hasta los debates
actuales. En Memoria Académica. Disponible en: http://
www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/trab_eventos/ev.3414/
ev.3414.pdf

Sciortino, S.

2015 Procesos de organizacion politica de las mujeres indi-
genas en el movimiento amplio de mujeres en Argentina.
Consideraciones sobre el feminismo desde la perspectiva
indigena Universitas Humanistica, 79: 65-87. http://www.
redalyc.org/pdf/791/79132009004.pdf

Scott, J.

1996 EI género: una categoria ttil para el andlisis histérico.
En, Lamas, M. (1996). El género. La construccion cultural de
la diferencia Sexual. PUEG y Edit Porria México 265-362.

Silverblatt I.

1990 Luna, Sol y Brujas. Género y Clases Prehispanicas y
Coloniales. Centro de Estudios Bartolomé de la Casas e
1. Silverlatt 1990, Cusco, Perd.

Wilson, F.

1988 La Representacién del Género en el Pensamiento
Indigenista Actual. En, Mujeres Latinoamericanas Diez
Ensayos y una Historia Colectiva. Flora Tristan 1988,
Lima-Peru.

Notas

En el contexto del Seminario Internacional “Mujer
Sociedad y Cambio: Sigamos Avanzando”, organizado por
la Municipalidad de Arica en marzo de 1996, las lideres
presentaron el primer documento acerca de las relaciones
de género en la comunidad aymara.

2 cf . Albo, X. y M, Mamani 1980, Bourque y Barren 1976,
Burquett 1976, De La Cadena 1985, Harris, Olivia 1985,
1988, Isbell 1975, La Piedra, Aurora 1985, , Pizarro, Lucila
1988, Rostorowski 1988, Silverblatt 1990, Platt, Tristan 1980,
Wilson 1988, Carrasco, A. M. 1993).

Durante las décadas de los ochenta y noventa se realizaron
varios encuentros regionales y nacionales de mujeres indige-
nas y campesinas y se crearon organizaciones supralocales
con el propésito de dar visibilidad a la mujer aymara a nivel

nacional y generar redes de apoyo en pro de la defensa de
los derechos humanos de la mujer indigena. Las autoras
participaron en la mayoria de estos eventos, como profe-
sionales del Taller de Estudios Andinos, ONG regional que
cumplié una importante labor de acompafiamiento en la
lucha por el reconocimiento del Pueblo Aymara.

El primero retine a partidos de centroizquierda y el segundo
a los de la derecha politica.

Flores, Alejandra http://www.observatoriogeneroyliderazgo.
cl/index.php/las-noticias/3315-mujeres-aymaras hoy
Informe del Seminario Internacional “Mujeres Indigenas:
Su Aporte y Liderazgo en los distintos Procesos Sociales
Indigenas. Santiago de Chile, septiembre 2011.



