
Nº 55, 2018. Páginas 111-120

Diálogo Andino

PRÁCTICAS DISCURSIVAS E IDENTIDADES DE GÉNERO DE 
LAS MUJERES AYMARAS DEL NORTE CHILENO (1980-2015)

DISCURSIVE PRACTICES AND GENDER IDENTITIES OF THE AYMARA 
WOMEN OF NORTHERN CHILE (1980-2015)

Vivian Gavilán Vega* y Ana María Carrasco*

Presentamos resultados de investigación acerca de los discursos que elaboran las dirigentas de organizaciones de mujeres que se 
adscriben al pueblo aymara en el norte de Chile entre 1980 y 2015 y que van configurando procesos de afirmación de identidades 
de género. El análisis de entrevistas aplicadas y declaraciones realizadas por ellas a lo largo de este período da cuenta de prácticas 
discursivas que van modificándose de acuerdo con los contextos sociopolíticos y según las dinámicas de participación política 
que ellas mismas lideran. Se pueden identificar tres momentos: el primero expone la demanda por el reconocimiento de la dife-
rencia cultural en el contexto de la sociedad nacional; el segundo se caracteriza por el énfasis en las demandas ciudadanas; y el 
tercero por considerar la dominación masculina en los contextos de colonización. Este recorrido muestra procesos de afirmación 
de identidades de género que se van configurando en la lucha política por un nuevo tipo de inclusión en la sociedad nacional. Los 
discursos elaborados van mediando las representaciones de género y produciendo nuevas subjetividades y por tanto constituyen 
herramientas para la lucha en contra de las estructuras de dominación.
	 Palabras claves: identidades, género, etnicidades, aymara.

We present research results on the speeches made by the leaders of women’s organizations that belong to the Aymara people in 
northern Chile between 1980 and 2015 and that are configuring processes of affirmation of gender identities. The analysis of applied 
interviews and statements made by them during this period gives account of discursive practices that are modified according to 
the sociopolitical contexts and according to the dynamics of political participation that they themselves lead. Three moments can 
be identified: the first exposes the demand for the recognition of the cultural difference in the context of the national society; The 
second is characterized by the emphasis on citizen demands; And the third to consider male domination in colonization contexts. 
This tour shows processes of affirmation of gender identities that are configured in the political struggle for a new type of inclusion 
in the national society. The discourses elaborated mediated the representations of gender and produced new subjectivities and 
therefore constitute tools for the struggle against structures of domination
	 Key words: identities, gender, ethnicities, aymara.

*	 Universidad de Tarapacá, Departamento de Antropología. Arica, Chile. Correo electrónico: vtgavilanv@uta.cl; acarrasco@uta.cl

Recibido: 13 de marzo de 2017. Aceptado: 14 de agosto de 2017.

Introducción

Los procesos de afirmación de las identidades 
de género de las mujeres indígenas de América 
Latina ha sido un tema de interés para investigadores 
ocupados en el estudio de la participación política de 
los pueblos originarios (Wilson, 1988, Curiel 2002, 
Hernández 2007,  CEPAL 2013, Sckmunck 2013, 
Sciortino 2015). Estos trabajos han consignado la 
importancia de los contextos sociohistóricos para la 
comprensión de los procesos identitarios, mismos 
que se expresan en prácticas discursivas que nos 
permiten conocer a un nuevo sujeto social y político 
de los Estados-naciones de la región. En esta línea, 
presentamos reflexiones respecto del proceso de 
elaboración de las identidades de género que han 
ido construyendo las mujeres aymaras del norte 

chileno desde la década de los ochenta del siglo 
pasado hasta las primeras décadas de este siglo. Se 
trata de describir e interpretar la visión que tienen 
estas de las relaciones de género en su colectivi-
dad. Siguiendo a A. Hernández (2007), buscamos 
conocer las distintas maneras en que las mujeres 
aymaras imaginan y reflexionan respecto de sus 
identidades de género y conciben sus estrategias 
de lucha en contra de la discriminación étnica, 
racial y de género. 

Entendemos el concepto de identidades de género 
como procesos de interiorización de las tradiciones 
culturales que configuran las prácticas sociales de 
mujeres y hombres. Se trata de “la cristalización al 
interior de un individuo de las relaciones sociales 
y culturales basadas en las diferencias que dis-
tinguen los sexos y que definen, particularmente, 



Vivian Gavilán Vega y Ana María Carrasco112

relaciones significantes de poder; en el seno de las 
cuales él/ella está comprometido/a y a las cuales 
es inducido/a a reproducir o a rechazar” (basado 
en Godelier, 2010:25 y Scott 1996). En tanto prác-
ticas históricas, las identidades individuales son a 
la vez una y múltiple por el número de relaciones 
que mantenemos con los otros (Godelier 2010) y 
se constituyen en el juego de la autoafirmación 
y asignación identitaria, entre “autoidentidad” y 
“exoidentidad” (Cuche, 1996: 88-89). 

El discurso como práctica social incluye ideas 
y sentidos que tienen para los actores sus compor-
tamientos; es decir, las interpretaciones que hacen 
de sí mismos y de su entorno. Hace referencia a 
sistemas de representación que regulan lo que se 
puede hacer con el lenguaje en una situación y un 
contexto determinados (Foucault 1970). Podemos 
afirmar que las relaciones de género son mediadas 
por la actividad de representación del discurso que 
va configurando las identidades sociales de mujeres 
y de hombres según sus contextos socioculturales 
y sociopolíticos.

Desde esta perspectiva, abordamos el material 
discursivo producido por las mujeres para conocer 
su percepción acerca de su condición de género. 
Sistematizamos 17 narrativas provenientes de 
entrevistas aplicadas a mujeres dirigentas cuyas 
edades van de los 35 a los 60 años, de escolari-
dad básica, media y universitaria, residentes en 
las zonas rural y urbana de las actuales regiones 
Arica-Parinacota y Tarapacá. Además, reunimos 
material documental producido por las líderes en 
los momentos señalados. Complementariamente se 
utiliza material etnográfico recogido en reuniones y 
acciones colectivas de las agrupaciones de mujeres 
residentes en la ciudad y en la zona rural y que se 
desplegaron no solo en el norte, sino también en 
la capital, i.e. en Santiago de Chile. 

El corte temporal escogido se debe a la emer-
gencia de la comunidad aymara ante la sociedad 
nacional y al Estado-nación chilenos. Las prime-
ras organizaciones que reivindicaron derechos a 
la diferencia cultural datan de la década de los 
ochenta del siglo pasado. Un grupo de estudiantes 
universitarios convocaron a la colectividad aymara 
de la ciudad de Arica para agruparse con la fina-
lidad de denunciar la discriminación negativa de 
sus tradiciones culturales y la racialización que 
imponía el proyecto colonial moderno. Cercanos al 
movimiento indígena que se despliega en Bolivia, se 
plantearon una lucha política de resistencia basada 

en acciones dirigidas al reconocimiento del pueblo 
aymara. Para ello la literatura indigenista constituyó 
un referente importante para reflexionar respecto 
de su pasado, presente y futuro en el contexto de 
los Estados-naciones modernos. A partir de este 
momento el movimiento indígena en el norte del 
país comienza a cuestionar al Estado monocultural 
y a demandar nuevas formas de ciudadanía. 

A lo largo de los casi cuarenta años que con-
sidera el período investigado, las mujeres aymaras 
han participado en este proceso de lucha social y 
política. ¿Cómo se han configurado las identidades 
de género en esta trayectoria? Es la pregunta que 
intentamos responder siguiendo la evolución de sus 
prácticas discursivas. 

El primer apartado del artículo expone los 
discursos medulares de la primera fase, el que se 
caracterizó por la afirmación de la diferencia cultural 
de los aymaras y las demandas por el reconocimien-
to como pueblo. El segundo segmento del trabajo 
muestra el momento en el que las dirigentas aymaras 
van abriendo espacios para la reflexión acerca de 
ciudadanía y especifican demandas sociales. El 
tercer y último ítem avanza hacia las dos últimas 
décadas en las que aspectos tales como los proble-
mas de dominación masculina son enfrentados en la 
complejidad de la sociedad nacional y los procesos 
de globalización. Tratándose de una comunidad 
heterogénea social, económica y culturalmente, 
los discursos son también heterogéneos y diversos. 
Las entrevistas analizadas no da cuenta de esta 
diversidad. Es evidente que el material empírico 
presenta limitaciones; sin embargo, debido a que 
nuestro interés es avanzar hacia el conocimiento 
y comprensión de las formas de participación 
política de las mujeres aymaras y, en particular, 
de la visión que ellas han ido construyendo sobre 
sí mismas como colectivo que forman parte de las 
estructuras de dominación, optamos por un punto 
de partida para ir profundizando por etapas. Este 
punto de partida aborda la heterogeneidad distin-
guiendo los materiales discursivos de mujeres con 
mayor escolaridad y residentes en la ciudad y de 
los discursos de dirigentas con menor escolaridad 
y más cercanas al trabajo campesino.

La Emergencia del Pueblo Aymara  
en el Norte Chileno

La afirmación de la diferencia cultural consti-
tuye la principal bandera de lucha para demandar 



113Prácticas discursivas e identidades de género de las mujeres aymara del norte chileno (1980-2015)

procesos de inclusión social y política en el Estado 
y la sociedad nacional como pueblos originarios. 
Como señalan Wilson (1988) Sckmunck (2013) y 
Sciortino (2015), las mujeres han ido participando 
del movimiento social impulsado por los pueblos 
originarios y por el de mujeres que reivindican 
mayor equidad de género. En el norte chileno fueron 
hombres y mujeres aymaras que en la segunda mitad 
de los ochenta del siglo pasado comienzan a reivin-
dicar derechos culturales al Estado nacional. Las 
acciones colectivas se sumaron al proceso de lucha 
en contra la dictadura militar y en menor medida al 
movimiento de mujeres que se había desplegado a 
nivel nacional. En la primera parte de los noventa y 
en el contexto del proceso participativo que se generó 
por la nueva ley indígena se visibiliza a la mujer 
aymara. Las líderes buscan especificar las relaciones 
de género en su colectividad1. Enfatizaron en las 
diferencias con la comunidad que no se adscribía 
a los pueblos originarios del norte chileno y que, 
según su convicción, seguían principios culturales 
occidentales. La valoración del pasado indígena 
permitió reaccionar a la histórica discriminación 
étnica, y apropiándose de los estudios antropológicos 
indigenistas que hablaron de complementariedad 
entre los géneros como principio básico de la 
filosofía andina2, propusieron por primera vez su 
propia concepción acerca de las relaciones sociales 
de género. Elaboran un contradiscurso para romper 
con el estigma. Los contenidos manifiestos en este 
evidencian una búsqueda por principios filosóficos 
“propiamente andinos” que habrían sostenido las 
sociedades no colonizadas en el pasado. Distingue 
tres dimensiones para comprender la posición y 
condición de mujeres y hombres: la cosmovisión, 
la pareja en el matrimonio y la postura de género 
“auténticamente andina”. El concepto aymara pacha 
(universo: tiempo-espacio) se entiende como “orden 
armónico de todos los elementos del universo orga-
nizado simbólicamente en masculino y femenino, 
con cualidades opuestas pero que se complementan 
formando la unidad, cuya dinámica está dada por 
su carácter recíproco”. El concepto jaquichasiña o 
unión de la pareja conyugal, contiene la idea de que 
“el hombre y la mujer son parcialidades heterogé-
neas que se complementan logrando una unidad de 
la familia” (Flores, 1996: 4). Esta dirigenta agrega 
que la unidad está constituida por dos individuos 
distintos diametralmente opuestos y que esta dife-
rencia permite el equilibrio en la unidad familiar. 
Se trata de una relación complementaria. Plantea 

que el concepto chacha-warmi (relación esposo-
esposa) es el que constituye el eje de la postura 
andina de género, porque se basa en la práctica 
ancestral de convivencia entre mujeres y hombres 
andinos, constituyendo un modelo alternativo de 
género que la sociedad occidental puede adoptar. 

De este modo, por primera vez un grupo de 
mujeres aymaras exponen ante la comunidad regio-
nal una historia de las relaciones de género y una 
propuesta que reivindica la diferencia cultural. La 
interpretación del pasado es una estrategia para una 
crítica del presente y una puerta que abre un nuevo 
camino en el contexto de dominación cultural. No 
obstante, al mismo tiempo, las bases de la diferencia 
cultural afirmada en un pasado esencial y ahistórico 
las lleva a invisibilizar las desigualdades sociales 
basadas en los regímenes de género dominantes e 
impuesto por el Estado moderno y colonizador. Si 
bien importa marcar la diferencia para apelar al 
reconocimiento cultural de la colectividad que se 
identifica como aymara, las asimetrías de género 
al interior de la misma se invisibilizan. El concepto 
chacha-warmi sostiene la ideología de la comple-
mentariedad. Ideología, ya que las ideas respecto 
de las diferencias sociales entre mujeres y hombres 
conducen a mantener el poder de género y el statu 
quo de las relaciones familiares; cuestión que 
será retomada por las líderes del siglo XXI. Estas 
observaciones no deben minimizar la importancia 
que tuvo este discurso contrahegemónico, pues 
produjo un referente para la afirmación positiva 
de la identidad aymara que impulsó a acciones 
colectivas orientadas a cuestionar las relaciones 
de poder presentes en las tradiciones culturales de 
género hegémonicas que privilegia a Occidente.

Los dirigentes y las dirigentas con menor es-
colaridad y con mayor apego al trabajo campesino 
iniciaron un proceso más lento de reacción a la 
exoidentidad estigmatizante, por medio de pro-
cesos de valoración de la lengua y de su pasado. 
Acompañada-os por organizaciones no guberna-
mentales regionales y nacionales las agrupaciones 
de mujeres reflexionaron respecto de su posición 
mediante su participación en diversos eventos con 
otras colectividades indígenas y no indígenas. Se 
vieron a sí mismas valoradas externamente por 
su trabajo, por sus voluntades para generar orga-
nizaciones locales que les permitieron plantear 
problemas contingentes. Al compartir sus experien-
cias de vida y conocer las de otras mujeres fueron 
generando reflexiones en torno a sus aspiraciones 



Vivian Gavilán Vega y Ana María Carrasco114

y a afirmar su identidad de género a partir de la 
valoración de la importancia de su trabajo para 
la reproducción familiar y comunitaria3. La alte-
ridad, representada en las mujeres no indígenas, 
se basó en su ascendencia inka (entidad ancestral 
masculino-femenino), no como la historia oficial, 
sino como descendientes de antepasados locales. 
La distinción se sintetizaba en los términos q’ara-
indio-a que se caracterizaba por formas de vida 
diferentes (Gavilán 2005). En este grupo el con-
cepto chacha-warmi no se resignificó como en el 
caso de las organizaciones urbanas y no se elaboró 
un discurso coherente respecto de la diferencia, 
pero se reflexionó en torno al importante rol que 
desempeñaban las mujeres en la reproducción del 
hogar y en la comunidad aymara. Por otra parte, 
la alteridad respecto de los hombres aymaras se 
elaboró con elementos de la tradición cultural de 
género cuyos contenidos simbólicos y sociales se 
entendían en el contexto del ciclo vital y de las 
categorías de parentesco: hija/hermana/esposa. Es 
decir, las posiciones de jerarquías y sus argumentos 
para justificarlas tenían que ver con los roles que 
la comunidad exige cumplir a hombres y mujeres 
a lo largo de la vida personal con su hogar, familia 
y comunidad. En este sentido, los privilegios mas-
culinos de representatividad social y política o la 
ocupación de los hombres en las tareas productivas 
y reproductivas con mayor prestigio, o las posi-
bilidades del ocio permitido a estos, pero menos 
a las mujeres, fueron pensados y reflexionados 
colectivamente generando cambios personales y 
colectivos. Un ejemplo que ilustra esta situación se 
puede ver en un acta (1986) del centro de madres 
de la estancia de Central Citani, comunidad de 
Isluga ubicada en el altiplano chileno. Esta indi-
caba que los hombres que golpearan a sus esposas 
durante la fiesta patronal serían sancionados por 
sus parientes con una multa. Esto ocurre cuando 
las instituciones comunales (como los padrinos de 
matrimonio, los caciques y los jueces de distrito) 
fueron reemplazadas por los juzgados de policía 
local. Se trató así de una iniciativa de las mujeres, 
apropiándose de un espacio organizativo creado 
por el Estado para fines personales y colectivos. 

Mujeres por una Mayor  
Participación Ciudadana

En los últimos años de la década de los noventa 
el aumento de agrupaciones femeninas propició 

una diversidad de discursos. Las políticas estatales 
dirigidas a disminuir la pobreza definieron a los 
pueblos originarios como un grupo objetivo. Los 
programas sociales de afirmación positiva facilitaron 
la emergencia de dirigentas que adhieren parcialmente 
a la postura anterior. Se trató de líderes locales que 
plantearon los problemas concretos de las mujeres. 
La vinculación de las dirigentas aymaras con líde-
res feministas o con organizaciones nacionales de 
mujeres contribuyeron a nuevos debates. Entre estos 
destacan el reconocimiento de las jefas de hogar, 
mayor participación política y erradicación de la 
violencia de género.

Las narrativas se distancian de la antropología 
indigenista para situarse en las necesidades bási-
cas, en las aspiraciones por resolver dificultades 
cotidianas y en redefinir su ciudadanía basada en 
la etnicidad. En este contexto, la pobreza debe ser 
superada; especialmente el estigma construido 
desde la exoidentidad del indio y la escasez de 
recursos socioeconómicos y sociopolíticos. En este 
sentido, la condición étnica en el espacio nacional 
se concibe como una oportunidad para mejorar las 
condiciones de vida de las mujeres y para denun-
ciar la hegemonía masculina en el hogar y en las 
organizaciones sociales. 

La presidenta del Consejo Nacional Aymara y 
miembro del Consejo de la Corporación Nacional 
para el Desarrollo Indígena (CONADI) plantea que 
“hay que aprender nuevas formas de participación 
para ayudar a las mujeres aymaras. Muchas de ellas 
no saben cómo defenderse, no saben como pedir 
ayuda al Estado” (I.Q. 1998). La conciencia de 
pertenecer a un pueblo indígena dentro del escenario 
nacional va acercando a las mujeres a la reflexión 
de su ciudadanía:

Quisiera ser Presidenta de la República. 
Me gustaría trabajar en la mesa de la mujer 
como coordinadora de las agrupaciones de 
mujeres. Veo con alegría que las mujeres 
nos estamos organizando más y que esta-
mos apostando y dando todo de sí como 
persona. Realmente yo me siento más que 
contenta y orgullosa de pertenecer a esta 
agrupación y mis ambiciones quizá van 
más allá de ser una simple dirigente en el 
ámbito social porque siempre me ha gustado 
ayudar a las demás personas, tratar de que 
se superen y logren sus metas y también 
me gustaría poder hacerlo en un ámbito de 



115Prácticas discursivas e identidades de género de las mujeres aymara del norte chileno (1980-2015)

poder lo que es ser alcaldesa, ser concejal 
o quizás llegar mucho mas allá; pero sin 
ser ambiciosa (I.Q. 1998).

Los discursos dejan ver que se piensan a sí 
mismas con necesidades de aprendizaje e infor-
mación para lograr lo que se proponen. Para ello 
se identifican mecanismos como educacarse cívi-
camente, capacitarse para exponer sus problemas 
y mantenerse informadas. Las entrevistas son 
redundantes en estos temas: “las mujeres están 
desinformadas. No saben leer ni escribir, son tí-
midas, tienen miedo de hablar” ( L.M. 2000). Las 
mujeres tienen que tener la capacidad suficiente 
para decir yo quiero esto y yo quiero lo otro”  
(J.M. 2001).

Las líderes promueven la participación social y 
política en el contexto de las dinámicas regionales 
y nacionales:

Yo siempre les he pedido que hablen en los 
talleres, pa que sepan presentarse, porque 
es un terror que le tienen a presentarse en 
público, yo también le tenía en principio 
a pescar el micrófono… y no, yo siempre 
les he dicho que uno nunca tiene que venir 
a presentarse con voz baja ¡NO! Usted 
tiene que entrar de frente, con su pecho 
bien alto, porque usted es una persona y 
está solicitando algo que el Estado tiene 
la obligación de darle si usted lo solicita, 
si no lo solicitamos no nos dan ná, pero 
nunca ir con la cabeza baja por muy derro-
tada que estén… de frente, y tengo harta 
plata en los bolsillos aunque tenga pocos 
papeles, eso hay que construir, eso le falta 
a las mujeres (…) (…) he crecido como 
mujer, he aprendido lo que antes yo no me 
expresaba con las autoridades, no hablaba 
en público,… hoy en día no, y por último 
digo lo que pienso y lo que siento… no 
me interesa que quede la grande, pero yo 
digo lo que yo siento y lo que pienso por 
lo general… no soy pa’ andarle con docu-
mento, me dicen J. leéte ese documento 
y hablar sobre ese documento olvídense, 
puedo decir a lo mejor tres palabras que 
lo que estaba escrito, pero todo el resto 
es mío. Entonces me he fortalecido como 
mujer (J.M. consejala de la comuna de 
Putre, 2002).

La lucha en contra la discriminación étnica 
formó parte importante de las experiencias de 
participación social y política:

Yo participo para luchar en contra de la 
discriminación. O sea el que uno entre a 
un servicio público y te vean con pollera, o 
con trenzas o con ojotas, inmediatamente te 
paran y no tienes el mismo trato. Ahora, si 
uno va más arregladita recién te toman en 
cuenta. Entonces, quebrar esos esquemas 
es lo que me ha llevado a estar trabajando 
en estos temas. Quebrar ese esquema de no 
como vestirte es lo que tú eres. Cambiar 
el esquema de que los servicios públicos 
estén al servicio de las personas, y no las 
personas al servicio de ellos. Cambiar el 
tema que siempre al indígena se le nombre 
como un “indigente” o “un pobrecito”. 
Somos sujetos de derecho. Porque uno 
dice: ah, es pobre entonces es indígena. 
Y no, es una forma distinta de vida. 
Entonces, yo creo que eso me ha llevado, 
y bueno, obviamente luego vienen los 
derechos, pero fue más que nada por un 
tema de discriminación. Y no solamente 
como persona, sino también los recursos 
hídricos, territoriales (…) (M.G. presidenta 
Consejo Nacional Aymara, 2000).

Las interpretaciones que hacen las dirigentas 
del pasado y el análisis de la sociedad contempo-
ránea se expresa en un discurso de afirmación de 
sus identidades étnicas y de género para luchar en 
contra de la exclusion social y política:

Yo espero que la brecha de la discriminación 
se acorte. Espero que las mujeres indígenas 
sean capaces de hacer ella la historia, no 
que otros vengan y le pongan la historia, 
si no que ellas sean capaces de decidir, de 
pensar. Creo que las mujeres indígenas en 
un futuro no muy lejano estén, quizás, en 
lugares más alto. No solamente lo que es 
la dirigencia, sino a nivel de diputados y 
senadores, por qué no Presidenta, Presidente. 
Creo que para allá vamos, y ¿Por qué para 
allá? Porque es la única forma de imple-
mentar políticas al alcance nuestro (M.G. 
(M.G Asociación de Mujeres de Arica 
y Parinacota. Integrante del Consejo de 



Vivian Gavilán Vega y Ana María Carrasco116

Pueblos Originarios de la Región de Arica 
y Parinacota, 2001).

Esta misma dirigenta comparte su interpretación 
respecto del pasado de las relaciones de género de 
la colectividad aymara en el contexto del proceso 
político que implicó instalar la situación y condi-
ción de mujeres y de hombres y la exigencia de 
presentar propuestas:

Antiguamente nuestra cultura aymara era 
femenina, cuando nosotros nos unimos 
a los quechuas, con los incas, ellos eran 
de una forma machista, patriarcal, entre 
nosotros la mujer mandaba.., matriarcal. 
Entonces, cuando se unieron ambas partes 
se formó el chacha warmi, esto es lo que 
uno quiere ver en el futuro. Que la mujer 
no sea ni más ni menos que el hombre, 
pero que sean de una forma efectiva no? 
que sean, no tanto igual, más que puedan 
conjugar ambos, o sea, eso de la igualdad 
es como muy irreal. Porque eso no se da, ni 
en una pareja se da, pero sí que hombres y 
mujeres puedan trabajar bien y respetándose 
en todos los ámbitos. 

Las experiencias de participación social y 
política son compartidas entre ellas y enuncian las 
dificultades que ponen sus maridos o los compañeros 
para la participación política. 

“El hombre te hace a un lado, porque 
piensan que ellos solamente pueden ocupar 
cargos de poder o cargos altísimos, pero 
no miran que las mujeres somos capaces 
e incluso lo harían mejor que el hombre” 
 (I.Q. presidenta del Consejo Nacional 
Aymara y miembro del Consejo de la 
Corporación Nacional para el Desarrollo 
Indígena (CONADI, 2000).

Las Identidades de la Mujer Aymara en la 
Sociedad Nacional, Colonizada y Compleja

En la primera década de este siglo se perfilan 
nuevos liderazgos femeninos. Las líderes que guían 
la participación social y política de las mujeres 
son diversas, representando la heterogeneidad 
sociopolítica y sociocultural de la colectividad a 
la que pertenecen. En este momento se observan 

los efectos que la política de afirmación positiva 
diseñada por el Estado, a lo largo de dos décadas, 
va teniendo en la comunidad indígena (ver Gavilán 
y Lagos 2014). Como ocurre a nivel nacional, se 
va produciendo la desarticulación de las redes 
supralocales. Tanto las organizaciones de mujeres 
como las agrupaciones mixtas se van reduciendo 
a sus espacios locales sin perder vínculos con las 
redes nacionales e internacionales. La influencia y 
el acompañamiento realizado por los organismos no 
gubernamentales para apoyar los procesos partici-
pativos van disminuyendo debido a la cooptación 
de los recursos de la cooperación internacional por 
parte del gobierno y al débil financiamiento del 
Estado para sostener programas sociales por fuera 
de las líneas establecidas por los gobiernos tanto 
de la Concertación de Partidos por la Democracia 
como por la Alianza por Chile4. Se trata de un 
período en el que emergen líderes con nuevos 
discursos, pero con bases de apoyo restringidas. 
Nuevas generaciones de jóvenes, ahora con mayor 
escolarización y vinculadas a redes sociales más 
amplias, denuncian la discriminación de las mujeres 
al interior de las colectividades indígenas y plantean 
el problema de la violencia en contra de la mujer, 
en forma más clara, 

Las voceras del sector que podríamos llamar 
más radical, son mujeres profesionales con un 
discurso elaborado para la comunidad nacional e 
internacional. Estos manifiestan una búsqueda por 
afirmar su identidad en una sociedad colonizada y 
compleja. El concepto chacha-warmi como modelo 
de género del pasado se plantea ahora como un 
proyecto, una utopía y se observan esfuerzos por 
comprender a la sociedad aymara como una co-
lectividad heterogénea. Cuestionan las relaciones 
de poder existentes que vulneran los derechos 
humanos de los pueblos originarios y al mismo 
tiempo el de las mujeres y ensayan estrategias para 
el cambio. Estas líderes se declaran feministas 
y participan de distintos movimientos políticos. 
Revisamos aquí tres tipos de argumentos, los que 
coinciden solo en partes. El discurso enunciado 
por la más joven pone atención en cuatro aspectos: 
reconocimiento de la diferencia cultural, violencia 
y derechos sexuales y reproductivos, el modelo 
chacha warmi como horizonte utópico, y el re-
chazo a las políticas estatales acerca de equidad 
de género. En este contexto, la alteridad con las 
mujeres no indígenas se elabora sobre la base de 
las prácticas cotidianas de vida:



117Prácticas discursivas e identidades de género de las mujeres aymara del norte chileno (1980-2015)

“yo veo que somos diferentes, partiendo por 
la cosmovisión (...) lo que vas comiendo 
todos los días; aunque tú vivas en la ciudad 
(...) vas en eso. Sabes que eres diferente 
al resto no?, que tú comes diferente, que 
hablas diferente (...) que tienes una manera 
de pensar diferente (...) que el tema de la 
religión es diferente, que el tema de la 
afectividad es diferente …”.

Siendo diferentes de las mujeres que no siguen 
las tradiciones culturales indígenas, se consideran 
parte de la comunidad política nacional. En este 
sentido, reconocen la hegemonía de género que 
despliegan las instituciones estatales y las Iglesias 
al conjunto de las mujeres y hombres: 

En nuestro país no solo se violan solamente 
los derechos de las mujeres indígenas si 
no todo el tema de los derechos de las 
mujeres. Siendo que somos un país laico, 
que la Iglesia por ejemplo se interponga 
en las decisiones políticas del país, en el 
tema de la píldora del día después, en el 
tema de los anticonceptivos, en el tema 
de aborto, no aborto, me entiendes?, esos 
son temas de derechos sexuales y repro-
ductivos. Sobre la sexualidad no es fácil 
hablar. Tú llegas a un taller y te das cuenta 
que jamás las personas, las mujeres han 
sabido qué es un orgasmo, entonces tú te 
das cuenta que falta entender que no por 
ser un pueblo indígena vas a ser sesga-
do de, no se po` de sexualidad. Bueno, 
nosotros no tenemos tantos problemas 
como tienen otras culturas que entregan 
a las niñas a hombres adultos, no tenemos 
esos problemas; pero sí hay muchos pro-
blemas… que mira yo te lo planteo como 
una inquietud, no te lo aseguro pero a mí 
por ejemplo y en eso quiero hacer una 
investigación en el tema del incesto (H. H. 
presidenta de la Coordinadora de la Mujer 
Indígena Rural y Urbana de la región Arica 
Parinacota y vocera del Consejo Autónomo 
aimara, sin pertenencia a partido político,  
2010).

Su perspectiva crítica hacia la idealización de la 
comunidad aymara contemporánea la lleva a revisar 
las posturas basadas en la dualidad y equilibrio:

Somos una cultura machista. El chacha 
warmi son utopías que hoy no se practi-
can que sí se practicaron, que son parte 
de nuestra cosmovisión; pero el tema de 
la dualidad para mí es una utopía. Por 
ejemplo cuando yo planteo eso delante 
de los hombres poco más que me comen, 
porque el tema de idealizar mi cultura no 
puedo ser así, dentro de la cultura suele 
ocurrir eso, que uno idealiza su cultura o 
por ejemplo yo en estudios que he hecho 
he puesto el tema de la violencia hacia la 
mujer indígena que es más alta, es mucho 
más alta y las denuncias son mucho más 
altas que cómo se te ocurre, y es la realidad 
o sea es la realidad, es parte de una investi-
gación de casi un año que hicimos, porque 
la mujer indígena está inserta dentro del 
sistema patriarcal, que permite en mínima 
medida su participación y visibilización 
pública (H.H. presidenta de la Coordinadora 
de la Mujer Indígena Rural y Urbana de 
la región Arica Parinacota y vocera del 
Consejo Autónomo aimara, sin pertenencia 
a partido político, 2010).

Estas declaraciones han generado conflictos 
entre los y las líderes del movimiento indígena, 
ya que su unidad se basa en las diferencias con la 
sociedad no indígena y porque en su interior no hay 
una sola postura frente al tema. Pero dar visibilidad 
a los problemas que enfrentan las mujeres constituye 
el propósito de estos nuevos liderazgos.

Otro de los aspectos presentes en este con-
tradiscurso dice relación con las críticas hacia las 
políticas de género por parte del gobierno:

Le pedí a la CONADI las políticas de 
género y se pasaron como dos o tres meses 
y vuelvo a insistir y me llaman por teléfono 
para indicarme que ellos no tienen, que se 
la pasaron al PRODEMU entonces que ellos 
no ven ese tema (...) o sea te das cuenta 
que el organismo más importante en la 
temática indígena no tiene la cuestión de 
género (H.H. presidenta de la Coordinadora 
de la Mujer Indígena Rural y Urbana de 
la región Arica Parinacota y vocera del 
Consejo Autónomo aimara, sin pertenencia 
a partido político, 2010).



Vivian Gavilán Vega y Ana María Carrasco118

Otra visión respecto de la situación actual de las 
mujeres aymara en este período la observamos en las 
declaraciones realizadas en otra dirigenta. Plantea 
que el sistema patriarcal como contexto es clave para 
comprender la situación de la mujer aymara. Para 
ella existirían dos formas de participación social en 
las que se desenvuelven: a) como ciudadanas sin 
reconocimiento étnico, y b) como mujeres que se 
identifican como aymaras y reivindican derechos 
a la diferencia cultural:

Desde la mirada de la cultura occidental se 
las ve participativas de los procesos que esta 
le ofrece a través de políticas públicas que 
buscan su integración definitiva al Estado 
nacional. Decimos definitiva, porque ya 
debieron vivir como pueblo el proceso de 
chilenización con la imposición cultural 
principalmente a través de las escuelas, 
posteriormente la evangelización del 
territorio, y sumados a ellos los tiempos 
del salitre donde se hicieron parte de la 
economía imperante. Hoy, la integración 
es más sutil, ya no es imposición, sino 
convencimiento. Así, las mujeres aymara 
se han organizado como mujeres jefas de 
hogar, mujeres emprendedoras, mujeres 
productoras. Al hacerlo, si bien reivindican 
sus derechos como sujetas, dejan de lado la 
visión comunitaria (A. F., dirigenta de un 
partido político de centroizquierda, 2008).

Lo comunitario es lo que identifica a la colec-
tividad indígena. Es en la comunidad local donde 
las mujeres debieran reflexionar acerca de los pro-
blemas que las aquejan y respecto de los cambios 
que desean impulsar. Especialmente “los embates 
de la globalización y los flagelos de la modernidad 
que pueden ser dañinos como la pérdida del idioma 
o las aguas”. 

En este discurso se explicitan los problemas 
de inequidad que comparten con las mujeres no 
indígenas, como 

Violencia intrafamiliar, exclusión de los 
espacios de poder, dificultades para parti-
cipar social y políticamente, triple jornada 
de trabajo y en la mayor parte de los casos 
están supeditadas al ambiente privado 
de la familia y el hogar. Es decir, están 
afectas también a patrones de raigambre 

patriarcal, pero a ello debemos sumarle 
las diferencias culturales. Y deberán ser 
ellas y (ellos) quienes busquen y definan 
el camino adecuado para no desaparecer 
tras la rápida integración a la cultura domi-
nante (A. F., presidenta de la Coordinadora 
de la Mujer Indígena Rural y Urbana de 
la región Arica Parinacota y vocera del 
Consejo Autónomo aimara, sin pertenencia 
a partido político, 2010)5.

El modelo chacha warmi es revisado sin perder 
de vista las particularidades de las relaciones de 
género entre los aymaras. La alteridad está nueva-
mente basada en el pasado indígena que configuró 
la idea de lo “comunitario”. Esto le permite definir 
la estrategia de participación colectiva y la reivin-
dicación de la unidad política del pueblo. 

El tercer discurso identificado presente en 
este período lo expone la presidenta del Consejo 
Nacional Aymara de Mallkus y Tallas6. En este se 
identifican aspectos transversales de la situación 
de las mujeres indígenas a nivel nacional. Uno de 
ellos, plantea que estas 

Aun no han abordado en profundidad el 
trabajo específico que tiene que ver con 
género, visibilidad, especificidad, igualdad 
de oportunidades, empoderamiento, etc., 
conceptos que no conocen bien, y por tanto 
no los manejan (C.F., 2011).

Afirma que las mujeres indígenas estarían 
insertas en la lucha social de sus comunidades, 
eclipsando sus demandas específicas. En este sentido 
se construye la identidad por lo que le falta para ser 
ciudadana, según los términos técnicos del diseño 
de políticas públicas. Pero reconoce los avances 
visibles de la participación de las mujeres aymaras:

La participación de la mujer aymara ha 
cambiado notablemente, siempre tuvo un 
rol más de transmisión cultural, de crianza, 
de trabajo familiar, pero desde hace algún 
tiempo ha incursionado en lo dirigencial y 
eso ha sido un gran paso. La mujer aymara 
hoy está desarrollando un liderazgo, se ha 
empoderado y hoy podemos ver a mujeres 
dirigentes de organizaciones, e incluso en 
comunidades. También en este ámbito tene-
mos algunas mujeres aymaras concejales, 



119Prácticas discursivas e identidades de género de las mujeres aymara del norte chileno (1980-2015)

pero es un campo muy difícil de abarcar por 
el sistema de 25 elecciones que tenemos 
en nuestro país, sin duda un espacio que 
debemos conquistar (C.F. 2011).

La dirigente se pregunta “¿En qué estamos las 
mujeres aymaras hoy? A lo que responde lo siguiente: 

Estamos ahora trabajando y tratando de 
fortalecer la participación de la mujer en 
distintas instancias. Estamos preocupadas 
de ser aporte de cuidar nuestros territorios, 
de mantener nuestra cultura, de que se 
respeten nuestros derechos y sobre todo de 
que la política pública sea acorde a los es-
tándares internacionales a los cuales nuestro 
país se ha suscrito. Estamos luchando por 
construir un mejor futuro para las nuevas 
generaciones y que las propuestas de las 
organizaciones sean la base de una política 
pública acorde con nuestra cosmovisión 
(C.F.2011).

Reflexiones Finales

Hemos intentado rescatar las trayectorias 
desplegadas por las mujeres aymaras del norte de 
Chile a partir del momento en que comienza la 
lucha de los pueblos originarios de esta parte del 
territorio nacional; esto es, en la década de los 80 
del siglo pasado. Con el seguimiento de los discur-
sos de dirigentas que lideraron y que lideran hoy 
los procesos reivindicativos de los derechos de las 
mujeres en los últimos treinta años, se proponen 
interpretaciones respecto de la visión que tienen de 
las relaciones de género en la sociedad y cultura 
aymara contemporáneas. 

La pregunta ¿cómo se han configurado las 
identidades de género en esta trayectoria? nos llevó 
por el recorrido de una lucha política en la que las 
mujeres se ven como un actor reflexivo compartiendo 
espacios de poder complejos. 

El estudio de las narrativas de sus experiencias 
como dirigentas pone de relieve discursos contrahege-
mónicos que se van desarrollando según los contextos 
sociopolíticos que se desplegaron en la etapa final 
de la dictadura y en la fase postdictadura. Hemos 
consignado que en el período elegido se pueden iden-
tificar tres tipos de discursos, mismos que si bien no 
son adoptados por el conjunto de las organizaciones, 
van presentando los cambios que se despliegan. En 
tanto forman parte de procesos, evidencian momentos 
diferenciados que van evolucionando de acuerdo con 
las dinámicas de apropiación que hacen las líderes 
de ideas y prácticas de su entorno. 

Todos los discursos visualizados en este 
trabajo dan cuenta de un proceso de afirmación 
de las identidades étnicas y de género como un 
problema fundamentalmente político. La reflexi-
vidad de las dirigentas muestra un camino hacia 
el cuestionamiento de las relaciones de poder en 
el que se desenvuelven su vida cotidiana. De aquí 
que sus prácticas discursivas se inscriban en una 
búsqueda por denunciar las múltiples aristas que 
las estructuras de dominación imponen a sus vidas. 

Agradecimientos

Este trabajo forma parte del proyecto 
FONDECYT Nº 1140022 titulado Tradiciones 
Culturales de Género y Etnicidad en la Colectividad 
Aymara del Norte Chileno.

Agradecemos las evaluaciones recibidas, mismas 
que contribuyeron a mejorar el trabajo escrito.

Referencias Citadas

Albó, X. y Mamani, M. 
	 1980  Esposos, suegros y padrinos entre los aymaras. En, 

Parentesco y Matrimonio en los Andes, Universidad Católica 
del Perú, Lima, Perú.

Bourque, S. y Barren, K. 
	 1976  Campesinas y comuneras: subordinación en la Sierra 

Peruana. Estudios Andinos Año 5, Volumen I Nº 1 1976, 
Pittsburg. U.S.A.

Burkett, E. 
	 1976  La mujer durante la conquista y la primera época 

colonial. Estudios Andinos Año 5, Volumen I Nº 1 1976, 
Pittsburgh. U.S.A

Carrasco, A. M. 
	 1993  Mujeres y participación social en la sociedad aymara 

contemporánea. En, Huellas, Centro de Estudios para el 
Desarrollo de la Mujer. 1993 Santiago, Chile.

Comisión Mujer, Mesa Regional Indígena de Santiago. 
	 2012  Memoria Seminario Internacional “Mujeres Indígenas: 

su Aporte y Liderazgo en los distintos Procesos Sociales 
Indígenas. Editores Emilio José Jiménez Cáceres, Loreto 
González Corante. 

	 h t t p : / / w w w . c o n a d i . g o b . c l / d o c u m e n t o s /
SeminarioInternacionaldeMujeres2011.pdf



Vivian Gavilán Vega y Ana María Carrasco120

Curiel, Oshi, C. 
	 2002  Identidades esencialistas o construcción de identidades 

políticas? El dilema de las feministas negras. Otras Miradas 
n 2 96 113.

Cuche, D. 
	 2004  La noción de cultura. Nueva Visión Buenos Aires 

Argentina
De la Cadena, M. 
	 1985  La comunera como productora. Allpanchis Nº 25 XV 

vol. XXI 1985, Cusco, Perú.
Flores, I. y Flores, E. 
	 1997  Seminario Desarrollo y Mujer Rural. Ponencia presenta-

daen Las Dinámicas de la Participación Social y Política de 
las Mujeres. Tercer Congreso Nacional Mujer y Desarrollo 
Local. Arica, octubre. 

Faucoult, M. 
	 1970  La arqueología del saber. Siglo XX Editores, México.
Gavilán, V. 
	 2005  Vivian Gavilán; Identidades Sociales a Inicios del Siglo 

XXI; p. 77-102; España; 2005; Revista de Dialectología y 
Tradiciones Populares; Num.2; Fasc.; Vol. LX.

Gavilán, V y Lagos, F. 
	 2014  Integración social y subordinación política de los 

aymara. Un estudio de la certificación estatal indígena en 
el norte chileno. Estudios Atacameños, 49: 95-110.

Godelier, M. 
	 2010  Comunidad, sociedad, cultura. Tres claves para compren-

der las identidades en conflicto. Cuadernos de Antropología 
Social, 32: 13-29. © FFyL-UBA-ISSN 0327-3776.

Harris, O. 
	 1985  Una Visión Andina del Hombre y la Mujer. En Allpanchis, 

Nº 25, XV, Vol. XXI 1985, Cusco-Perú.
Harris, O. 
	 1988  La Pachamama: Significados de la Madre en el discurso 

Boliviano. En, Mujeres Latinoamericanas, Diez Ensayos y 
una Historia Colectiva. Ediciones Flora Tristán Lima Perú.

Hernández, R.A. 
	 2007  Entre el etnocentrismo feminista y el esencialismo 

étnico. Las mujeres indígenas y sus demandas de género. 
Debate Feminista, 24: 206-229.

Isbell, B.J. 
	 1975  La Otra Mitad Esencial. Un Estudio de Complementariedad 

Sexual en los Andes. En Estudios Andinos, año V Nº 1 1975, 
Pittsburg U.S.A

La Piedra, A. 
	 1985  Roles y Valores de la Mujer Andina en Allpanchis, 

Nº 25, XV Vol. XXI 1985, Cusco, Perú.

Pizarro, L. 
	 1988  Algunas Reflexiones Acerca de los Espacios Femeninos 

y Masculinos en las Comunidades Aymara del Sector de 
Isluga. Doc. de Trabajo N.10 1988, Taller de Estudios 
Regionales, Iquique, Chile.

Platt, T. 
	 1980  Espejos y Maíz. El Concepto de Yanantin entre los 

Macha de Bolivia. En, Parentesco y Matrimonio en los 
Andes. E. Mayer y R. Bolton. Editores 1980,. Universidad 
Católica del Perú, Lima. 

Rostoroswski, M. 
	 1988  La Mujer en la Epoca Prehispánica. Doc. de Trabajo 

N.17 1988, Instituto de Estudios Peruanos, Lima, Perú.
Informe Sistematización IV Congreso nacional Aymara reali-

zado bajo el proyecto Fortalecimiento de la gestión social 
de las organizaciones indígenas de las provincias de Arica 
y Parinacota, 2002. Ayni Consultores. 

Sckmunck, R. A. 
	 2013  Mujeres Mapuche: Signos de identidad [en línea]. III 

Jornadas del Centro Interdisciplinario de Investigaciones 
en Género, 25, 26 y 27 de septiembre de 2013, La Plata, 
Argentina. Desde Cecilia Grierson hasta los debates 
actuales. En Memoria Académica. Disponible en: http://
www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/trab_eventos/ev.3414/
ev.3414.pdf

Sciortino, S. 
	 2015  Procesos de organización política de las mujeres indí-

genas en el movimiento amplio de mujeres en Argentina. 
Consideraciones sobre el feminismo desde la perspectiva 
indígena Universitas Humanística, 79: 65-87. http://www.
redalyc.org/pdf/791/79132009004.pdf

Scott, J. 
	 1996  El género: una categoría útil para el análisis histórico. 

En, Lamas, M. (1996). El género. La construcción cultural de 
la diferencia Sexual. PUEG y Edit Porrúa México 265-362.

Silverblatt I. 
	 1990  Luna, Sol y Brujas. Género y Clases Prehispánicas y 

Coloniales. Centro de Estudios Bartolomé de la Casas e  
I. Silverlatt 1990, Cusco, Perú.

Wilson, F. 
	 1988  La Representación del Género en el Pensamiento 

Indigenista Actual. En, Mujeres Latinoamericanas Diez 
Ensayos y una Historia Colectiva. Flora Tristan 1988, 
Lima-Perú.

Notas

1	 En el contexto del Seminario Internacional “Mujer 
Sociedad y Cambio: Sigamos Avanzando”, organizado por 
la Municipalidad de Arica en marzo de 1996, las líderes 
presentaron el primer documento acerca de las relaciones 
de género en la comunidad aymara. 

2	 cf . Albo, X. y M, Mamani 1980, Bourque y Barren 1976, 
Burquett 1976, De La Cadena 1985, Harris, Olivia 1985, 
1988, Isbell 1975, La Piedra, Aurora 1985, , Pizarro, Lucila 
1988, Rostorowski 1988, Silverblatt 1990, Platt, Tristan 1980, 
Wilson 1988, Carrasco, A. M. 1993).

3	 Durante las décadas de los ochenta y noventa se realizaron 
varios encuentros regionales y nacionales de mujeres indíge-
nas y campesinas y se crearon organizaciones supralocales 
con el propósito de dar visibilidad a la mujer aymara a nivel 

nacional y generar redes de apoyo en pro de la defensa de 
los derechos humanos de la mujer indígena. Las autoras 
participaron en la mayoría de estos eventos, como profe-
sionales del Taller de Estudios Andinos, ONG regional que 
cumplió una importante labor de acompañamiento en la 
lucha por el reconocimiento del Pueblo Aymara.

4	 El primero reúne a partidos de centroizquierda y el segundo 
a los de la derecha política.

5	 Flores, Alejandra http://www.observatoriogeneroyliderazgo.
cl/index.php/las-noticias/3315-mujeres-aymaras hoy

6	 Informe del Seminario Internacional “Mujeres Indígenas: 
Su Aporte y Liderazgo en los distintos Procesos Sociales 
Indígenas. Santiago de Chile, septiembre 2011.


