
Nº 55, 2018. Páginas 93-109

Diálogo Andino

LOS PUEBLOS ORIGINARIOS DEL NORTE DE CHILE  
Y EL ESTADO*

THE NATIVE PEOPLES OF NORTHERN CHILE AND THE STATE

Hans Gundermann Kröll**

El artículo propone una síntesis de la relación histórica moderna de los pueblos originarios del norte del país con el Estado chileno, 
destacando su particularidad por relación con otros grupos indígenas. Esa especificidad proviene de la preeminencia, desde finales 
del siglo XIX, de las definiciones nacionales de pertenencia de los grupos sociales existentes en esta extensa región anexada por 
Chile y, en consecuencia, de políticas estatales y prácticas de re“lación según esos términos. Esto es, según la condición de nacio-
nales y extranjeros. Los procesos de asimilación de los extranjeros (en realidad, nativos de la zona), llamados de “chilenización”, 
se realizaron con arreglo a ese principio de adscripción. La adjetivación de “indio” se aplicó a segmentos de personas peruanas 
y bolivianas de la región andina, expresando con ello no diferencias étnicas sino la carencia de civilización y progreso de los 
integrantes de esas nacionalidades. Se presenta una periodificación histórica que atiende a transformaciones en las relaciones 
entre Estado y pueblos originarios. Primero, la integración de poblaciones extranjeras en los márgenes geográficos regionales 
(1879-1961); luego, un periodo marcado por acciones de integración, desarrollo, un mayor interés geopolítico por las fronteras 
andinas e incipiente percepción de las diferencias culturales de su población (1961-1993); finalmente, uno de reconocimiento 
étnico a partir de la promulgación de la Ley Nº 19.253 en 1993, que identifica una etnia aymara, otra atacameña, una quechua y, 
más tarde, otra coya y diaguita.
	 Palabras claves: Pueblos indígenas, norte de Chile, políticas públicas, reconocimiento.

The article proposes a synthesis of the modern historical relationship  between indigenous groups in the north of the country and 
the Chilean State, emphasizing its particularities  in opposition to other originary groups. This specificity stems from the pre-
eminence of the national definitions of belonging inside the social groups  that exist in this vast region annexed by Chile, since the 
end of the 19th century. Consequently, this  also stems from  the state policies and relationship practices according to the terms 
mentioned above, this means: the condition of national or foreign person. The assimilation processes of foreigners (as a matter of 
fact, natives of the area), is called “chilenización” and were carried out according to the principle of ascription. The adjective of 
“indio” was applied to segments of Peruvian and Bolivian people of the Andean region, expressing with it not ethnic differences 
but the lack of civilization and progress of the members of those nationalities. Here we present an historical account that deals 
with transformations in the relations between the State and indigenous peoples. First, the integration of foreign populations in 
the regional geographical margins (1879-1961).Second, a period marked by integration actions, development and  a geopolitical 
interest in the Andean border joined to an incipient perception of the cultural differences of its population (1961-1993).  And 
finally, one of ethnic recognition in the enactment of Law No. 19.253 in 1993, which identifies Aymara, atacameño, Quechua and, 
later, Coya and Diaguita ethnic groups.
	 Key words: Indigenous groups, North of Chile, public politics, recognition.

*	 Resultado Proyecto Fondecyt Nº 114077 y del Proyecto Fondecyt Nº  1150573.
**	 Universidad Católica del Norte (UCN), Instituto de Investigaciones Arqueológicas y Museo (IAAM). San Pedro 

de Atacama, Chile. Correo electrónico: hgunder@ucn.cl

Recibido: 7 de febrero de 2017. Aceptado: 15 de agosto de 2017.

Introducción

Este artículo aborda la relación entre el Estado 
de Chile y los pueblos originarios del norte del 
país, en el presente el pueblo aymara, atacameño o 
likanantay, quechua, colla y diaguita1. Entendemos 
al Estado como un conjunto heterogéneo de insti-
tuciones, organizado formalmente, con niveles de 
jerarquía y divisiones, en que grupos políticos de 
la sociedad disputan su control con arreglo a reglas 
de acceso, que impulsan agendas de cambio social 
y desarrollo, así como la reproducción y cambio de 

intereses de clase. Se encuentra cruzado por incohe-
rencias, ambigüedades y dinámicas de producción 
y reproducción no lineales. Los agentes del Estado 
corresponden a autoridades, burócratas, representan-
tes, operadores políticos y empleados, distribuidos en 
una compleja red de posiciones y relaciones de poder 
político y burocrático. Desestimamos, entonces, la 
visión del Estado como un centro unitario, vertical 
y omnipotente, para abrirnos a una comprensión 
más matizada, capaz de reconocer especificidades 
históricas locales y zonales. Los pueblos originarios, 
a su vez, comprenden realidades regionales con 



Hans Gundermann Kröll94

historias singulares, cuyos integrantes se conciben 
compartiendo una aboriginalidad específica, soste-
nida por una memoria común, real e imputada; por 
redes, grupos e instituciones locales y regionales; así 
como en una visión de futuro, cuyo cumplimiento 
se presupone sustentado en fuerzas internas, pero 
también externas en que al Estado cabría un papel 
protagónico de reconocimiento, justicia, repara-
ción, otorgamiento de derechos y desarrollo. Esta 
relación, como bien lo muestran los casos de las 
etnias del norte del país, no es posible considerarla 
predeterminada o unidireccional, como tampoco 
una de antagonismo o resistencia persistente, sino 
que con signos políticos cambiantes. Los propios 
sujetos indígenas, particularmente los andinos que 
aquí tratamos, difícilmente pueden encasillarse en 
una unidad histórica continua carente de cambios 
estructurales, ambigüedades y contradicciones2.

La relación entre Estado chileno y pueblos 
indígenas del norte del país es moderna, menos por 
lo comparativamente reciente de sus inicios, que por 
los atributos de ese Estado, las realidades indígenas 
regionales y las formas de relación desplegadas. Para 
su descripción consideramos de interés proponer 
una periodificación sustentada en los cambios de 
la relción estudiada, partiendo por las décadas de 
1880 hasta el año 1961, en que tiene lugar la ane-
xión de los territorios del más tarde llamado Norte 
Grande y la integración de sus pobladores3. Entre 
ellos los indígenas, en los márgenes geográficos 
regionales y persistentemente representados como 
extranjeros. A continuación, un periodo de poco más 
de tres décadas (1961-1990), caracterizado por una 
profusa acción estatal para el desarrollo local y la 
integración de las zonas andinas a sus regiones; en 
la última etapa siguiendo lineamientos geopolíticos. 
Es el periodo en que la acción pública hacia los in-
dígenas empieza a tratar los “indios” o “indígenas” 
como sujetos colectivos y se asiste a las primeras 
acciones hacia ellos con arreglo a esa definición. El 
tercer y último momento, arranca con el retorno a 
la democracia y lo caracteriza el impulso otorgado 
desde el Estado al reconocimiento étnico, que en su 
despliegue termina entrando en tensión y conflicto 
por las demandas indígenas de territorio y autono-
mía. Se han propuesto otras periodificaciones en los 
estudios de historia social y antropología histórica 
que abordan las poblaciones indígenas del norte del 
país (por ejemplo, González, S. 2002a para el caso 
aymara; Comisión de Verdad Histórica y Nuevo 
Trato, 2008: 79-225 para los pueblos originarios 

del norte del país; el mismo autor, Gundermann, 
2001; también Díaz et. al., 2013). Procedimos en 
este trabajo a organizar la información utilizada 
y análisis de ella enfatizando los cambios en la 
relación pueblos originarios-Estado, especialmente 
los que se generan por innovaciones legislativas y 
de la acción pública hacia los sujetos indígenas.

Disputa internacional, “chilenización” e 
integración de poblaciones extranjeras 

y en los márgenes geográficos regionales 
(1880-1961)

La anexión de los territorios de Antofagasta, 
Tarapacá y Arica, antes provincias de Bolivia y 
Perú, respectivamente, como consecuencia de la 
ocupación militar, la guerra y su resolución mediante 
tratados, incorporó varias poblaciones de indígenas 
a la soberanía de Chile. De distintos orígenes y loca-
lizaciones, es admisible insistir: grupos regionales 
en el espacio andino de Arica, Tarapacá e interior de 
Antofagasta. Pero también, más tarde, inmigrantes de 
habla quechua de Cochabamba en calidad de obreros 
a la industria del salitre. Asimismo, remanentes de 
pescadores indígenas de la costa, poco definibles 
lingüística y culturalmente salvo por su oficio de 
pescadores pobres. Corresponde sumar a ellos 
ocupantes mestizos e indígenas en las cordilleras de 
Copiapó y Chañaral, en los límites meridionales de 
las regiones anexadas, en su mayoría provenientes 
de las provincias del noroeste argentino, que darán 
origen contemporáneamente a la etnia Colla. O 
bien, pobladores de localidades que en el pasado 
fueron “pueblos de indios” coloniales en los valles 
interiores del sur de la región de Atacama y norte 
de la de Coquimbo, de los que surgirán hace unos 
años las comunidades “diaguitas”.

La legislación y políticas del Estado de Chile 
aplicadas en las regiones incorporadas al territorio 
nacional por la Guerra del Pacífico no se dirigieron 
a los indígenas en tanto grupos regionales y a pesar 
que pudieran ser demográficamente significativos. 
A fines del siglo XIX y primeras décadas del 
siglo XX la legislación y política indígena estaba 
referida a la situación mapuche del centro sur del 
país. No hubo legislación que los considerara, aun 
por extensión, sino hasta bien avanzado el siglo 
pasado, con la Ley Nº 14.511 de 1961. Y práctica-
mente sin nombrarlos, dejándolos bajo el genérico 
“indígenas”. No se trata que fuera desconocida la 
existencia de indígenas en las áreas interiores y 



95Los pueblos originarios del norte de Chile y el Estado

fronterizas de estas regiones, pero no fueron ma-
teria de legislación o acción pública en tanto que 
“indios” o “indígenas” y todavía menos en tanto 
que etnias o pueblos originarios4. La atribución 
de indígena aparece como una adjetivación antes 
que como un substantivo que nombra una agrupa-
ción social extensa. Son adjetivaciones relativas 
a significaciones contenidas en las nociones de 
“civilización” y “progreso”, con que se evaluaba 
social, económica, cultural y moralmente categorías 
sociales tan diversas en los países andinos como 
los sectores de pobreza, grupos en los márgenes 
geográficos, u otros nacionales y a los indígenas 
(Gundermann, 2001; Gundermann et al., 2003). 
Cuando se les nombra, ello no ocurre según concep-
tos que los definan como sujetos étnicos, sino que 
en términos estrictamente nacionales (“chilenos”, 
“peruanos”, “bolivianos”, “argentinos” como a 
todos los habitantes de la región); económicos 
(“campesinos”, “pequeños agricultores”, “pobres 
del campo”) y residenciales (“pobladores” de tal 
lugar, “rurales”, “del interior”, “paisanos”). La 
percepción interna como “indios” o “indígenas”5, 
de origen colonial, correspondía con la definición 
social externa y a veces fiscal empleada (caso bo-
liviano respecto de los indígenas de la provincia 
de Atacama), o se encontraba en transición hacia 
adscripciones puramente nacionales (en especial, 
el caso de la población peruana de los valles de 
Arica y Tarapacá) (González, H., 2002; también 
Díaz, comp., 2006; Díaz, 2006; Díaz y Ruz, 2009). 
Ella coexistía con adscripciones locales cultural 
y socialmente significativas.

Se ha generalizado la idea, siguiendo a Van 
Kessel (1981), que los gobiernos chilenos apli-
caron una consistente y generalizada acción de 
“chilenización” hacia aymaras, atacameños, y en 
general los habitantes peruanos y bolivianos de las 
regiones anexadas. Por “chilenización” se entiende 
el cambio de sentido de pertenencia nacional en 
favor de la nacionalidad chilena, la lealtad a sus 
autoridades de gobierno y transformaciones en 
la subjetividad y modos de vida, en la senda del 
progreso y la civilización que mejor encarnarían 
la sociedad y el Estado chilenos. Lo señalado es 
particularmente cierto para las provincias de Tacna 
y Arica, bajo dominio chileno entre 1880 y 1929, 
cuya restitución al Perú o incorporación a Chile 
dependía de un plebiscito, por lo demás nunca 
realizado. Es lo que Sergio González ha llamado 
“chilenización compulsiva” (González, S., 1997; 

González S., et al., 1994). Pero ello aplicaba solo 
para Tacna y Arica, no exactamente para Tarapacá, 
cedido a Chile en el Tratado de Ancón de 1883. 
De hecho, aquí los residentes peruanos pudieron 
mantener su condición nacional originaria si así 
lo eligieron (González, S., 2002), aun cuando 
sujetos a la administración y autoridades chilenas, 
a la educación en escuelas chilenas, expuestos 
al proselitismo religioso de sacerdotes chilenos 
y a presiones políticas y momentos de violencia 
muy concretas (consúltese también a Díaz et al, 
2010, Díaz et al, 2013). Y tampoco aplicaba para 
Antofagasta, ajeno a la situación política especial 
de las provincias septentrionales incorporadas 
y con una población boliviana poco numerosa y 
menos activa políticamente. En cualquier caso, en 
este cuadro los indígenas no están presentes como 
un sujeto político o social relevante y notorio. Son 
procesos cuyas consecuencias los alcanzan y de 
los que en ciertos aspectos son partícipes, pero en 
tanto que ciudadanos peruanos, o bolivianos más 
al sur. Salvo por defecto, no se trata entonces de 
la “chilenización” del indígena, sino de los pe-
ruanos y, particularmente en una región, aquella 
cuya soberanía estaba pendiente de resolución y 
en disputa con Perú. Se trata de una disputa por 
la nacionalidad y las lealtades nacionales y no por 
la integración del “indio”. Como se aprecia, no 
participamos de aquella visión o apelación que 
sin mayor precisión terminológica y resguardos 
metodológicos traslada categorías y conceptos 
contemporáneos a la interpretación de procesos 
sociales del pasado, sus actores sociales, lenguajes 
políticos, marcos institucionales y circunstancias 
locales. Ello se alza como un obstáculo teórico y 
metodológico para una comprensión debidamente 
contextualizada del pasado.

Los indígenas de Antofagasta, Tarapacá y Arica 
fueron tratados en materia de gobierno, administra-
ción y legalidad aplicable sin ninguna excepción 
o consideración particular. Se impuso un régimen 
administrativo estructurado en provincias o depar-
tamentos, subdelegaciones y distritos con cabeceras 
políticas en los puertos de la costa, reformando 
la anterior organización administrativa peruana y 
boliviana. Es del caso destacar, no obstante, los 
roles y funciones que en el ámbito ritual, social 
o de coordinación comunitaria cumplieron desde 
posiciones subalternas, a veces en paralelo, perso-
neros como los caciques o mallku en comunidades 
como las de Isluga y Cariquima, o los oficiantes 



Hans Gundermann Kröll96

de la ritualidad asociada al riego en valles de la 
precordillera andina aymara y atacameña.

Respecto de cada una de las jurisdicciones 
administrativas se nombraban autoridades y funcio-
narios. Los distritos andinos normalmente contaron 
con personeros designados entre los vecinos con-
siderados influyentes e ilustrados (Subdelegados, 
Inspectores de Distrito, Jueces de Distrito) (Díaz 
et al., 2004). La excepción correspondió a Tacna y 
Arica, principalmente entre 1910 y 1929, donde se 
hicieron esfuerzos por trasladar a ciudadanos chilenos 
con probada adhesión y lealtad nacional, debido a 
la particular situación política y diplomática que 
hasta 1929 vivió esa región. Si bien ello se logró, 
con intermitencias, en los valles costeros y en los 
principales poblados de la precordillera, para los 
sectores más distantes y aislados esa condición fue 
mucho más difícil de realizar. Un esfuerzo simi-
lar, extensible a Tarapacá, puede señalarse con el 
profesorado de las escuelas públicas, entre cuyos 
integrantes se vio agentes fundamentales para la 
inculcación de símbolos y significados nacionales 
chilenos. Contribuyó lo suyo, asimismo, la conscrip-
ción militar de los jóvenes varones. El reemplazo de 
curas católicos peruanos por sacerdotes de la vicaría 
castrense chilena cumplió una función ideológica 
equivalente (Tudela, 1991; 2002, González S., 2002; 
Díaz, 2006; Díaz y Ruz, 2009). Los agentes de la 
administración, los funcionarios judiciales, la policía 
y fuerzas armadas, los docentes de las escuelas e, 
incluso, el clero chileno desplegado en las regiones 
anexadas, por lo común cumplieron con celo las 
funciones que les eran propias y se impusieron la 
tarea de difundir e imponer las virtudes del Estado-
Nación chileno. Esa visión virtuosa se sustentó en 
la imagen de la condición organizada, ordenada y 
eficaz del Estado, la unidad y homogeneidad de 
su población, el mayor progreso y civilización de 
su sociedad, incluso la superioridad moral de sus 
autoridades, todo ello les otorgaba un sentido de 
supremacía manifiesto. Los indígenas andinos se 
encontrarían en el extremo más alejado de esos 
valores de progreso y civilización.

Respecto de la propiedad de la tierra se aplicó 
la ley chilena común. Esto es, que los particulares 
que poseyeran tierras u otros bienes raíces debían 
inscribirlos en los registros de los Conservadores 
de Bienes Raíces de su jurisdicción (Antofagasta, 
Iquique, Pisagua y Tacna, después Arica). Y todo 
aquello que no fuera demostradamente particular 
quedaba cubierto por inscripciones de mayor cabida 

en favor del fisco chileno. Las comunidades de tierras 
atacameñas todavía vigentes bajo la administración 
boliviana, y las aymaras más al norte en proceso de 
disolución respecto de sus derechos sobre la tierra 
(Gundermann y González, H., 1997), fueron com-
pletamente desconocidas como sujetos jurídicos, 
políticos e incluso sociológicos. Desde la temprana 
instalación de los Conservadores de Bienes Raíces se 
activaron las inscripciones de chacras y pastizales en 
los valles y cordillera andina. En cosa de unas pocas 
décadas prácticamente todas las tierras indígenas 
y no indígenas de uso agropecuario de Tarapacá y 
Arica estaban inscritas como propiedad particular. 
En la zona del río Loa y el Salar de Atacama el inicio 
de los registros de propiedad es algo más tardío y 
menos masivo, quedando las áreas de pastoreo no 
regularizadas en su gran mayoría. Las consecuencias 
de este proceso son varias. Primero, se refuerza el 
principio de la tierra como propiedad particular 
susceptible de enajenación. Segundo, se liquida 
cualquier reconocimiento jurídico y poder formal 
de las comunidades sobre el uso y disposición de la 
tierra; en los hechos, se mantuvieron algunas regula-
ciones aplicadas localmente (por ejemplo, respecto 
de la distribución del agua; o la organización social 
informal del manejo ganadero). Y tercero, contra 
lo esperable, en las tierras de pastoreo altoandinas 
de Tarapacá y Arica surge una nueva forma de co-
lectividad conocida como “comunidad sucesorial” 
sostenida en las antiguas estancias pastoriles de las 
comunidades y pueblos indios coloniales6. Ella 
no se desarrolla de igual manera en la “puna” de 
Atacama chilena y argentina donde prevaleció un 
acceso familiar flexible a las estancias de pastoreo, 
basado en pertenencias a ayllus o pueblos históri-
cos, sin que para cada estancia pastoril o grupos de 
ellas se formaran comunidades sucesoriales nuevas, 
ancladas por titulaciones modernas como en las 
regiones septentrionales indicadas.

Resuelta la anexión de Arica a Chile en 1929, 
confirmada la incorporación de Antofagasta y 
Tarapacá mediante tratados con Bolivia, Perú y 
Argentina y definidas en lo sustancial las fronteras 
andinas con esos países, la acción pública hacia 
los poblados y comunidades andinas entrega una 
imagen políticamente menos dramática; no obstante, 
se constatan cursos de acción y cambios dignos 
de mención. Ellos responden a la culminación de 
la minería salitrera en el desierto intermedio, que 
abrió una paralela crisis económica en las regio-
nes interiores y en la articulación que las regiones 



97Los pueblos originarios del norte de Chile y el Estado

andinas habían sostenido con la industria minera, 
obligando a diversos reacomodos. Hablamos de la 
minería del salitre y de la minería andina presente 
en el periodo. Esta última conoce de términos 
(como la extracción de bórax en Ascotán, plata 
y oro en Collahuasi o en Choquelimpie), pero 
también aperturas y ampliaciones (como la del 
cobre en Chuquicamata y, más adelante, un ciclo 
de extracción de azufre desde volcanes andinos en 
Arica y Antofagasta). 

Con la crisis salitrera la economía agrope-
cuaria de los campesinos andinos deja de tener un 
volumen de demanda y valorización de productos 
como la que conoció durante el ciclo expansivo de 
la minería regional (forrajes, ganado, chacarería) 
y las posibilidades de trabajo asalariado en las in-
dustrias extractivas disminuyen. Ello condujo, por 
una parte, a la retracción hacia economías menos 
mercantilizadas y, por otra, a iniciar emigraciones, 
principalmente hacia los centros mineros subsisten-
tes y los puertos nortinos (González, H. 1996a y 
1996b; Gundermann, 2001). Planes de desarrollo 
promovidos por el Estado tocaron las zonas andinas, 
en respuesta a la situación económica que vivía el 
norte del país. Por ejemplo, los proyectos de activa-
ción agrícola en los principales valles, oasis y áreas 
del pie de desierto con potencial agropecuario: el 
tranque de Caritaya para el valle de Camarones; el 
tranque de Pachica nunca construido en la Quebrada 
de Tarapacá; o la conducción de aguas desde el río 
Lauca al valle de Azapa y, como primer objetivo, 
generar electricidad en Chapiquiña; o las acciones 
de la Corporación de Fomento CORFO para la 
activación de la economía agrícola en la Pampa del 
Tamarugal o en el oasis de San Pedro de Atacama. 
Estos esfuerzos llevaron a la apertura y mejoramiento 
de caminos, generaron empleos temporales y conlle-
varon activación económica en las áreas en que se 
insertaron. Pero como no prosperaron o lo hicieron 
a muy largo plazo (agricultura del valle de Azapa, 
por ejemplo), denotaron un aumento de la acción 
del Estado en pos del desarrollo de zonas andinas 
que no condujo a ningún dinamismo perdurable de  
su economía. 

Otras oportunidades se abrieron, sin embar-
go, a partir de la acción desarrollista del Estado. 
Destaquemos algunas que consideramos de impor-
tancia. Hacia fines del periodo que describimos el 
dinamismos regional generado por el Puerto Libre 
de Arica y la Junta de Adelanto de Arica (desde me-
diados de la década de 1950) activaron el comercio 

fronterizo y de productos altoandinos (como la lana 
de camélidos) en el que arrieros e intermediarios 
indígenas fueron activos participantes. Lo que se 
suma a otras actividades de aprovisionamiento 
de centros mineros o urbanos (como la llareta en 
Antofagasta o la queñua para Arica) aprovechando 
las rutas ferroviarias de Arica-La Paz y Antofagasta-
Bolivia). El movimiento de mercancías en zonas de 
frontera fue por momentos intenso, hacia y desde 
Bolivia y Perú, de manera legal y muchas veces 
ilegal. Lo que acarreó, como en otros momentos 
previos en que se establecen circuitos de comercio7, 
una mayor preocupación por el control policial de 
flujos de mercancías en esas áreas limítrofes. 

Por otra parte, el cierre de la mayoría de las 
escuelas públicas en las oficinas y pueblos de la zona 
salitrera de Tarapacá permitió atender una sentida 
demanda por la instalación de servicios escolares en 
la precordillera andina, primero, y en los valles altos 
y altiplano, después. La instalación de escuelas es 
incluso anterior en la precordillera de Arica. Hacia 
fines de la década de 1950 prácticamente todo el 
espacio andino de Tarapacá quedó cubierto por una 
red de escuelas primarias que dieron un impulso 
decisivo a la integración cultural, ideológica y 
lingüística de las poblaciones indígenas andinas 
a Chile. De una manera menos notoria, similares 
impulsos se vivieron en las tierras altas de Arica y 
los pueblos y comunidades de la precordillera de 
Antofagasta (Gundermann et al., 2011). Se asiste así 
a la expansión de las comunicaciones terrestres y a 
la instalación de servicios escolares y requerimientos 
de mayor seguridad y control en las fronteras. Es 
esencial insistir que ellas tuvieron una muy activa 
contraparte en las propias comunidades y pueblos 
andinos mediante la persistente manifestación de 
demandas de desarrollo local. Asimismo, cobra 
notoriedad por esas décadas la figura organizativa 
conocida como “Comités de Adelanto” o “Juntas 
para el Progreso”, basadas en asambleas y orga-
nizaciones locales e impulsadas por dirigentes, 
líderes y vecinos influyentes, particularmente mo-
tivados por sacar a sus comunidades del estado de 
postración, atraso, aislamiento y falta de progreso 
con que definían su situación. Visión que lleva a 
constatar la fuerza con que por esos momentos 
se habían incorporado objetivos de cambio social 
modernizador mediante la integración a la región 
y el país (espacial, económica, social, lingüística); 
cursos de acción analizables políticamente como 
demandas de ampliación de ciudadanía.



Hans Gundermann Kröll98

Integración, desarrollismo y geopolítica de los 
indígenas del norte del país (1961-1990)

A partir de 1961 la legislación nacional reconoce 
y señala como materia de acción estatal a una plura-
lidad de comunidades u organizaciones indígenas, 
a pesar de su persistente foco mapuche8. El decreto 
que fija dependencias, atribuciones y plantas de la 
Dirección de Asuntos Indígenas (DASIN) indica 
que quedará radicado en este organismo “Investigar 
y estudiar las condiciones sociales, jurídicas y 
económicas de todas las comunidades o agrupa-
ciones indígenas que hubiere dentro del territorio 
nacional y proponer las medidas conducentes al 
mejoramiento de dichas condiciones” (Art. 1, DFL 
1/950 de 7-9-1961). Al amparo de este mandato se 
generaron algunas ayudas para localidades, todavía 
no especificadas étnicamente, del norte chileno. 
Desde mucho antes las comunidades rurales de toda 
la región andina norte estaban siendo alcanzadas 
directa e indirectamente por la acción pública, pero 
ello todavía no ocurría desde o a partir de un reco-
nocimiento más amplio como “indígenas”, y nada 
en lo absoluto como “aymaras” o “atacameños”9. 

Tampoco el texto de la Ley Indígena Nº 17.729 
de septiembre de 1972 recoge una identificación y 
cursos de acción explícitos en materia de indígenas 
del norte de Chile. La indicada ley señala que serán 
indígenas aquellos “Que, habitando en cualquier 
lugar del territorio nacional, forme parte de un 
grupo que se exprese habitualmente en un idioma 
aborigen y se distinga de la generalidad de los ha-
bitantes de la República por conservar sistemas de 
vida, normas de convivencia, costumbres, formas de 
trabajo o religión, provenientes de los grupos étnicos 
autóctonos del país” (Ley Nº 17.729, art. 1, acápite 
3, 1972). No se hace una enumeración explícita de 
cuáles son ellos, como sí ocurre décadas más tarde 
con su sucesora la Ley Nº   19.253 de 1993. Esa 
misma falta de precisión aparece en el Mensaje 
Presidencial de Salvador Allende de 1972, donde 
se consignan agrupaciones territoriales en las que se 
encuentran indígenas del “Norte Grande” y “algunos 
sectores de las provincias de Coquimbo y Atacama” 
(Gobierno de Chile, 1972)10. En cambio, el director 
de DASIN en la ponencia que presentó en el VII 
Congreso Indigenista Interamericano de Brasilia, 
en agosto de 1972, se preocupa de pormenorizar 
mucho más: “Región Norte: Quechuas, Aymaras, 
Atacameños y Diaguitas. Están ubicados desde el 
extremo norte del país, abarcando las provincias de 

Tarapacá, Antofagasta, Atacama y Coquimbo. Suma 
aproximadamente 60.000 personas en la zona rural” 
(Colompil, 1972:3). Enumeración que constituye la 
base de la distribución étnica que recoge la política 
indígena originada con el retorno a la democracia 
en el Chile de la posdictadura.

El periodo analizado se puede caracterizar según 
dos momentos, ambos activamente desarrollistas 
y de integración de los espacios andinos a sus 
regiones, con enfoques distintos, pero igualmente 
de presencia estatal y control de fronteras. En el 
segundo, bajo el gobierno autoritario, se presenta 
una definida impronta geopolítica. Destaca en la 
documentación de la época y los testimonios una 
sostenida acción en materia de construcción de 
caminos para vehículos motorizados, que buscaban 
conectar poblados y comunidades con enlaces 
ferroviarios, centros urbanos del desierto y esta-
blecimientos mineros (ferrocarriles Arica-La Paz, o 
Antofagasta- Bolivia, la ciudad de Calama, el centro 
cuprífero de Chuquicamata, o con Copiapó más al 
sur) y las ciudades portuarias de la costa (Arica, 
Iquique, Antofagasta, Tocopilla). Esa infraestruc-
tura ferroviaria y de caminos existía previamente, 
pero faltaba la mayoría de las conexiones con los 
poblados de la precordillera y cordillera andina. A lo 
anterior debe agregarse la persistente demanda por 
infraestructura y servicios educacionales, que por esa 
época ya se había activado en favor de las localidades 
más distantes de la región andina. La demanda e 
instalación de otros servicios como dotaciones de 
policía en la frontera y los pueblos mayores, o los 
nombramientos de jueces e inspectores de distrito, la 
presencia de delegados municipales en algunos sitios 
importantes, o las campañas sanitarias completan 
un cuadro que podemos denominar integración 
convergente desde una perspectiva desarrollista. 

En efecto, la década de 1960 e inicios de la 
siguiente es, con variantes, la de gobiernos con 
proyectos de desarrollo, participación popular e 
integración territorial, de manera notoria mediante 
la acción de la Corporación de Fomento (CORFO) 
o el Plan Andino de la Junta de Adelanto de 
Arica, políticas como la de la Promoción Popular 
(Gobierno de Frei, 1964-1970), o desarrollo local 
y ampliación de derechos sociales y políticos en 
las zonas interiores (Gobierno de Allende, 1970-
1973). Tiene lugar una mayor inversión pública en 
áreas críticas para la integración y desarrollo de 
las zonas interiores (vialidad, infraestructura de 
riego y drenaje, construcción y mejoramiento de 



99Los pueblos originarios del norte de Chile y el Estado

escuelas), así como el fomento de organizaciones 
de base de nuevo cuño: Juntas de Vecinos, Centros 
de Madres y clubes deportivos, alentadas por la par-
ticipación popular. También se asiste a la creación 
de cooperativas que permitieran organizar mejor la 
producción agropecuaria y su comercialización. Todas 
ellas fueron iniciativas de la época. Es importante 
enfatizar que el impulso de integración regional y 
desarrollo local estaban para esa época muy presentes 
en las demandas de pueblos y comunidades ante 
las agencias públicas, con un notorio compromiso 
activo en su consecución. Y respecto de ello, sea o 
no que la acción estatal se realice hacia un sujeto 
rural aislado, atrasado o “indígena”, ella no anticipa 
demandas sino que más bien responde a ellas y sale 
al paso a una dinámica acción colectiva e individual 
andina tras objetivos de modernización en materia de 
comunicaciones, conectividad, educación o acceso 
a servicios. Integración activa que arrastra directa e 
indirectamente una diversidad de cambios sociales, 
ideológicos y culturales que se precipitan durante 
el periodo y se prolongan después11.

El segundo momento corresponde al periodo 
autoritario (1973–1990) respecto del que pueden 
señalarse varios hechos. De inicio, para las regiones 
interiores de Arica, Iquique y Antofagasta no tiene 
vigencia la acción pública directa y de coordinación 
que estaba entregada al Instituto de Desarrollo 
Indígena (IDI), sucesor desde 1972 de DASIN según 
la Ley 17.927. De hecho, esta ley y el IDI cayeron en 
la inactividad, terminando por ser derogadas. Algunas 
de sus funciones fueron trasladadas a INDAP. No 
obstante, las “becas indígenas” que contemplaba 
esa ley mantuvieron vigencia y un cierto número de 
estudiantes aymaras y atacameños se beneficiaron 
de ayuda escolar. Luego, en una política no indígena 
y en algunos aspectos directamente antiindígena, 
una visión geopolítica de integración de regiones 
marginales y de reforzamiento de fronteras política 
y diplomáticamente sensibles preside y orienta la 
acción pública de esos años. La contingencia del 
centenario de la Guerra del Pacífico en la relación 
con Perú y Bolivia, y las serias tensiones políticas 
con Argentina en el llamado “Diferendo por el 
Beagle” explican en parte el enfoque mencionado. 
Lo anterior se complementa con una consistente 
voluntad política de integración territorial de re-
giones geográficas marginales, como el espacio 
andino del norte chileno. Integración que desde los 
poblados y comunidades andinas fue notoriamente 
bien recibida por sus residentes indígenas.

Presencia policial y militar autoritaria en el espa-
cio andino, apoyada en una retórica de restauración 
del orden público, un manifiesto nacionalismo, la 
anulación de derechos civiles y políticos, control 
y regulación social, e intervención de las organi-
zaciones de base caracterizan esa mayor vigencia 
de la acción estatal. Algunos dirigentes indígenas 
de izquierda se escondieron o emigraron de sus 
comunidades, otros debieron tolerar vigilancia y 
amenazas y se sabe de algunos muertos “desapare-
cidos”. Son característicos del periodo una mayor 
presencia de agentes públicos, el funcionamiento 
continuo de establecimientos escolares, mayor 
diligencia en sostener y ampliar la conectividad 
terrestre, desarrollo de redes de radiocomunica-
ción, campañas sociales y sanitarias a cargo de 
las fuerzas armadas, activación de celebraciones 
y ritualidad política nacionalista. Tres cursos de 
acción son importantes de hacer notar. Primero, 
el plan de escuelas de concentración fronteriza, 
dirigido al reforzamiento de la infraestructura y 
los servicios escolares en zonas extremas del país 
(extremos y márgenes geográficos, en prácticamente 
todos los casos asociados a fronteras políticas). 
Además de aumentar la cobertura escolar y me-
jorar los servicios, este proyecto se planteó como 
un instrumento de retención de población y, con 
ello, de reforzamiento de la soberanía en áreas de 
frontera. Los resultados fueron contradictorios por 
cuanto no atenuó la emigración desde las regiones 
andinas; antes al contrario, parece haberla facilita-
do por cuanto entregó instrumentos lingüísticos y 
educacionales para un mejor desenvolvimiento en 
otros sectores y actividades regionales. Segundo, 
la municipalización del espacio andino. A princi-
pios de la década de 1980 se crean municipios en 
todas las zonas interiores; previamente constituían 
anexos distantes de municipios cuyas cabeceras se 
encontraban en la costa o el desierto intermedio. 
Recursos, servicios entregados por los municipios 
y coordinación para la llegada local de otras agen-
cias públicas podían así acercarse a los pobladores 
andinos. Debido a la condición designada de los 
alcaldes y de los presidentes de Juntas de Vecinos, 
además del manejo de lealtades de los funcionarios 
municipales, esta importante reforma fue también 
un eficiente dispositivo de control político y social 
de la población indígena.

Como tercer aspecto, resalta la impronta na-
cionalista de la acción del gobierno autoritario en 
las regiones andinas, entendida como formación 



Hans Gundermann Kröll100

discursiva rectora del sentido de la acción públi-
ca. Actúan en esa dirección el reforzamiento de 
un sentido de “chilenidad” mediante la actividad 
escolar, los rituales públicos celebratorios de la 
nacionalidad chilena y la inculcación naciona-
lista asociada a la presencia y actuar de personal 
de la policía y las fuerzas armadas. La puesta 
en funciones de los municipios otorgó el cuadro 
institucional perfecto para estas labores de inculca-
ción, acción ritual y sentido nacional de la acción 
estatal. Pero también lo hace la insistencia en la 
demarcación de los que son “chilenos” respecto 
de los “peruanos” o “bolivianos”, indígenas y más 
atrasados e, incluso, menos civilizados que los 
de “este lado”. Y, si bien los pobladores andinos 
podían considerarse “indios” en el altiplano de 
Arica, Iquique o las comunidades de la cordillera 
de Antofagasta, la acción de las instituciones del 
Estado y sus fuerzas armadas permitiría un giro 
hacia un mayor progreso, civilización e integración 
de estos connacionales olvidados o poco atendidos 
por anteriores gobiernos. Es decir, podían dejar de 
ser “indios” o ser menos “indios” porque, como 
hemos dado a entender, esta categoría social se 
presenta en la historia regional indisolublemente 
asociada a carencia o ausencia relativa de civilización 
y progreso. Envolvía entonces la promesa de una 
emancipación de la condición de “indio”, de la que, 
debemos consignar con claridad, la gran mayoría 
de ellos suscribía de manera acrítica. Pero también 
fueron manifiestas, especialmente en la zona aymara 
altiplánica, las dudas acerca de la nacionalidad de 
estos indígenas12 y su efectiva lealtad a Chile. De 
allí que el estado o condición de indígenas de estos 
“pobladores”, como les llamaba la prensa regional, 
resultara problemático y ambiguo: por su carencia 
de progreso y civilización y por su proximidad 
física (frontera) y cultural (lengua, instituciones 
comunitarias, religiosidad) con los países vecinos 
representados como diferentes y hostiles a Chile. 
Soberanía e integración serán las claves políticas 
de la acción estatal autoritaria del periodo.

Del Acuerdo de Nueva Imperial en 1989, entre 
los partidos reunidos en la Concertación de Partidos 
por la Democracia, con Patricio Aylwin de candi-
dato a la presidencia, y diversas organizaciones 
indígenas, participaron algunos dirigentes aymaras 
y atacameños. Con ello se da inicio a lo que será 
un cambio sustantivo de política para los indígenas 
aymaras, atacameños, quechuas, coyas y diaguitas 
del norte de Chile.

Estado y reconocimiento étnico  
en el norte de Chile (1990 ---)

La política indígena que inaugura la Concertación 
de Partidos por la Democracia durante el gobierno 
de Aylwin tiene continuidades notorias en relación 
con el pasado en materias como la creación de una 
institucionalidad que ejerce roles de mediación, 
coordinación y también ejecución de medidas de 
política, o en cuanto a participación de representantes 
y líderes indígenas. Pero también innova decisi-
vamente o se propone profundizar mucho más en 
asuntos que estaban apenas esbozados en el pasado. 
Se trata claramente de una política de reconocimiento 
y que, por tanto, presupone derechos especiales 
para grupos particulares. No obstante, sus alcances 
son hasta ahora limitados; por ejemplo, respecto 
del rango del reconocimiento político buscado, en 
que no se ha logrado que quede consagrado en la 
Constitución del país. Esos grupos son ahora etnias, 
pueblos indígenas o pueblos originarios y ya no 
“indígenas” pobres, rurales, atrasados, en márgenes 
geográficos y marginalizados. Constituyen grupos 
discretos definidos por su especificidad sociocul-
tural e histórica, perspectiva que reemplaza como 
visión dominante a la de categorías de población 
en posiciones relativas bajas, de rezago en cuanto 
a desarrollo social.

Mientras que para el caso mapuche o el rapanui 
esa condición de grupo particular (según criterios 
históricos, culturales, lingüísticos y políticos) está 
vívidamente presente en su conciencia colectiva, 
debido precisamente a las condiciones en que se 
planteó para ellos las relaciones de dominación 
modernas y neocoloniales que estructuraron sus 
nexos con regiones y país, ello fue bastante más 
difuso con los grupos indígenas del norte del país. 
Primero, porque esa vívida conciencia no existía, 
o era considerablemente ambigua y, en cualquier 
caso, referida no a grupos socioculturales discre-
tos, sino que, como hemos insistido, a categorías 
de población transitivas respecto de ideologías de 
progreso y civilización. Luego, porque la experien-
cia histórica y social indígena de la que hablamos 
tenía, y con cambios en desarrollo todavía tiene, 
una fundamental referencia a la nacionalidad como 
principio de pertenencia y no a la etnia. En esas 
condiciones, puede sostenerse que se requirió en el 
norte del país una doble etnificación, en ambos casos 
desde arriba. Primero, de intelectuales y dirigentes 
indígenas, principalmente urbanos o con niveles 



101Los pueblos originarios del norte de Chile y el Estado

socioeducacionales mayores, que desarrollaron una 
concepción de etnia y pueblo originario y que son 
llamados a ser partícipes de la elaboración de una 
nueva (más bien revisada) política indígena en los 
albores del retorno a la democracia. Todo esto bajo 
los términos de la Comisión Especial de Pueblos 
Indígenas (CEPI) creada al inicio del gobierno de 
Aylwin para estos fines. Durante su ejercicio, con 
la promulgación de la Ley Nº  19.253 de octubre de 
1993 y su puesta en funcionamiento, tiene lugar por 
esos representantes la construcción o confirmación 
de categorías, el desarrollo de definiciones étnicas 
y el establecimiento de fronteras de la etnicidad: 
llamarse “indígena” u “originario” o “nativo” o 
“indio” (como quisieron algunos) como categoría 
general más envolvente; definir los límites de lo 
“aymara” en Chile (su condición regional o más 
bien andina y por tanto trinacional, las semejanzas y 
diferencias con lo atacameño o con otras categorías 
urbanas “mestizas”); o los alcances de lo “ataca-
meño” (respecto de lo quechua y de lo “coya”, a 
quienes se adosaba tradicionalmente la condición 
de “indio”). Y, luego, como segundo momento, 
llevarlo a la gente, hacer todo esto extensivo a una 
población rural y urbana indígena o de origen in-
dígena, no partícipe o al menos poco informada y 
frecuentemente desinteresada de la acción pública 
en curso y de lo que ello suponía como definiciones 
sociales. Pero también, luego de realizado todo eso, 
podrían resultar otras disputas por definiciones 
colectivas, desde bases sociales más heterogéneas 
de lo previsto. La autopercepción quechua en los 
valles de Tarapacá y Arica es decidor al respecto, 
buscando deslindarse de lo aymara, altoandino y 
“boliviano”.

Desde un inicio tuvo lugar una nutrida interlo-
cución de líderes, intelectuales y algunos dirigentes 
aymaras y atacameños con los funcionarios de gobier-
no encargados de la formulación de una nueva ley. 
Esta temprana presencia se manifiesta en adendas o 
acápites especiales de la Ley Nº 19.253 referidos a 
ellos y en definiciones concernientes. Por ejemplo, 
respecto de los regímenes de propiedad. Por su 
parte, las etnias quechua y colla son mencionadas 
en la Ley Indígena de 1993 y en los documentos de 
la época, aludidas con la vaga expresión “y demás 
comunidades indígenas del norte de Chile”. No 
participaron representantes suyos, salvo alguna 
asistencia colla, de la génesis de la ley, sus reunio-
nes, deliberaciones, asambleas, audiencias públicas 
y presencia en el Congreso mientras se debatía la 

ley. De allí que un mejor conocimiento de su po-
blación, distribución, problemas y demandas recién 
se logró gracias al trabajo de la Comisión Especial 
de los Pueblos Indígenas (CEPI) y la Corporación 
Nacional de Desarrollo Indígena (CONADI) creada 
con la Ley Nº 19.253, que sucedió a la anterior. En 
consecuencia, con retardo respecto de aymaras y 
atacameños, también en este caso la emergencia 
étnica se realizó con la inducción de funcionarios 
de CONADI y parlamentarios13; encontrando, 
eso sí, un terreno suficientemente abonado por la 
existencia de organizaciones, un Centro Cultural 
Colla, funcionaros municipales interesados y diri-
gentes con alguna información de los nuevos aires 
de reconocimiento étnico en curso.

La tardía activación del reconocimiento que-
chua14 arranca de la acción desarrollada por el 
gobierno local de la comuna de Ollagüe que gestiona 
ante la Corporación Nacional de Desarrollo Indígena 
(CONADI), la definición quechua de organizaciones 
de la comuna constituidas en un primer momento 
como comunidad indígena atacameña, a lo que le 
siguen asociaciones y comunidades de la comuna 
de Calama. Los fundamentos del cambio fueron 
lingüísticos (algunas personas mayores sabían 
la lengua quechua y ello se recordaba como más 
extendido en la generación precedente) e históricos 
(las familias quechuas rastreaban su origen en per-
sonas emigradas a la zona desde la región Lípez en 
el departamento de Potosí, Bolivia). Estos arreglos 
de encasillamiento étnico no fueron conflictivos ni 
arrastraron divisiones durables, como lo muestra 
el hecho que las nuevas organizaciones quechuas 
no dudaron en integrar entidades de coordinación 
más amplias, por etnia o zona, donde prevalecen 
las atacameñas15.

Como los quechuas, collas y diaguitas activan 
tardíamente representantes, acción y voz en pro del 
reconocimiento étnico. Como bien lo ha señalado 
Molina (2013) para el caso colla, hay antecedentes 
previos de desplazamientos por la acción de la mi-
nería estatal en la zona de Potrerillos y El Salvador, 
y conflictos con propietarios de tierras en la parte 
alta del valle de Copiapó. En el diaguita debe 
considerarse el recuerdo de mejores oportunidades 
agrarias y de desarrollo durante la segunda mitad 
de la década de 1960 y luego con el gobierno de 
Allende, y más recientemente la amenaza de gran-
des proyectos mineros sobre las aguas o riesgos de 
contaminación y daños ambientales. Con todo y 
que su conformación como grupos políticamente 



Hans Gundermann Kröll102

activos regionalmente no surge de la nada, no 
constituye condición suficiente los reclamos y de-
mandas surgidas desde comunidades locales, redes 
familiares y dirigentes por la acción de la minería 
en la zona cordillerana de la Región de Atacama 
(valle del Huasco) y la Región de Coquimbo (valles 
de Elqui). Para todas las etnias que emergen en un 
segundo momento, esa organización y su oficiali-
zación como pueblos originarios se hizo posible 
con el concurso de agentes públicos (CONADI en 
particular) y de parlamentarios de la Concertación 
de Partidos por la Democracia (coalición en el 
poder por esos años) en la regiones de Atacama y 
Coquimbo, respectivamente16. 

La acción pública en las áreas étnicas del norte 
de Chile puede entenderse mejor contemplando 
la diversidad y envergadura de la actividad de las 
agencias públicas, o al menos su adecuación, en 
vistas del trabajo con pueblos originarios y sus 
organizaciones. Por una parte, la Corporación 
Nacional de Desarrollo Indígena (CONADI) cuenta 
con una Subdirección en Iquique y oficinas en Arica 
y Calama, despliega acciones propias en materia de 
desarrollo indígena, educación (intercultural y un 
muy demandado fondo de becas de estudio), cul-
tura, tierras y aguas, y de coordinación de la labor 
de las oficinas gubernamentales hacia los pueblos 
indígenas. La variedad de funciones que se le asignó 
y lo inédito del volumen de recursos financieros 
que se le entrega encontró y encuentra demandas 
siempre en ascenso, por lo que generalmente prima 
una actitud de crítica e insatisfacción. Como sea, se 
está muy lejos de la tímida y modesta consigna de 
DASIN en la década de 1960 de apenas interesarse 
por los “indígenas” del norte del país. 

En cuanto a su mandato de coordinación de la 
acción pública se han dado momentos y altibajos. A 
inicios de la década de 2000 solía entre los funcio-
narios públicos de la Región de Tarapacá hablarse de 
“con nadie”, remedando a CONADI. En la Región 
de Antofagasta, sin embargo, se ha venido dando 
una relación mejor y más efectiva coordinación, 
en parte por la condición de minoría objetiva de 
atacameños y quechuas y su concentración en la 
provincia de El Loa. Así también, dependiendo 
de las señales y compromisos entregados por los 
intendentes y gobierno regional, la acción pública 
hacia los indígenas es más activa y coordinada. 

Bajo los criterios de cobertura, integralidad 
y acción afirmativa está el mandato de que toda 
repartición pública debe realizar acciones en pro de 

la población indígena y ojalá con sus organizaciones 
presentes en la región. Así, cuando corresponde por 
las funciones que cumple, cada organismo contem-
pla presupuestos y realiza acciones, proyectos, o 
programas (cuando su actividad hacia ellos tiene un 
horizonte más allá de la programación anual)17 con 
estos sectores de población. En algunos casos ello 
ha significado la incorporación de funcionarios y 
asesores o “facilitadores” indígenas. Por otra parte, 
las comunas andinas, controladas regularmente por 
alcaldes y concejales indígenas, aportan numerosos 
Consejeros Regionales que participan de aprobacio-
nes presupuestarias, distribuyen importantes fondos 
regionales e impulsan proyectos, normalmente en 
cogestión con los propios municipios u organismos 
sectoriales. Ellos son un factor de presión impor-
tante para asegurar recursos hacia esas comunas y 
su población. 

Pero como es posible suponer, detrás de los 
nombramientos en las Secretarías Regionales 
Ministeriales, los movimientos en las direcciones 
de servicios, la selección de intendentes y gober-
nadores y las elecciones de alcaldes y concejales 
se encuentran partidos políticos y coaliciones de 
gobierno y de oposición. Influyendo todo ello, a 
su vez, los diputados y senadores regionales con 
agendas políticas propias que deben poner en 
sintonía con aliados en los partidos, en la admi-
nistración pública, los gobiernos locales y bases 
electorales. Entre otras, los indígenas urbanos y 
los de comunas rurales. Ellos han jugado papeles 
decisivos en la gestión del reconocimiento oficial 
diaguita (Ley Nº  20117 de 2006) y en la activación 
de la organización, en la interlocución política, la 
elaboración de demandas y acciones de defensa y 
promoción quechua y colla, como ya señalamos.

La reforma político-administrativa de 1979 
realizada durante el gobierno de Pinochet contempló 
la creación de varios municipios en áreas andinas 
o con alta presencia indígena (General Lagos, 
Putre y Camarones en actual región de Arica y 
Parinacota; Camiña, Colchane, Huara y Pica en la 
de Tarapacá; y Ollagüe y San Pedro de Atacama en 
la de Antofagasta). Los municipios y los gobiernos 
locales que se democratizan a partir de 1992 han 
cumplido una labor decisiva en acercar la acción 
del Estado a zonas que previamente eran apenas 
anexos de municipios distantes (como San Pedro de 
Atacama respecto de Calama o Camiña respecto de 
Pisagua). Y ello, en cuanto a las funciones que son 
propias a los municipios, como de sus posibilidades 



103Los pueblos originarios del norte de Chile y el Estado

de convocatoria y coordinación de la acción pública 
sectorial. A diferencia del caso mapuche, con una 
construcción histórica de las comunas de larga data 
y una estructuración social y política muy distinta, 
en el norte del país varios de los nuevos municipios 
son enteramente indígenas y, en otros, la población 
indígena es mayoritaria o muy cercana de serlo. 
Por tanto, regularmente los gobiernos locales han 
sido indígenas, con alcaldes de centroizquierda 
y derecha. Bajo su responsabilidad y la de los 
concejeros han recaído aspectos fundamentales 
de la relación indígena y de sus Juntas de Vecinos 
con las agencias públicas (gestación de acciones, 
negociación, convenios, coordinación), además de 
aquellas funciones que les son propias (por ejemplo, 
educación, asistencia primaria en salud o pequeñas 
inversiones en desarrollo local).

Las Áreas de Desarrollo Indígena (ADI), de 
las que hay cuatro en el norte indígena chileno, 
corresponde a un tipo de delimitación territorial con 
alta presencia indígena y suficiente homogeneidad 
como para justificar la focalización de la acción del 
Estado sobre ella18. El ADI Alto Andino en Arica 
y Parinacota y el ADI Jiwasa Oraje en Tarapacá, 
ambos aymaras; Atacama La Grande (atacameña) 
y Alto El Loa (atacameña y quechua), ambas en 
Antofagasta, son las creadas hasta ahora. A la 
organización de ellas concurren las comunidades 
indígenas constituidas en la zona, los organismos 
públicos, representantes de los municipios y el 
intendente regional o su representante. Hubo un 
periodo en el caso de Atacama La Grande en que 
también se invitó a empresas mineras con actividad 
en el espacio del Área de Desarrollo o su vecindad, 
pero la iniciativa no prosperó debido a que los diri-
gentes atacameños habrían centrado su interacción 
en reclamos y demandas por recursos y derechos 
territoriales y no, como esperaban las empresas, 
en la convergencia de esfuerzos públicos, privados 
e indígenas por desarrollo local. Con diferencias 
importantes de una a otra y según el impulso que las 
autoridades regionales quieran darle, las ADI han 
servido como un espacio para buscar acuerdos con 
autoridades y organismos públicos, lograr mayor 
coordinación, demandar exigibilidad de compro-
misos, más horizontalidad y posibilidad de evaluar 
la acción pública hacia las comunidades indígenas, 
pero se ha erigido también en una instancia para 
las reclamaciones indígenas hacia autoridades y 
organismos del Estado. A su vez, estos últimos y 
las autoridades regionales encuentran en las ADI 

un canal de llegada a la dirigencia indígena y de 
focalización de proyectos y transferencia de recursos.

Según lo indicado, las ADI han posiblemente 
ayudado a aminorar, o a hacer menos dramática, 
la saturación, sobreposición, a veces incoherencia, 
poca capacidad de aprendizaje y resiliencia de los 
organismos públicos en su acción con indígenas del 
norte del país. En efecto, las agencias estatales tienen 
culturas institucionales y modalidades de actuación 
e intervención propias (por ejemplo, Ministerio 
de Educación respecto del de Agricultura). Las 
programaciones y presupuestos anuales son una 
camisa de fuerza que con frecuencia los llevan a 
ejecuciones apresuradas. La exigencia de resultados 
mensurables y en plazos determinados es otro factor 
de presión, a lo que se agrega la ausencia de segui-
miento de continuidad de resultados y efectos en el 
tiempo de las acciones emprendidas. La rotación 
de directivos, profesionales y técnicos es común. 
La actuación de cada organismo autónomamente 
con su propio proyecto o en el marco de programas 
particulares se suma a las características indicadas. 
Las consecuencias son de varios signos, algunas 
de ellas definitivamente problemáticas. Una es la 
pertinencia cultural, un eslogan recurrente. Nadie 
sabe muy bien en qué consiste eso y los intentos se 
mueven entre un ingenuo y por momentos grotesco 
tradicionalismo, hasta desistir de cualquier intento 
por esta vía. Otra es el traslape de la interlocución 
agrupada más allá de todo sentido común. Una pe-
queña localidad indígena atacameña, por ejemplo, 
debe desdoblarse en múltiples grupos de trabajo, 
comités, organizaciones formalizadas o no, con el 
resultado de una importante superposición de inte-
grantes individuales y familias agobiados por tener 
que ser partícipes de tanto grupo, organización y 
comité y con poco tiempo para hacer efectivos los 
compromisos asumidos. Directamente conectado a 
lo anterior se encuentra la desproporcionada oferta 
de “proyectos”, o a los que son vinculados, los indí-
genas individual y colectivamente considerados, sin 
que ellos tengan tiempo, compromiso o capacidades 
para abordar tantos asuntos que les son presenta-
dos, y respecto de los cuales las oficinas públicas 
buscan implicarlos. Pero como a los dirigentes 
suele medírseles por los proyectos “ganados” para 
su organización, comunidad o pueblo, entonces la 
aceptación con frecuencia irreflexiva de acciones 
de y con organismos públicos fuerza más allá de 
toda lógica las capacidades de respuesta indígenas 
(Gundermann, 2009). Efectos de lo anterior son 



Hans Gundermann Kröll104

previsibles: cumplimientos parciales, objetivos no 
logrados, pasividad de los receptores, o condiciona-
miento hacia los organismos responsables (minimizar 
contrapartes, salario caído, mayor autonomía en el 
uso de recursos, negación de auditorías, ausencia de 
informes de cumplimiento, etc.)19. Con cada gobierno 
se vive un ciclo de este tipo. Cada gobierno suele 
impulsar las mismas o muy similares acciones que 
previamente demostraron ser inviables por errores 
de diseño, de interpretación de la realidad social 
indígena, por ausencia de capacidades técnicas o 
limitaciones en el actuar colectivo. Al respecto, los 
problemas de seguimiento de resultados son cróni-
camente repetitivos y la ausencia de aprendizajes 
vinculantes es lamentable.

El proyecto de reconocimiento indígena y 
acción afirmativa surgida con el Acuerdo de Nueva 
Imperial e impulsado con la Ley Nº  19.253 hace 
crisis en la segunda mitad de la década de 1990. El 
no cumplimiento de acápites centrales del Acuerdo, 
la ruptura de la confianza y credibilidad a que llevó 
la aprobación del proyecto hidroeléctrico Ralco 
(1997) en conflicto con comunidades pehuenches 
y el escalamiento de demandas étnicas lleva a 
una sucesión de respuestas estatales: los Diálogos 
Comunales (1999); el reconocimiento constitucional 
indígena, frustrado durante varios intentos en el 
Parlamento; el Programa Orígenes (2001-2005), 
la Comisión de Verdad Histórica y Nuevo Trato 
(2001-2003); Re-conocer: pacto social por la 
multiculturalidad (primer gobierno de Bachelet); 
Comisionado Presidencial para Asuntos Indígenas 
(2008); la aprobación del Convenio 169 de la OIT 
(con vigencia desde septiembre de 2009); el Plan 
Araucanía (desarrollismo) en el gobierno de Piñera; 
y el Ministerio de Asuntos Indígenas, un Consejo 
de Pueblos Indígenas  y una agenda de Desarrollo 
de los Pueblos Originarios (segundo Gobierno de 
Bachelet) con cumplimientos todavía inciertos20.

Lo que se acaba de reseñar debe entenderse, más 
ampliamente, en relación con demandas indígenas 
que se expanden y que adquieren nuevas dimensiones 
no previstas en la Ley Indígena o difícilmente abor-
dables por esta. Para ello se han venido diseñando 
y poniendo en práctica fórmulas de política pública 
como las indicadas en el parágrafo precedente, con 
innovaciones de estilo o de metodología más que 
con transformaciones políticas sustantivas, a razón 
de una o dos por mandato presidencial, según los 
avatares y crisis en la relación con los pueblos 
indígenas. Esos programas o medidas de política 

responden a la situación de conflictividad mapuche 
y mucho menos a lo que ocurre con otros pueblos 
originarios; por ejemplo, la crítica que hacia la 
CONADI endilgan los pueblos indígenas del norte 
chileno, o las movilizaciones por la contaminación 
minera o la explotación de acuíferos en tierras 
reclamadas. Las etnias del norte se han adecuado 
a ese escalamiento de demandas desarrollando for-
mulaciones etnopolíticas correspondientes, según 
las realidades que les son propias. Los congresos 
o reuniones amplias equivalentes que cada pueblo 
indígena ha realizado en la última década y media 
son el momento y el lugar para su manifestación. 
Destacan dos: territorios y autonomía. Esto es, la 
demanda por certidumbres jurídicas para la propiedad, 
el control y uso indígena de extensiones de tierras, 
aguas superficiales y subterráneas y recursos del 
subsuelo, considerados de ocupación histórica tra-
dicional y respecto de los cuales se busca obtener la 
confirmación de derechos. También autonomía, en el 
sentido de poder ejercer un control, administración 
y gestión de esos territorios según instituciones y 
órganos de representación política propios en favor 
de los integrantes del pueblo originario vinculados 
a ese territorio. En zonas de frontera con tres países, 
con derechos preferentes al subsuelo por parte de 
compañías privadas que prácticamente tapizan todo 
el suelo nortino de pertenencias, una minería que 
representa más de la mitad de las exportaciones 
del país, con crecientes problemas de agotamiento 
de acuíferos para satisfacer la demanda urbana de 
aguas, puede entenderse la dificultad posiblemente 
irremontable para que estas demandas sean aborda-
das seria e integralmente. Hasta ahora, los recursos 
del Fondo de Tierras y Aguas de CONADI, un 
convenio con el Ministerio de Bienes Nacionales y 
con la Dirección de Aguas han permitido adquirir y 
regularizar algunas aguas (permanece pendiente el 
capítulo de las aguas subterráneas), traspasar tierras 
a comunidades indígenas (especialmente en el caso 
atacameño y el colla), pero avances efectivos en 
materia de autonomía y autogestión territorial no 
se han realizado.

Conclusiones

Vista en perspectiva, la relación histórica mo-
derna de los pueblos originarios del norte del país 
con el Estado chileno reúne varias singularidades. 
Una de las más llamativas es la tardía visibilidad 
política o pública del “indígena” en el norte de Chile, 



105Los pueblos originarios del norte de Chile y el Estado

tanto si se considera una percepción generalizada de 
esta categoría de personas en las regiones septen-
trionales, como cursos de acción estatal dirigidos 
a ellos. Esta es una materia que recién en la década 
de 1960 empieza tímidamente a asomar, se activa 
algo más durante el gobierno de Allende y, contra 
lo esperable o lo que se supone, no se elimina del 
todo durante el gobierno autoritario. Paradojas de 
la vida, uno de los más conspicuos ideólogos del 
indianismo aymara chileno de finales de la década 
de 1980 e inicios de la de 1990 hizo sus estudios con 
una beca indígena durante el gobierno de Pinochet.

La hipótesis que compartimos y hemos 
ayudado a formular para explicar esta diferencia 
considera varios aspectos. El hoy llamado Norte 
Grande incluye territorios anexados luego de una 
guerra que dejó a Chile como ganador. La hete-
rogénea población que permaneció en y arribó a 
esas regiones fue categorizada según un código de 
tipificaciones estrictamente nacional: peruanos, 
bolivianos, chilenos, argentinos, otras nacionali-
dades, etc. Los documentos oficiales, de censos 
entre otros, se remiten exclusivamente a categorías 
de nacionalidad. Luego, debido a la percepción de 
autoridades y chilenos en general como un pueblo, 
una sociedad, una nación y un Estado superior a 
Perú y Bolivia, los perdedores, resultó congruente 
adjetivar a su población como atrasada o “bárbara”. 
Y también como “indios” o “indígenas” a los inte-
grantes de algunas de sus capas sociales. En estas 
se presentarían en mayor grado los males sociales 
indicados. Como se puede notar, la categoría que 
prima es la nacionalidad, correspondiendo lo que se 
adosa a ella sus adjetivaciones, las cualificaciones 
que desde una cierta visión imponen los vencedo-
res; entre otras representaciones, la del peruano o 
boliviano “indio”21. La centralidad política de las 
pertenencias y adjetivaciones nacionales se intensi-
ficó notoriamente con la prolongada indefinición de 
soberanía, durante medio siglo, que vivieron Arica, 
Tacna y Tarata, ocupadas por Chile. El peso de la 
nacionalidad como objetivo e instrumento político 
se hace entonces muy presente regionalmente. 
Para esos lugares y situación puede en propiedad 
emplearse la noción de “chilenización”, que más 
tarde ha servido, de un modo que creemos insufi-
ciente y erróneo, para calificar la relación entre el 
Estado chileno y los pueblos originarios del norte 
del país hasta el presente. Es la integración de los 
otros nacionales, a veces adjetivados de “indios”, 
lo que designa el vocablo “chilenización” y no la 

asimilación del aymara, el quechua, el likanantay 
o el colla.

En ausencia de cualquier política que abordara 
la especificidad cultural aborigen de los indígenas 
en estas regiones, la administración estatal y otras 
medidas de política pública los trató como cualquier 
otro habitante (por ejemplo, respecto de la propie-
dad). La excepción es la extendida percepción que 
asimilaba extranjeridad (peruana o boliviana) con 
condición indígena y, como consecuencia, la persis-
tente sospecha acerca de sus lealtades nacionales; 
en especial por su concentración en zonas andinas 
que requerían de vigilancia y control fronterizo. Esa 
misma posición andina de sus principales grupos 
de población los dejó en márgenes administrativos 
respecto de las cabeceras políticas ubicadas en los 
puertos regionales (Arica, Iquique, Antofagasta) o 
ciudades mineras (Copiapó). Y aunque la econo-
mía minera –y actividades conexas– prevaleciente 
durante el siglo XX y actual los involucró en sus 
ciclos expansivos y crisis, su posición subalterna en 
ella ha sido una constante. El patrón de integración 
atacameño o colla asalariado en la minería o en 
servicios relacionados, frecuentemente trabajando 
en empresas tercerizadas, es el mejor ejemplo.

La culminación del ciclo salitrero a fines de 
la tercera década del siglo XX supuso importantes 
reacomodos de las poblaciones andinas, así como 
medidas paliativas y alternativas de desarrollo impul-
sadas por organismos del Estado. Entre las primeras, 
el inicio de las emigraciones a los centros urbanos 
y puertos del norte del país tanto por factores de 
expulsión (la articulación agropecuaria a la econo-
mía regional declina paulatinamente en intensidad) 
como de atracción (inicios de la industria pesquera, 
el Puerto Libre de Arica, su ulterior industrialización, 
pero también la expansión de la minería cuprífera en 
sitios como Chuquicamata y El Salvador-Potrerillos). 
Para las zonas andinas, la consolidación de una 
infraestructura de escuelas y retenes policiales 
fronterizos es de esta época postsalitrera. También 
algunas obras de infraestructura y organización 
asociada (cooperativas, centros de reforma agraria, 
obras de riego y drenaje, reforestación, apertura de 
áreas de cultivo) para el fomento agrícola de valles 
bajos y oasis busca mejorar el autoabastecimiento 
regional de alimentos y la retención de población 
rural. La década de 1960 e inicios de la siguiente es 
particularmente activa en estas materias, en línea con 
las profundas transformaciones agrarias que en ese 
entonces sacudían el país. Se advierte por esos esos 



Hans Gundermann Kröll106

años alguna visibilidad pública y acciones estatales 
hacia las poblaciones andinas que, explícitamente, 
se las identifica como indígenas. Durante el periodo 
autoritario la inversión en fomento agropecuario 
disminuye y las unidades económicas colectivas 
creadas en el periodo previo se disuelven o se les 
abandona a su suerte. Donde es el caso, la tierra se 
privatiza a sus poseedores, indígenas andinos y no 
indígenas. En la cordillera andina se intensifica la 
conectividad terrestre, aumenta la presencia poli-
cial, la militar, la administrativa con la creación 
de comunas y se impulsan planes educacionales 
especiales, en respuesta a las tensiones políticas 
que se vivieron con Perú, Bolivia y Argentina. 
Por medio de la acción escolar y de los nuevos 
gobiernos municipales se ejerció una sostenida 
activación nacionalista. Presidió este enfoque una 
visión geopolítica de soberanía y control político 
de regiones fronterizas.

Con el retorno a la democracia en 1990 se abre 
un nuevo escenario político-social para los pueblos 
originarios del norte del país. En lo principal, uno 
de reconocimiento de la condición de pueblos 
originarios (“etnia” recupera el texto de la Ley 
Nº 19253) con nombre propio (aymara, atacameño, 

quechua, colla y diaguita), y algunas acciones con-
comitantes (salud y educación intercultural). Pero, 
también, uno de desarrollo con algo de innovación 
y pertinencia (por ejemplo, las Áreas de Desarrollo 
Indígena) y mucho de acciones de fomento local 
que por lo general no son nuevas, aunque con pre-
supuestos mayores si se los compara con el pasado. 
Un balance de este segundo componente en las 
regiones andinas de montaña muestra un aumento 
de infraestructura, servicios y subsidios sociales y 
productivos, pero en cuanto a sus resultados poco 
de expansión productiva o retención de población, y 
en cuanto a la acción estatal misma, todavía menos 
de coherencia, pertinencia y eficacia. Relativo a lo 
primero, apreciamos un reconocimiento nominal 
con pocos derechos políticos que suscita el esca-
lamiento de demandas territoriales, de autonomía 
y autodeterminación, en correspondencia con 
modos de contención desde el gobierno interior y 
otras agencias públicas, nacionales y regionales. 
En la dialéctica de un escalamiento de la demanda 
de los pueblos originarios, sujetos a una paralela 
contención política, legal y administrativa desde el 
Estado, verificamos los límites del reconocimiento 
y los derechos colectivos.

Referencias Citadas

Alvarado, Luis
	 1970  La vida rural en el altiplano chileno, ICIRA, Santiago.
Bujes, Jacylin
	 2008  “Los Collas de Atacama: Identidad y etnogénesis”, 

Tesis de licenciatura y título de Antropología, Universidad 
Academia de Humanismo Cristiano, Santiago.

Colompil, Daniel
	 1972  “Situación de la población indígena en Chile. Algunas 

líneas de acción de 18 meses de gobierno. Experiencias 
y posibilidades futuras”. Ponencia presentada en el VII 
Congreso Indigenista Interamericano, Brasilia, 8 de agosto 
de 1972, Ms.

Comisión de Verdad Histórica y Nuevo Trato
	 2008  Informe de la Comisión de Cerdad Histórica y Nuevo 

Trato con los Pueblos Indígenas. Biblioteca del Bicentenario-
Pehuén, Santiago,

Díaz, Alberto
	 2006  “Aymaras, peruanos y chilenos en los andes arique-

ños: Resistencia y conflicto frente a la chilenización del 
norte de Chile” Revista de la Asociación de Antropólogos 
Iberoamericanos en Red, Nº 1, vol. 2, pp. 275-289, Madrid, 
España.

Díaz, Alberto (compilador)
	 2006  Los andes. Entre el Tributo y la Nación. Las comuni-

dades aymaras en el norte de Chile durante el Siglo XIX. 
Colección Estudios Regionales. Universidad Bolivariana, 
Santiago.

Díaz, Alberto, Rodrigo Ruz y Carlos Mondaca
	 2004  “La administración chilena entre los aymaras: resis-

tencia y conflicto en los Andes de Arica (1901-1926)”. 
Anthropológica Nº  22: 215-235.

Díaz, Alberto y Rodrigo Ruz
	 2009  Estado, escuela chilena y población andina en la ex 

Subdelegación de Putre: acciones y reacciones durante el 
periodo postguerra del Pacífico (1883-1929)” Polis, vol. 8, 
Nº 24:311-340.

Díaz, Alberto, Luis Galdamez y Rodrigo Ruz
	 2010  Nación e identidad en los Andes indígenas de Arica 

y Estado chileno (1883-1929). Ediciones Universidad de 
Tarapacá, Arica.

Díaz, Alberto, Rodrigo Ruz y Luis Galdamez
	 2013  “En los intersticios de la chilenidad: Antonio Mollo 

y las identidades en conflicto en los Andes. Putre, 1900-
1926” Chungara, Revista de Antropología Chilena, vol. 45, 
Nº 3:473-492.

Díaz, Alberto y Marcela Tapia
	 2013  “Los aymaras del Norte de Chile entre los Siglos 

XIX y XX: un recuento histórico”. Atenea Nº   507:  
181-196.

Díaz, Alberto, Germán Morong y Carlos Mondaca
	 2015  “Entre el archivo y la etnografía. Reflexiones histo-

riográficas desde la periferia del Norte de Chile”. Diálogo 
Andino Nº 46:107-121.



107Los pueblos originarios del norte de Chile y el Estado

Gobierno de Chile
	 1972  Mensaje del Presidente Allende ante el Congreso 

Pleno, 21 de mayo de 1972. Santiago: Talleres Gráficos 
del Servicio de Prisiones.

González, Héctor
	 1996a  Características de la migración campo ciudad entre 

los aymaras del norte de Chile. Documento de Trabajo, 
Corporación Norte Grande, Arica.

González, Héctor
	 1996b  Los migrantes aymaras en la ciudad: acceso a educa-

ción, vivienda y salud. Documento de Trabajo, Corporación 
Norte Grande, Arica.

González, Héctor
	 2002  “Los aymaras de Tarapacá y el periodo republicano 

temprano (1821-1879)”. Documento de Trabajo, Comisión 
de Verdad Histórica y Nuevo Trato. Santiago.

González, Héctor; Hans Gundermann y Jorge Hidalgo
	 2014  “Comunidad indígena y construcción histórica del 

espacio entre los aymara del norte de Chile”, en Chungara, 
Revista de Antropología Chilena, vol. 46, Nº 2: 233-246. 

González, Sergio
	 1997  “Maestras chilenizadoras y peruanistas”, en Boletín de 

Educación, UCN, Antofagasta.
González, Sergio
	 2002a  Chilenizando a Tunupa. La escuela pública en el 

Tarapacá Andino (1880-1990), DIBAM, UNAP, CIHDBA, 
Santiago.

González, Sergio
	 2002b  “El Estado chileno y el mundo andino: los efectos de 

la guerra del salitre”, Documento de Trabajo, Comisión de 
Verdad Histórica y Nuevo Trato. Santiago.

González, Sergio, Carlos Maldonado y Sandra McGee
	 1994  “Las ligas patrióticas: un caso de nacionalismo, xenofobia 

y lucha social en Chile” en CanadianReview of Studies in 
Nationalism, XXI (12).

Gundermann, Hans
	 2001  “Comunidad, sociedad andina y procesos socio-históricos 

en el Norte de Chile”, Tesis doctoral, Centro de Estudios 
Sociológicos. El Colegio de México.

Gundermann, Hans
	 2002  “Sociedad aymara y procesos de modernización durante 

la segunda mitad del siglo XX”,Documento de Trabajo, 
Comisión de Verdad Histórica y Nuevo Trato. Santiago.

Gundermann, Hans
	 2013  “Procesos étnicos y cultura en los pueblos indígenas de 

Chile”, en Alpha, Revista de artes, letras y filosofía, Nº 36: 
93-108.

Gundermann, Hans
	 2013  “Aymara: las relaciones interculturales”, en Pueblos 

originarios y sociedad nacional en Chile. La intercultura-
lidad en las prácticas sociales, Programa de las Naciones 
Unidas para el Desarrollo (PNUD), Editor Durston, John, 
Santiago de Chile, pp. 51-71.

Gundermann, Hans
	 2013  “Los atacameños y sus relaciones interétnicas”, en 

Pueblos originarios y sociedad nacional en Chile. La 

interculturalidad en las prácticas sociales, Programa de 
las Naciones Unidas para el Desarrollo (PNUD), Editor 
Durston, John, Santiago de Chile, pp. 81-97.

Gundermann, Hans
	 2013  “Los quechuas y sus relaciones interétnicas”, en Pueblos 

originarios y sociedad nacional en Chile. La intercultura-
lidad en las prácticas sociales, Programa de las Naciones 
Unidas para el Desarrollo (PNUD), Editor Durston, John, 
Santiago de Chile, pp. 73-79.

Gundermann, Hans, Rolf Foerster y Jorge Iván Vergara
	 2003  Mapuches y aymaras. El debate en torno al reconoci-

miento y los derechos ciudadanos, PREDES, Ril Editores, 
Santiago.

Gundermann, Hans, Jorge Iván Vergara y Alberto Díaz
	 2011  “Historia moderna de una lengua originaria: el jaqiaru 

en Chile”, en RLA Revista de lingüística teórica y aplicada, 
vol. 49(1): 69-108. 

Gundermann, Hans; González, Héctor y Durston, John
	 2014  “Relaciones sociales y etnicidad en el espacio aymara 

chileno” en Chungara. Revista de Antropología Chilena, 
vol. 43(3): 397-421

Gundermann, Hans y Vergara, Jorge Iván
	 2009  “Comunidad, organización y complejidad social andi-

nas en el norte de Chile” en Revista Estudios Atacameños. 
Arqueología y Antropología Surandinas, Nº 38, pp. 107-126.

Kessel, Johanes van
	 1992 [1981]  Holocausto al Progreso. Los aymaras de 

Tarapacá, Hisbol, La Paz (edición ampliada de la publicación 
de CEDLA en Holanda, 1981).

Molina, Raúl
	 2013  “Los collas: identidad y relaciones interculturales en 

Atacama”, en Pueblos originarios y sociedad nacional en 
Chile. La interculturalidad en las prácticas sociales; Programa 
de las Naciones Unidas para el Desarrollo (PNUD), Editor 
Durston, John, Santiago de Chile, pp. 99-113.

Molina, Raúl
	 2013  “Diaguitas: emergencia étnica y dialéctica de las 

relaciones y conflictos interculturales en el Huasco Alto”, 
en Pueblos originarios y sociedad nacional en Chile. La 
interculturalidad en las prácticas sociales; Programa de 
las Naciones Unidas para el Desarrollo (PNUD), Editor 
Durston, John, Santiago de Chile, pp. 115-125.

Tudela, Patricio
	 1992  Transformación religiosa y desintegración de la 

comunidad aymara tradicional en el norte de Chile. Tesis 
Doctoral, HologVerlag, Bonn, Alemania.

Tudela, Patricio
	 2002  “El estado y la sociedad chilena ante los Aymaras de 

Tarapacá (1ra. Región de Chile): factores y consecuen-
cias de su integración entre 1930-1973”, Documento de 
Trabajo, Comisión de Verdad Histórica y Nuevo Trato.  
Santiago. 

Vergara, Jorge Iván, Gundermann, Hans y Foerster, Rolf
	 2013  Estado, conflicto étnico y cultura. Estudios sobre pue-

blos indígenas de Chile, Editorial Ocho Libros Editores, 
Santiago de Chile.



Hans Gundermann Kröll108

Notas

1	 Agradecemos los comentarios de dos lectores anónimos de 
este trabajo, especialmente por la sugerencia de artículos 
y trabajos históricos previamente no considerados que 
entregan información y emprenden análisis de materias 
abordadas aquí. Incorporamos en el texto y en la bibliografía 
las recomendaciones que consideramos pertinentes y de 
mayor interés.

2	 De particular interés para la comprensión de la capacidad 
de agencia indígena en la relación con el Estado es la 
propuesta de una historia desde la “periferia nortina”, el 
“borde investigativo” y la “historia local”, integrando el 
archivo y la etnografía que un grupo de historiadores reunido 
en el Taller Tincu, al alero de la Universidad de Tarapacá. 
Agradecemos la mención de que nuestras investigaciones 
han constituido una fuente de inspiración para su trabajo 
historiográfico y de integración disciplinaria. Por el carácter 
más general y sintético de este artículo no hemos citado en 
extenso las numerosa obra hasta ahora producida por este 
grupo. Para mayores detalles consúltese Díaz, Morong y 
Mondaca, 2015.

3	 La cronología que proponemos atiende al foco o asunto 
central del estudio: las relaciones entre Estado chileno y 
pueblos originarios, con énfasis en los modos y los medios 
con los que el Estado concibió y trató a los indígenas en el 
norte de Chile. Por cierto, otras cronologías son posibles 
respecto del tema (por ejemplo,, Díaz y Tapia, 2013). Al 
mismo tiempo, se intenta establecer las características y 
transformaciones de esos grupos, junto con las reacciones 
y respuestas que las poblaciones genéricamente rotuladas 
de indígenas mantuvieron hacia los organismos públicos. 
Mencionamos, a la vez, algunos cambios que esa misma 
interacción fue generando. Reconocemos así una cierta 
capacidad de agencia indígena, sin llegar a concebir esa 
autonomía más allá de la condición de dominación y 
subalternidad que se impuso a esas relaciones desde fines 
del siglo XIX y principios del XX.

4	 Ocasionales referencias a la condición aymara o atacameña 
las encontramos en diplomáticos, visitantes ilustrados o 
etnólogos. Pero ello no debe llamar a engaño, ya que las 
autoridades y funcionarios suscriben siempre la nacionalidad 
como la categoría social y políticamente significativa.

5	 Ambigua y problemática en tiempos modernos. A veces 
empleada externamente como apelación rebajatoria y 
estigmatizante; recogida otras tantas como afirmación de 
una pertenencia colectiva y rebelión ante el estigma. Los 
mitos y relatos que retrotraen esa indigenidad a los “tiempos 
del Inca”, con frecuencia “la muerte del Inca”, consignan 
un origen y proveniencia, pero hasta muy recientemente 
no una diferencia desde la que se haya establecido una 
alteridad social y políticamente significativa. Constatar 
estas ambigüedades ayuda a entender en los grupos indí-
genas septentrionales aquí tratados la preferencia por las 
adscripciones locales y las nacionales, en ausencia de una 
historia social de diferencias, conflictos y luchas en tanto 
grupos particulares, que sirven de fundamento a una fuerte 
pertenencia e identificación colectiva mapuche y rapanui.

6	 Las “estancias” o unidades de pastoreo altoandino fueron en 
su momento inscritas como propiedad privada por uno o más 
poseedores. Debido al carácter extensivo y especializado del 

pastoreo de camélidos sudamericanos domésticos (llamas 
y alpacas) y ovinos, esas unidades no son susceptibles de 
divisiones menores sin afectar su viabilidad productiva, por 
lo que en la mayoría de los casos se mantuvieron como 
propiedades indivisas de familias extensas que siguieron 
un régimen patrilineal de residencia. Por tanto, no se trata 
de un tipo de comunidad tradicional, sino que el resultado 
sociológico de la puesta en funciones de un régimen de 
propiedad moderno adaptado a un sistema socioproductivo 
ganadero andino particular (Alvarado, 1970; Gundermann 
y González, 1997). 

7	 Hoja de coca desde Bolivia, por ejemplo, para consumo 
entre los trabajadores de la minería. O la exportación de 
fibra de camélidos desde Arica, el comercio en la cordillera 
con fibra de vicuña, el traslado de licores y telas de la 
textil Bellavista Tomé a Bolivia, lo mismo que productos 
electrónicos cuando se desarrolla esta industria en la ciudad 
de Arica durante la década de 1960.

8	 Notoriamente, el texto de la Ley Nº 14.511 se titula: 
“Establece los Juzgados de Letras de Indios que señala y 
fija normas sobre división de comunidades, liquidación 
de créditos y radicación de indígenas”, publicada el 3 de 
enero de 1961.

9	 Esto último quedaba reservado en lo sustancial para los estu-
dios etnológicos y el conocimiento histórico especializado.

10	 Mensaje del Presidente Allende ante el Congreso Pleno, 
21 de mayo de 1972.

11	 En materia de educación, consúltese a González S.,2002a 
y Gundermann, 2014. En el religioso a Tudela, 1992.

12	 Se comentaba, por ejemplo, que ellos podían fácilmente 
asimilarse con los indígenas bolivianos, que la lengua 
que mantenían los emparentaba con ellos, lo mismo que 
sus costumbres, celebraciones y rituales colectivos, acti-
vidades y hábitos familiares. Que muchos tenían también 
documentos bolivianos, doble nacionalidad y parientes y 
vinculaciones allá, etcétera.

13	 “Referente a los primeros acercamientos con la Ley Indígena, 
relata que dos años después de que Patricio Aylwin pro-
mulgara la Ley Indígena (1993), se acercan el Subdirector 
Nacional y el Director de Desarrollo de Conadi, Antonio 
Mamani y Cornelio Chipana, respectivamente, hacia la 
gente del Centro Cultural Colla. En donde instigan a los 
habitantes de Potrerillos para incluirse dentro de la Ley. 
Otro instigador fue el Senador Ricardo Núñez y su esposa. 
Desde 1995, entonces, Conadi-Norte comienza a dirigir 
los primeros recursos para realizar una investigación y 
propia búsqueda de los originarios colla. En esas mismas 
fechas nacen las tres primeras comunidades que al mismo 
tiempo delimitarían los espacios de presencia colla en la 
cordillera. Sin embargo, según los testimonios, muchos se 
quedaron en silencio y no supieron reconocerse por ver-
güenza y baja autoestima referida a su identidad” (Bujes,  
2008:89).

14	 Recordemos que el concepto étnico “quechua” está de 
inicio presente en el texto de la ley, pero esos primeros 
años no hubo representación, presencia o vocería quechua 
en las elaboraciones que estamos reseñando.

15	 Pero tal adecuación es válida para la Región de Antofagasta 
y no para la de Tarapacá (que por aquel entonces incluía 



109Los pueblos originarios del norte de Chile y el Estado

Arica y Parinacota). Durante la década de 2000 más no-
toriamente algunas localidades de valles de la Región de 
Tarapacá se constituyeron como comunidades o asociaciones 
quechuas, en una zona principalmente aymara. Más allá 
de los antecedentes históricos, mitológicos, ideológico-
nacionalistas, geográficos y culturales esgrimidos, esto debe 
entenderse como una reacción derivada de la insatisfacción 
que se tenía en los valles precordilleranos con la acción de 
CONADI, y la percepción crítica acerca del control de esta 
institución por aymaras urbanos de familias provenientes 
de comunidades altiplánicas de la frontera con Bolivia, o 
decididamente de familias inmigrantes al país.

16	 Un buen ejemplo es el diaguita. Inició gestiones en 1998 
la gobernadora de la provincia de Huasco, luego ministra 
de educación, Yasna Provoste Campillay, con autorreco-
nocimiento como diaguita. En agosto de 2002 se presentó 
al Parlamento la modificación de la Ley 19.253 por los 
diputados Jaime Mulet, Antonio Leal, Alberto Robles y 
el exdiputado Carlos Vilches. La Cámara de Diputados lo 
aprobó el 15 de julio de 2004 y el Senado el 19 de julio 
de 2006.

17	 En este último caso CONADI, Ministerio de Educación, 
Instituto de Desarrollo Agropecuario, Ministerio de Bienes 
Nacionales, Corporación Nacional Forestal, entre otros.

18	 Están contempladas en la ley indígena en los términos 
siguientes: “espacios territoriales en que los organismos 
de la administración del Estado focalizan sus acciones en 
beneficio del desarrollo armónico de los indígenas y sus 
comunidades” art.25, Ley N° 19253.

19	 Los fenómenos reseñados se hicieron muy visibles durante los 
años en que se realizó el Programa Orígenes (en los hechos, 

2001 a 2010 aproximadamente). Se trata de una iniciativa de 
apoyo a la organización, el fomento de cultura e identidad, 
la capacitación para ganar competencias organizativas y 
los proyectos locales de desarrollo. Fue financiado por un 
importante crédito internacional (BID) y se debe entender 
como un tipo de respuesta política desde una perspectiva 
de desarrollo local al avance de las demandas indígenas 
que entierran el Acuerdo de Nueva Imperial ya a fines de 
la década de 1990. El Programa Orígenes se prolongó por 
varios años, con cierres de proyectos y transferencias a 
organizaciones indígenas pendientes hasta por una década. 
Primó una metodología participativa y de empoderamiento 
de dirigentes en la gestación, ejecución y cumplimientos de 
proyectos. El Programa se vio sobrepasado por problemas 
de gestión, siendo uno de ellos las considerables dificul-
tades que enfrentó en la exigibilidad del uso de recursos 
financieros y los resultados de proyectos.

20	 Decayeron bastante las expectativas respecto de lo que 
pudiera hacer la Comisión Asesora Presidencial de la 
Araucanía. Las demandas territoriales y por autonomía 
no son recogidas suficientemente en el informe del 23 de 
enero de 2017 que esta Comisión entregara a la presidenta 
Bachelet, según el parecer de algunos intelectuales mapuches 
con quienes se consultó este tema.

21	 Por lo demás, ya no en el plano del conflicto y de las tensiones 
entre países, sino en el de la sociedad peruana regional del 
siglo XIX, el sistema de clases y estratificación regional 
situaba al indígena no como un estamento colonial, como 
una categoría discreta, sino más bien una transitiva. Ello 
no cambió con la anexión a Chile hasta muy avanzado el 
siglo XX, como hemos indicado.




