
Nº 55, 2018. Páginas 29-41

Diálogo Andino

LOS MUERTOS DE LA PLAZA MONTT. IMAGINARIOS A 
PARTIR DE LA MASACRE OBRERA DEL 21 DE DICIEMBRE 

DE 1907 EN EL PUERTO DE IQUIQUE-CHILE

THE DEAD OF MONTT SQUARE. THEY ARE IMAGINARY FOLLOWING THE 
WORKFORCE MASSACRE OF 21ST MAY 1907 IN THE HARBOR OF IQUIQUE

Sergio González Pizarro*

La sociedad pampina ubicada en el desierto de Atacama -durante el desarrollo del ciclo de expansión del salitre- vivió en diversos 
momentos situaciones límites, donde sus habitantes enfrentaron la posibilidad de la muerte, como fueron los casos de algunas huelgas 
transformadas en masacres obreras. Aquí se analiza la conocida como “Santa María de Iquique”, acontecida el 21 de diciembre 
de 1907 y la persistencia de su memoria. Se analizan los imaginarios que surgieron a partir de dicha masacre obrera: el rostro de 
muerte, la magnitud de la tragedia, el destino de los muertos (el cementerio, la fosa común y el mausoleo) y su trascendencia. 
	 Palabras claves: Memoria, masacre obrera, rostro de la muerte, trascendencia, cementerio.

The society of the Chilean pampas located in the Atacama Desert Atacama –during the development of the nitrate expansion cycle- 
lived limiting situations in different moments, where its inhabitants faced the possibility to die, such as in some strikes becoming 
labour massacres. It is analysed here the one that is known as “Santa María de Iquique”, that happened on 21 December, 1907, 
and the persistence of its memory. Imaginary that arose from that labour massacre is analysed: the face of death, the importance 
of the tragedy, the destination of the dead people (the cemetery, the mass grave and the mausoleum) and their significance. 
	 Key words: Memory, labour massacre, faces of death, significance, cemetery. 

*	 Universidad Arturo Prat. Iquique, Chile. Instituto de Estudios Internacionales. Correo electrónico: sergiogpizarro@ 
gmail.com

Recibido: 13 de abril de 2017. Aceptado: 7 de noviembre de 2017.

Introducción

Este 2017 se conmemoran 110 años de los 
sucesos acontecidos un 21 de diciembre de 1907 
en la escuela Santa María de Iquique, que han 
sido analizados desde diversos puntos de vista y 
enfoques disciplinarios, como también haber ins-
pirado diversas expresiones de arte. Sin embargo, 
era necesaria también una reflexión acerca de los 
imaginarios que surgieron a partir de la muerte de 
esas personas que, más allá de haber estado o no 
conscientes de su destino, trascendieron a su tiempo 
y su espacio. Por aquello, no es propósito de este 
artículo la indagación de responsabilidades o de 
detalles historiográficos desconocidos, sino plan-
tearse otras preguntas y girar hacia otros ángulos, 
como por ejemplo, preguntarse por el supuesto 
cementerio Nº 2, donde se ubicaría la fosa común, o 
enfocarse en el rostro de los fallecidos, recurriendo 
a la perspectiva filosófica de Levinas.

Dicho lo anterior, es menester señalar que la 
huelga y posterior masacre obrera, acontecida en 
la ciudad-puerto de Iquique en el norte de Chile, 

el 21 de diciembre de 1907, durante el auge de la 
economía salitrera, se ha transformado en la más 
importante del país desde un punto de vista histo-
riográfico (Devés 1988; Fernández 1988; Pizarro 
1986; Bravo 2007; Artaza 2006; González 2007) y 
cultural. En esta última dimensión, algunas obras 
han alcanzado gran relevancia social, como la 
“Cantata de Santa María de Iquique” de Luis Advis 
y la novela “Hijo del Salitre” de Volodia Teitelboim. 
Más reciente es la novela “Santa María de las flores 
negras” de Hernán Rivera Letelier, que ha tenido 
también gran éxito de venta. También inspiró una 
obra de teatro, del dramaturgo chileno radicado 
en Lima, Sergio Arrau: “Santa María del Salitre”, 
editada y estrenada en Iquique en 1989. El poema 
del obrero pampino Francisco Pezoa, titulado “Canto 
de venganza” y publicado el 18 de abril de 1908 
en el diario El Pueblo Obrero de Iquique, se hizo 
muy popular bajo el nombre de “Canto a la pampa” 
con música del vals “Ausencia”. Además, resulta 
considerable que los periodistas Osvaldo López y 
Nicanor Polo, del periódico El Pueblo de Iquique, 
hayan publicado una novela titulada Tarapacá bajo 



Sergio González Pizarro30

el seudónimo de Juanito Zolá, en 1903, premonitoria 
de la huelga y masacre de 1907.

Es admisible destacar que -esta no fue la única 
huelga que tuvo por resultado una masacre obrera 
en la historia del salitre- se ha transformado en un 
símbolo de todo lo que fue el movimiento social de 
ese periodo enmarcado entre 1880 y 1920. La imagen 
de la muerte de los pampinos y de la notoria injusticia 
de su tragedia, que quedó registrada en la memoria 
de la población regional y nacional, es la que explica 
esa persistencia cultural de este acontecimiento.

Se ha organizado este trabajo en torno a 
cuatro imaginarios que surgieron a partir de este 
acontecimiento:

1.	 El primero se refiere a la imagen del pampino que 
quedó impregnada en la memoria de la población 
local, y que se ha transmitido de generación en 
generación respecto de quienes fueron los que 
bajaron desde el desierto al puerto de Iquique, 
para solicitarle a la autoridad la restitución del 
valor del peso a 18 peniques como había sido 
años antes, pues, la alta inflación había devaluado 
el tipo de cambio a menos de un tercio. Se sabía 
que 1907 era un año de auge de la economía 
del nitrato chileno, por tanto, era una demanda 
ajustada a las posibilidades del empresariado 
salitrero. Los obreros huelguistas después de 
ser calificados como un peligro, la memoria 
los transformó en mártires de una injusticia, a 
tal punto que para el centenario de la masacre, 
el ministro del Interior de la época, Belisario 
Velasco, pidió perdón a nombre del Estado de 
Chile. Por esta razón, la imagen que persigue 
este estudio es el rostro del pampino, siguiendo 
la perspectiva de Levinas. 

2.	 El segundo dice relación con una discusión 
que posiblemente no logre nunca consenso: la 
cantidad de muertos de la Plaza Montt o de la 
escuela Santa María de Iquique. Desde la cifra 
de 140, entre muertos y heridos, informada por 
el general Roberto Silva Renard, hasta los 3.600 
de la “Cantata de Santa María de Iquique”. La 
importancia de esta discusión se relaciona con 
la cantidad de personas que bajaron desde las 
salitreras hacia el puerto de Iquique, la que habría 
generado un temor en la población local y que, 
supuestamente, habría justificado la represión 
del 21 de diciembre. También se relaciona 
con el temor hacia una violencia popular que 
se asociaba ideológicamente a los pampinos 

a partir de un imaginario de civilización y  
barbarie.

3.	 El tercer imaginario emerge del supuesto ce-
menterio donde fueron trasladados los muertos 
de la plaza Montt, porque tal camposanto no 
existía en 1907 y tampoco existe en la actua-
lidad. Aquí se hace relevante la tensión entre 
la persistencia del recuerdo del acontecimiento 
y la desaparición del lugar de memoria.

4.	 El cuarto imaginario se deriva del anterior, y 
se refiere al mausoleo que las organizaciones 
obreras construyeron en el Cementerio Nº 2, 
lo que permite analizar la imagen de la muerte 
y su trascendencia que tuvo la población 
pampina y que todavía puede registrarse, por 
medio de los centros pampinos existentes hoy. 
Como también, permite discutir el componente 
cultural de origen andino en la cosmovisión de 
la población pampina que, no siendo contra-
dictorio, no responde a la cultura ilustrada que 
la historiografía le asigna a los dirigentes de la 
huelga pampina de 1907.

El “rostro” de los muertos  
de la Plaza Montt

Los relatos de época se refieren a la posible 
identidad del sujeto que en esos minutos previos 
enfrentó al general Roberto Silva Renard y, supues-
tamente, le indicó su pecho para que disparara. La 
memoria lo recuerda como “el rucio”. El general 
Silva Renard debió ver muchos rostros de hombres 
y mujeres en ese momento, pero posiblemente no 
estableció una relación intersubjetiva prolongada con 
ninguno. En cambio, los rostros de los asesinados 
quedaron grabados en la memoria de quienes les 
vieron, especialmente los bomberos, quienes tuvieron 
la triste tarea de trasladar a los muertos a una fosa 
común en un terreno adyacente al cementerio Nº 1, 
que se reconocerá como el cementerio Nº 2. Los 
relatos acerca de estos muertos se transmitieron de 
generación en generación, dejando una imagen en 
la población local –de todos los sectores sociales 
y políticos– respecto de la magnitud del crimen.

Immanuel Levinas se enfoca en el rostro para 
definir su fenomenología y su ética. Este autor 
expone: “El rostro está expuesto, amenazado, como 
invitándonos a un acto de violencia. Al mismo 
tiempo, es el rostro el que nos impide matar” 
(2008:72). La tentación y la imposibilidad de ase-
sinar, para Levinas, constituyen la visión misma 



31Los muertos de la Plaza Montt. Imaginarios a partir de la masacre obrera del 21 de diciembre de 1907…

del rostro, siendo una imposibilidad más moral 
que real, porque igualmente los hombres matan 
y pueden hacerlo en momentos de paz, como ha 
acontecido en las masacres obreras. Para Levinas, 
el rostro implica una responsabilidad o fuente de 
obligación hacia los otros hombres. En palabras de 
este autor: “pienso que la responsabilidad por el 
otro hombre o, si lo prefiere, la epifanía del rostro 
humano constituye algo así como la perforación de 
la costra del ‘ser perseverando en su ser’ y cuidando 
de sí” (2004:128). El señor Ángelo Frassinetti en 
una entrevista realizada en 1987 y registrada en 
el archivo de Hombres y Mujeres de la Pampa1 
(González 2002), recordaba que su padre había 
sido bombero durante la masacre obrera del 21 de 
diciembre de 1907 y señala lo siguiente: 

Plaza Montt se llamaba. En una parte es-
taban cerradas esas calles, en unas partes 
las cerraban. Cuando sintió el chancaqueo, 
(el) baleo, entonces dice mi papá: Es cosa 
rápida. Mire la iniciativa de mi padre, se 
puso la chaqueta de la bomba Nº 4 y corrió 
por la calle Latorre (...) en la calle Vivar 
al subir por Latorre la sangre llegaba co-
rriendo. Qué ocurre, la sangre corre como 
río. Y dice mi papá, que cuenta detalles 
tan precisos que son difíciles saberlos por 
otras personas, y dice mi papá que cuando 
fue allá todavía había uno vivo. En ese 
tiempo había carretas azulinas. Entonces 
llegaron las carretas basureras. Lo pescó y 
lo echó adentro de la carreta basurera. Lo 
revisaban por si tenía algo. Así era la orden 
(…) Dice que en ese tiempo usaba la gente 
bigotes de percha, unos bigotes tremendos. 
No como ahora que no usan bigotes. Dice 
que nunca lo podrá olvidar, lo tenía en la 
mente, este gallo estaba comiendo algo 
cuando murió, tenía un pan en la boca 
pescado con rabia y con tremendo bigote 
dice. Cuando los sacaban tenían que verle, 
otros los echaban a las carretas. Montones 
de muertos en las carretas. Mi papá todos 
los días se acordaba cuando veía gente con 
bigote. Ese hombre que lo vio con pan en 
la boca, con una rabia terrible. 

El rostro de ese hombre quedó retenido en 
la memoria de ese bombero que cumplía la tarea 
voluntaria de despejar la escuela Santa María de 

Iquique de muertos y heridos. Vio en ese rostro la 
rabia expresada en un pan, el motivo de la huelga, 
en el preciso instante en que la muerte marcó el 
tiempo de ese obrero de la pampa. Para Levinas el 
rostro habla. “Habla en la medida en que es él el que 
hace posible y comienza todo discurso” (2008:73). 

La orden del general Roberto Silva Renard de 
disparar asesinó a cientos de personas pero no logró 
evitar que ese rostro –como el de otros– quedara en 
la memoria como un imposible moral. 

Por otro lado, la señora Prosperina Marangunic 
nos cuenta que su padre fue fundador de la bomba 
Dalmacia Nº 5 y también cuenta que fueron los 
bomberos los que sacaron a los muertos de la es-
cuela Santa María, dando cuenta del rol clave en 
la construcción de los imaginarios colectivos rela-
cionados a la masacre y del contexto de violencia 
y miedo de aquel día:

Todos los que fueran bomberos, otra persona 
particular no podía entrar ahí (a sacar a los 
muertos). Dice mi papá que llegaron ahí. 
Dice que llegó el general Silva Renard, 
pedían los 18 peniques, quién sabe qué 
será eso de los 18 peniques, todavía no 
me he acordado (…) La gente en Iquique 
no abre ni las puertas, nada. Y las perso-
nas arrancando desesperadas no hallaban 
para dónde irse, los hombres sobre todo. 
Se fueron al Hipódromo que era ahora 
donde juegan fútbol. A esos los llevaron al 
hipódromo. Ahí les dieron de comer hasta 
que pudieran irse otra vez a las oficinas. 
También teníamos un vecino, la señora se 
había casado de 16 años y él de 21. Llega 
el entusiasmo, compañeros vamos, vamos 
a reclamar los peniques. Se puso su ropa, 
su pantalón blanco, su colisa en esa época 
se usaba colisas y su chaleco y salió. No 
vio más a la señora. Nada más que en la 
noche estaba durmiendo sola cuando le 
golpean la puerta, al ir a ver qué es lo que 
pasaba, era su marido. Estaba irreconocible 
dicen. El pantalón blanco era pura sangre, 
lo desconoció y se desmayó. Entonces le 
dijo te vine a avisar que ya mataron a todos, 
yo me escape tirándome arriba de otro 
muerto, le dijo. ¡El coraje! (…) Asustado 
venía, creía que lo venían siguiendo (...) 
Fue terrible. Yo digo que si tuviéramos el 
conocimiento que tenemos ahora ya no 



Sergio González Pizarro32

hacen tantas cosas con los pobres, esto 
no se habría levantado yo creo. Cómo no 
iban a levantarse viendo tanta maldad, tanta 
picardía para defenderse de unos obreros 
que no sabían leer ni escribir... Con el fin 
de ganar plata se venían a la aventura. 
Había muchos bolivianos, mucha gente 
peruana también. 

¿Qué puede separar tanto a personas que 
pertenecen a una misma sociedad y que están en 
un escenario de paz, para decidir su asesinato para 
resolver un conflicto laboral?, ¿es solamente la 
alteridad de clase? Levinas plantea que “el otro no 
niega pura y simplemente al Yo: la negación total, 
cuya tentación y tentativa es el asesinato, remite a 
una relación previa” (1977:215). 

El general Roberto Silva Renard ya había tenido 
una relación previa con los obreros de la pampa, en 
donde se materializaba aquella alteridad de clase y la 
negación del otro. En 1904 le correspondió reprimir 
una huelga en las oficinas salitreras del cantón Toco, 
ubicado en la provincia de Antofagasta, al interior 
del puerto de Tocopilla, en una zona muy próxima a 
la provincia de Tarapacá, es por ello que se solicitó 
ayuda a las guarniciones de Iquique para sofocar 
este movimiento obrero. Desde Iquique partió con 
destino al Toco el vapor California que “condujo 
un escuadrón de caballería y una compañía de 
infantería. De Valparaíso zarpó un transporte de la 
Armada con una fuerza de caballería. Esos refuerzos 
se unían a las tropas de desembarco de los cruceros 
Blanco Encalada y Chacabuco, que se hallaban en 
Tocopilla” (Zolezzi 2002:37), el mando recayó en 
Silva Renard, quien logró que los obreros desistieran 
de su huelga, permitiéndoles a los que no deseaban 
seguir trabajando en esas salitreras pasajes para em-
barcarse hacia el sur del país. Este general dejó un 
destacamento militar estable en ese cantón salitrero, 
y que, sin duda, los obreros de la pampa eran vistos 
como enemigos, donde la posibilidad del asesinato 
era una medida posible como devenimiento de la 
negación total que se aproximaba. 

En 1910, tres años después de la masacre de 
Iquique, Silva Renard fue ascendido al grado de 
general de división, el más alto de la carrera militar. 
Lo que demuestra la existencia de una instituciona-
lidad que valoraba positivamente esta conducta en 
quienes tenían la responsabilidad del mando. Por 
tanto, enfocarse en el general Silva Renard como 
responsable de lo acontecido es sociológicamente 

erróneo. En otras palabras, la responsabilidad de 
los muertos de la Plaza Montt expresa una violencia 
estructural/institucional que trasciende a la persona 
y, sobre todo, el rostro de este general.

Johan Galtung establece una distinción respecto 
de si hay o no un sujeto (persona) actuante. Señala 
que “al tipo de violencia en la que hay un actor que 
comete la violencia lo llamaremos violencia personal 
o directa, y llamaremos a la violencia en la que no hay 
tal actor, violencia estructural o indirecta” (1995:350). 
Este autor establece también una diferencia entre 
la dicotomía individual/institucional respecto de 
la personal/estructural, porque “la persona puede 
actuar a veces en beneficio de grupos, mientras 
que lo individual puede interpretarse como opuesto 
al grupo”. Y por otra parte, “hemos preferido lo 
estructural porque a menudo es algo de naturaleza 
más abstracta y no algo que pueda atribuirse a una 
institución en especial” (1995: 350). Si bien aquí 
estamos frente a una violencia física, con actores 
identificados, y que representan instituciones defi-
nidas, la responsabilidad es estructural, la estructura 
que definen las alteridades de clase que permiten el 
imposible moral del asesinato, y en este caso, de la 
masacre de las estructuras por las agencias. 

Es posible mencionar que los rostros de los 
muertos de la Plaza Montt no expresaban a individuos 
en específico, sino a toda una sociedad que habitó 
el desierto y que, como lo hizo en otras ocasiones, 
demandó a las autoridades, en quienes confiaban, 
medidas bien concretas, no solo referidas al salario, 
sino a la seguridad laboral, a la educación públi-
ca, las fichas-salarios, la venta de alcoholes, etc. 
Demandas que con los años han sido consideradas 
en las leyes sociales del país. 

Una carreta llevó el cuerpo del huelguista cuyo 
rostro impresionó al padre de Ángelo Frassinetti, 
quien había llegado desde la pampa salitrera lleno 
de vida días antes, en dirección del supuestamente 
cementerio Nº 2 de Iquique. Allí se unió en un 
abrazo eterno a otros cientos de cuerpos en una  
fosa común. 

La historiografía recoge la información que 
los muertos de la Plaza Montt fueron llevados 
al cementerio Nº 2 de Iquique, pero en realidad 
fueron llevados a un terreno baldío a un costado 
del cementerio Nº 1, que con el tiempo se transfor-
maría en un camposanto. Los obreros de la pampa 
no pudieron ingresar al mismo cementerio donde 
estaban enterrados los empresarios del salitre y sus 
mausoleos de mármol perpetuando la alteridad. 



33Los muertos de la Plaza Montt. Imaginarios a partir de la masacre obrera del 21 de diciembre de 1907…

Porque, claro, ¿cómo podrían los rostros de la 
pampa y del salitre inmortalizarse con sus propios 
asesinos? Como dice Levinas, toda masacre remite 
a una relación anterior. Relaciones que no solo son 
hechos concretos entre militares y obreros, entre 
dueños de oficinas y obreros, entre gobernantes y 
obreros, en el transcurso de sus vidas en particular, 
sino que es su relación estamental o de clase que los 
define. Como se señalaba anteriormente, lo estruc-
tural de una sociedad es lo que divide a los sujetos 
de esa sociedad. El obrero del caliche, era el pobre 
como manifestaba Prosperina Marangunic, ese era 
su rostro que se inmortaliza, pero el obrero de la 
masacre de 1907 no solo era pobre, sino que era un 
pobre con rabia como lo expresaba el recuerdo de 
la familia Frassinetti, era un pobre valiente, que en 
sus últimos días dejaron la vida por sus derechos. 
Objetivo que fue mermado por la violencia generada 
por el poder único de la legalidad coercitiva, pero 
que no impidió que la memoria histórica recuerde 
sus rostros pampinos, de esfuerzo y compromiso 
con una causa justa que hoy se hace presente en 
cada lucha social. 

La cifra de los muertos de la Plaza Montt  
y la “violencia popular”

Una de las incógnitas que ha rodeado la masacre 
del 21 de diciembre de 1907 ha sido el número de 
muertos. Desde unos cientos hasta miles son los 
cómputos. El relato más sereno ha sido del médico 
Nicolás Palacios, testigo del suceso y cronista del 
mismo. Nos dice que “tendidos en el campo antes 
de concluir el acarreo, halló un practicante militar 
200 cadáveres. Una vez después de la matanza, un 
farmacéutico que atendía heridos, contó 117. El 
doctor Gómez halló 98, y el capellán de ejército 
don V.M. Montero, 91” (Bravo Elizondo 2007:73). 
40 fallecidos fueron llevados directamente al 
cementerio según el cálculo de Palacios, a pesar 
que el practicante señaló un total de 200. Después 
nos dice que la estadística del Hospital registra 95 
cadáveres hasta ese recinto, pero de los heridos 
murieron 29 hombres y 1 mujer. Muchos murieron 
en casas particulares donde escaparon heridos, 
Palacios nos menciona a un señor Queirolo que 
“halló al anochecer de ese día, 5 muertos entre una 
veintena de heridos en el conventillo Nº 198 de la 
calle Barros Arana” (Bravo Elizondo 2007:73). 
El cómputo total al que llega este autor es de 585 
bajas huelguistas. 

El periódico El Proletario de la ciudad de 
Antofagasta, del 29 de diciembre de 1907, señala 
que fueron 494 muertos y 549 heridos, según re-
portes de informantes informales, que rebatían la 
versión oficial de Silva Renard que establecía 140 
entre muertos y heridos. 

Estas cifras son equilibradas y reflejan lo que 
pudo ser el resultado de la masacre del sábado 21 de 
diciembre, debiendo agregarse también los heridos 
que fallecieron después, una vez llegados por sus 
medios a los campamentos salitreros.

El escritor antofagastino (nacido en Taltal) 
Mario Bahamonde hace una certera reflexión acerca 
de este tema: 

La muerte no es una estadística: es un 
hecho personal y privado que se convier-
te en público cuando la maldad humana 
desata sus huracanes. Y entonces da lo 
mismo que sean cien o mil, porque más 
allá del dolor, solo pesa la injusticia, la 
implacable inconsciencia, especialmente si 
se trata de amparar un sistema en el que la 
carne humana es un medio para sustentar 
la riqueza (1973:93). 

Dando cuenta de lo que “pesa” esta masacre, 
es decir, lo que inunda el recuerdo y la memoria 
histórica en los imaginarios nortinos y nacionales: 
la injusticia por la avaricia. La cantidad de muertos, 
llevó a la especulación de imágenes muy fuertes, 
como la existencia de pilas de muertos, o que la 
sangre corría como río por la calle Latorre hacia 
el mar. Basta, como ejemplo, el testimonio del 
diputado de la República, perteneciente al Partido 
Demócrata, Malaquías Concha, ante el Congreso 
Nacional: 

Sobre diez mil obreros inermes se disparó 
con ametralladoras, no por el espacio de 
treinta segundos, como dice el parte, sino 
que esta espantosa carnicería duró, por lo 
menos, tres minutos. ¡Y no se creyó que 
esa inhumana carnicería era bastante. La 
fuerza pública escaló la pirámide de ca-
dáveres que obstruía el paso en el zaguán 
de la casa, y, penetrando al interior, cargó 
sobre los que habían podido escapar y 
descargaban sus armas sobre esa multi-
tud de hombres, mujeres y niños que en 
su angustia y desesperación inmensa, en 



Sergio González Pizarro34

medio de las lágrimas y de los gritos de 
piedad, levantaban, sin hallar compasión, 
sus pañuelos blancos o los jirones de sus 
camisas ensangrentadas pidiendo que 
no se continuara fusilándolos tan cruel e 
inhumanamente, pidiendo misericordia! 
(Bravo-Elizondo 2007:192).

El censo de Iquique ese año alcanzó la cifra 
de 40.171 individuos, y el cálculo de las personas 
que bajaron desde las salitreras a este puerto supera 
las 10.000, generando un entendible temor entre la 
población local, la que se utilizó como justifica-
ción de la masacre, a saber, el carácter violento de 
los huelguistas. Sin embargo, el comportamiento 
ordenado de los huelguistas generó una notoria 
simpatía, que se transformaría en crítica hacia las 
autoridades después de la represión que implicó la 
muerte de hombres, mujeres y niños, en la Plaza 
Montt y la escuela pública Domingo Santa María. 
¿Los obreros contribuyeron a esa imagen de violen-
cia?, posiblemente sí, especialmente desde quienes 
tenían alguna ideología que la justificara. Tal como 
registra el periódico El trabajo de Tocopilla, el 
27 de diciembre de 1907, con una nota hacia el 
gobernador Víctor Gutiérrez señalando: 

Los mineros de la pampa, para cargar un tiro 
en sus calicheras, colocan algunos sacos de 
pólvora en la parte inferior, y lo mechan con 
cartuchos de dinamitas que llaman callos 
(…) Por lo regular, cada barretero emplea 
al día cinco a diez cartuchos de dinamita: la 
bastante para hacer volar algunas carretadas 
de caliche; pero lo bastante también para 
hacer volar unos edificios con administra-
dor, pulpero, correctores, boletero y cuanto 
gringo haya en los alrededores.

Los periódicos de la ciudad en un primer mo-
mento descalificaron a los pampinos tratándolos 
como sediciosos (El Tarapacá, 1907). Bajo este 
principio, las autoridades locales y nacionales 
actuaron: exigieron primero la obediencia, que 
implicara el retorno inmediato a las salitreras, 
para restituir un orden supuestamente alterado por 
la mera presencia de los pampinos, cumplido esa 
orden se podría discutir el pliego de peticiones. La 
desobediencia tuvo por resultado la represión por la 
fuerza. Al parecer el valor del “orden” estuvo por 
sobre la vida de los obreros de la pampa. 

El temor por la violencia de los pampinos 
estuvo basada esencialmente en el desconocimiento 
del “otro” o en la construcción de otro, donde la 
dicotomía de civilización y barbarie no estuvo 
ausente, especialmente cuando al pampino se le 
asoció con el indígena (Figueroa, 2011). Aunque 
también la violencia se relacionó, claramente, con 
la “violencia popular”. 

La imagen del pampino de un sujeto peligroso 
ya venía de antes, para Julio Pinto “cualquier tipo 
de violencia popular tendía a ser percibida por los 
sectores dominantes como un acto de indisciplina 
social (…) de todas maneras, perturbaban un orden 
que para los representantes de la autoridad era 
preciso mantener” (1998:90). 

A la “violencia popular” que define Pinto es po-
sible sumarle otra de carácter más estructural, donde 
la responsabilidad de un acontecimiento como una 
masacre obrera, no depende de las decisiones de una 
persona, sino que responde a una responsabilidad 
institucional. Algunos historiadores se enfocaron, 
por ejemplo, en el general Silva Renard como el 
responsable de la masacre (Zolezzi 2002) y también 
obreros más ideologizados. Esa perspectiva elude 
la responsabilidad del Estado-Nación y de la propia 
sociedad de clase.

La protesta obrera que llevó a la huelga ese 
año no responde a la corriente política e intelectual 
que se inicia pocos años después en el marco del 
centenario de la República, acontecido en 1910. 
Al contrario, con este suceso se cierra el periodo 
anterior, propio de organizaciones internacionalis-
tas, como mancomunales, mutuales, sociedades de 
resistencia, organizaciones anarquistas, entre otras, 
para dar paso a las de carácter nacional, como fue 
la Federación Obrera de Chile, fundada en 1909, 
y el surgimiento de los primeros partidos políticos 
obreros, como el POS (Partido Obrero Socialista), 
fundado en Iquique y en la pampa salitrera de 
Tarapacá en 1912.

En definitiva, el imaginario que se constituye 
a base del aspecto más bien cuantitativo de la ma-
sacre, es oscilante entre cifras de diverso tipo, así 
como se señaló anteriormente, pero el contenido 
subjetivo, y fundamentalmente intersubjetivo que 
transciende desde los números aportados, es lo que se 
transporta por más de cien años, una carga emotiva 
en cada sujeto, no solamente ligados a la pampa, 
Iquique, o al norte de Chile, sino que por medio 
del discurso social, la historiografía, la educación 
curricular, y esencialmente el imaginario popular 



35Los muertos de la Plaza Montt. Imaginarios a partir de la masacre obrera del 21 de diciembre de 1907…

que simboliza aquella masacre, se ha masificado 
a niveles internacionales. Se han articulado sen-
timientos, sensaciones, pensamientos y acciones 
en relación con un hecho en particular. Aquello 
refleja una característica que nace desde el inicio 
de la organización obrera al interior de la ciudad de 
Iquique en 1907: el carácter sumamente colectivo 
de este recuerdo, de este imaginario que se cons-
truye basada en las acciones propias de sus actores, 
acciones mancomunadas, acciones comunitarias y 
solidarias que consolidaban las relaciones con “el 
otro”. En suma, no es solo el número de muertos 
lo que define este tópico, sino que el número de 
relaciones conectadas entre sí por una lucha social, 
por un compromiso con la vida más digna, las que 
fueron despojadas de sus vidas naturales, pero no 
de su nexo, nexo inmortalizado por el imaginario, 
por la memoria colectiva, que hoy y ayer une más 
que separa, al igual como se unieron los miles de 
obreros huelguistas en 1907. 

Los camposantos de Iquique en 1907

El puerto de Iquique tiene actualmente tres 
cementerios, el más tradicional es el Nº 1, donde 

se pueden encontrar lo grandes mausoleos de los 
empresarios salitreros que vivieron el auge de esta 
economía minera, entre el último tercio del siglo 
XIX y el primero del XX. Le sigue otro, N°3, más 
modesto, levantado en el límite oriental de la ciudad 
a comienzos del siglo XX, caracterizado por las 
construcciones de cemento con gran capacidad de 
nichos. Y el tercero ya no lleva un número, sino 
un empresarial y atractivo eslogan: “Parque del 
Sendero”. La pregunta es por el cementerio Nº 2, 
¿no existió o fue eliminado?

El plano de Iquique de Edward E. Muecke de 
1907 (Figura 1) no registra al cementerio Nº 2 y 
tampoco al Nº 3. El cementerio Nº 3 fue ubicado 
en una calle que dicho plano considera como sitio 
baldío, más allá de los límites de la ciudad. Las 
primeras tumbas registradas en este camposanto 
son de 1910, lo que explica su ausencia en el men-
cionado plano (El Tarapacá 1959). El cementerio 
Nº 1 ocupa un lugar destacado demostrando su 
importancia para la ciudad y próximo a su muro 
norte debió estar el Nº 2, pero no lo indica, a pesar 
que allí fueron enviados los obreros muertos en 
la más recordada masacre obrera de la historia  
de Chile. 

Figura 1. Plano de Iquique de Edward E. Muecke de 1907. Fuente: Archivo fotográfico del autor.



Sergio González Pizarro36

Lo que resulta más plausible es que, al costado 
norte del cementerio Nº 1 se ubicó el lazareto para 
los infectados de la peste bubónica de 1903 y si-
guientes, para posteriormente transformarse en un 
cementerio escasamente regulado y administrado, 
incluso nunca tuvo un cierre perimetral. A pesar 
del deterioro, por décadas la fosa común con los 
restos de los caídos en la Plaza Montt fue un lugar 
de peregrinación de las organizaciones obreras de 
la ciudad.

El cronista Carlos Alfaro Calderón, respecto 
del cementerio Nº 2, menciona lo siguiente: “en 
cuanto al cementerio Nº 2, su clausura se debió a 
que su espacio es reducido y como su habilitación 
fue en épocas de continua propagación y mortíferas 
epidemias, ese espacio fue llenado en poco tiempo” 
(1936:354). Si bien no indica la fecha del cierre 
del cementerio, queda claro que fue antes de 1936.

Para un 1° de mayo de 1951, un periodista 
hizo un recorrido por el cementerio Nº 2, y señaló: 

Allí todo es profanación y abandono y lo 
más grosero aún es que ciertas partes de este 
camposanto están convertidas en letrinas (…) 
Vamos después al monolito de los caídos 
en la huelga de 1907. Al año siguiente los 
tipógrafos iquiqueños y el partido demócrata 
organizaron una romería. Al borde de aquella 
fosa común, el tipógrafo Luis Víctor Cruz 
pronunció una sentida oración fúnebre en 
su memoria. Huesos botados a flor de tierra, 
calaveras, “canillas”, osamentas casi enteras. 
Profanación y nada más que profanación (El 
Tarapacá 1959). 

Este cementerio a comienzos de la década 
de 1950 habría sido clausurado, sin bien se podía 
visitar, no tenía agua disponible para las flores que 
los deudos le llevaban a los muertos. Para el 1° de 
noviembre de 1951 las autoridades aseguraron el 
suministro de agua para los cementerios Nº 1 y 3 
con tambores transportados por carretas, a partir de 
las 7:00 horas., no así para el Nº 2. Sin embargo, el 
periodismo menciona que: “En forma continuada a 
través de todo el día visitó el público este cementerio, 
naturalmente, la afluencia fue mucho menor, pero 
se prolongó hasta las últimas horas de la tarde” (El 
Tarapacá 1951). 

El deterioro de este cementerio fue creciente 
con el tiempo. Su ubicación en el margen norte de 
la ciudad, al costado del cementerio Nº 1, fue por 

una parte en beneficio de su lento olvido, pero allí 
estaba la fosa común de los muertos de 1907 y su 
recuerdo era un imperativo ético para la población 
local y especialmente para los pampinos. Se cons-
truyó un mausoleo de madera con una estatua de un 
pampino (Figura 2). Símbolo necesario para todo 
tipo de recuerdos sociales e históricos como estos, en 
especial en la región de Tarapacá, que se caracteriza 
por simbolizar en nombres, estatuas, monolitos, o 
lugares específicos de las ciudades o pueblos, su 
historia, sus recuerdos, sus imaginarios, quedando 
reflejado, por ejemplo, en los patrones religiosos 
como la virgen del Carmen y San Lorenzo, en donde 
la fe, las creencias y las esperanzas más poderosas 
quedan cristalizadas en aquellas simbolizaciones: los 
pampinos muertos en 1907 no podían ser menos. La 
simbolización permite encuentro, permite ubicación 
referencial para la memoria histórica. 

El mausoleo de los mártires de la Plaza Montt

¿Qué significó el modesto mausoleo de madera 
que marcaba la fosa común de los muertos del 21 
de diciembre de 1907? En 1987 se recogió un re-
levante testimonio de un pampino carretero de los 
cantones de la zona norte de Tarapacá, Eugenio 
Figueroa, quien escuchó en las salitreras los relatos 
de su suegro, protagonista de la masacre de 1907.

Las carretas del Municipal había como 40 
carretas. De las siete de la mañana hasta las 
seis de la tarde cargando los finados. No los 
llevaban al Hospital, sino que los llevaban 
adonde llevaban los apestados. Atrás del 
Cementerio viejo había un lazareto. Ahí 
las llevaban a reconocer su marido a las 
mujeres. 

Eduardo Devés, posiblemente quien ha escrito 
el libro más completo sobre este acontecimiento, 
afirma que:

El entierro, el mausoleo obrero, la ce-
remonia son caminos importantes para 
penetrar en el universo cultural de las 
organizaciones de comienzos de siglo. Es 
curiosa la importancia atribuida al funeral 
por organizaciones que jamás hablan de la 
muerte sino en sentido político o militante: 
la muerte por una causa, la muerte del 
guerrero en la lucha de clases (1987:203). 



37Los muertos de la Plaza Montt. Imaginarios a partir de la masacre obrera del 21 de diciembre de 1907…

Incluso este autor se pregunta: “en esta cultura 
obrera oficial de tiempos del centenario ¿qué sentido 
tienen los mausoleos obreros?” (1987:203). Puede 
ser una pregunta válida para algunos mausoleos 
obreros, en cambio, para el que fue construido 
en el cementerio Nº 2, en el lugar donde fueron 
lanzados los cuerpos de los asesinados responde 
al imaginario que los pampinos tenían de lo que 
era una tumba. Posiblemente, los hombres y 
mujeres de la pampa han tenido conciencia de 
trascendencia que permite el desierto al momificar 
naturalmente a los cuerpos. Sea una fosa común, 
una simple tumba o un mausoleo de madera, 
son lugares de memoria para los habitantes del 
desierto, lo que está más allá de la problemática 
ideológica e ilustrada de un movimiento obrero. 
Los dirigentes de la huelga eran obreros ilustrados 
algunos, anarquistas o socialistas, no todos fueron 
pampinos, porque en los días previos se unieron 
los de la pampa y el puerto en un único comité 
de huelga, compartiendo los cargos directivos, en 
cambio, la gran masa superior de diez mil personas 
llegó procedente de las oficinas salitreras. 

Valentín Cuevas, uno de los dirigentes que 
fueron enjuiciados, publicó su defensa en diario 
El Pueblo del 28 de mayo de 1908, donde señala 
que: “Las inocentes víctimas de la masacre del 
21, desde la fosa común claman justicia contra 
tantas inequidades y atropellos, sus tumbas se 

conmueven y esperan que su sacrificio no será 
estéril” (Bravo-Elizondo 2007:215). Vemos cómo 
este dirigente siguió creyendo e insistiendo en el 
carácter legítimo de la demanda obrera, esperando 
que la justicia emane desde el lugar sacro donde 
fueron sepultados los muertos de la Plaza Montt. 
Este sitio de memoria fue eliminado. 

¿Fue la fosa común en el cementerio Nº 2 un 
lugar de peregrinación? La señora Otilia Miranda 
recuerda que para los aniversarios de la masacre 
obrera se visitaba la fosa común en el cementerio 
Nº 2:

Casi nadie conversaba de eso, cuando 
llegaba la fecha toda la gente estaba con 
tristeza, iban al cementerio dos, llegaba 
la gente de la pampa y echaban flores a la 
fosa, se notaba el montón de cadáveres, 
estaba todo abierto ahí. 

Como se puede demostrar, las organizaciones 
de pampinos tienen especial preocupación por 
llevar flores de papel a los distintos cementerios 
ubicados a lo largo del desierto de Atacama. Incluso, 
actualmente las mujeres de centros pampinos se 
especializan en la elaboración de flores de lata y 
de papel, para luego ir en el día de los difuntos a 
instalarlas en las tumbas de diversos cementerios 
de la pampa. 

Figura 2. El Mausoleo de los Mártires de la Plaza Montt. Fuente: 1907 Santa María de Iquique. Museo regional de Iquique.



Sergio González Pizarro38

Philippe Aries nos recuerda que “la tumba en el 
lugar del martirio es objeto de culto no ya familiar 
y privado, sino colectivo. Las tumbas se convierten 
en monumentos, los monumentos se ven obligados 
a convertirse en tumbas” (1999:456). Efectivamente, 
las tumbas de los cementerios de la pampa se han 
convertido en objeto de culto colectivo, donde las 
flores son la ofrenda. Las flores tienen un sentido 
dentro no solo de la cosmovisión occidental, sino 
también andina.

La relación entre la pampa salitrera y el santuario 
de la virgen del Carmen de La Tirana, cuyas raíces 
andinas han sido muy estudiadas (van Kessel 1987; 
Núñez 2004; González 2006), demostrando que 
durante el ciclo del salitre hubo una resignificación 
de esta fiesta. A pesar de ello, la virgen del Carmen 
siempre se asocia a la pachamama (van Kessel 1987). 
Curiosamente los cantos de los peregrinos suelen 
referirse a la virgen como “bella flor”, cuando es un 
santuario ubicado en pleno desierto. No es extraño 
que en las oficinas salitreras se hayan fabricado 
flores de lata, de papel e incluso de loza. 

El cementerio Nº 2 de Iquique, donde estaba la 
fosa común con los muertos de la Plaza Montt o de 
la escuela Santa María fue eliminado, maquinarias 
realizaron movimientos de tierras para borrar su 

existencia. La pobreza y la escasez de suelo hicie-
ron surgir allí viviendas precarias que con el paso 
del tiempo se transformaría en otro barrio de la 
ciudad, llamado irónicamente “Progreso”. Aunque 
la instalación del agua potable y el alcantarillado 
acusaron los vestigios del antiguo cementerio, todo 
quedó sepultado como un secreto. Y la fosa común 
desapareció junto al camposanto, el destino de los 
cuerpos sigue siendo una polémica hasta hoy. 

Vovelle señala que el tema de la muerte ofrece 
una cantera inmensa para la historiografía, que la 
muerte está asociada al silencio, pero es a la vez 
prolífica, porque la muerte es temida, ella es la 
última fuente de los que no dejaron registro escrito 
de su paso por el mundo. Este autor nos recuerda 
que “la muerte está en el centro de toda aventura 
humana” (2000:39). 

Para el centenario de la masacre obrera, el 
municipio de la ciudad construyó una réplica 
del mausoleo de madera del cementerio Nº 2 de 
1911. Fue instalada esta réplica a la entrada del 
cementerio Nº 1, quizás como una tardía reparación  
(Figura 3).

El diario La Tercera del 4 de marzo de 2007, 
p. 30, incluía un reportaje donde se entrevista al 
trabajador del cementerio Nº 3, Daniel Mancilla, 

Figura 3. Réplica del Mausoleo de los Mártires de la Plaza Montt. Fuente: Archivo fotográfico del autor.



39Los muertos de la Plaza Montt. Imaginarios a partir de la masacre obrera del 21 de diciembre de 1907…

quien relata que le correspondió trasladar –a fines 
de los años 1960– los restos de los cuerpos ubicados 
en la fosa del cementerio Nº 2 al Nº 3. Trabajaron 
cerca de cuatro meses y trasladaron cerca de mil 
cuerpos a otra fosa común. La opinión pública 
solicitaba con la emoción del centenario volver a 
exhumar los restos, incluida la Central Única de 
Trabajadores de la provincia. Mientras el filósofo 
Víctor Farías anunciaba su libro: Santa María: la 
realidad de un mito, por la editorial Maye, donde 
señala como responsables a los dirigentes de la 
huelga y reivindica el orden social. 

Conclusiones 

Un poema de Pablo Neruda denominado Los 
Muertos de la Plaza2, publicado el 28 de enero de 
1948 en Santiago, recoge el drama de las masacres 
obreras o campesinas en Chile. En dicho poema 
hace referencia a los muertos en Iquique, en la 
Plaza Montt. Sin embargo, será la Cantata de la 
Escuela Santa María de Iquique, compuesta en 1969 
por el músico iquiqueño Luis Advis Vitaglic, que 
llevará a este suceso a la conciencia nacional y al 
conocimiento internacional inmortalizando aquellos 
imaginarios (Figura 4). 

Dicho eso, y a pesar de la catastrófica masacre 
que fueron víctimas los obreros salitreros en la 
escuela Santa María en 1907, son precisamente 
aquellos imaginarios que inmortalizan los rostros de 
estos sujetos históricos. Los relatos de los testigos 

y protagonistas del suceso, transcurriendo de relato 
en relato, han construido un discurso social, produ-
ciendo imaginarios que cristalizan rostros de rabia, 
pena, desazón y lucha, en donde el imposible moral 
de Levinas se hace experiencia inmortalizada en 
los habitantes de Iquique y la Región de Tarapacá. 
Y aunque el poderío violento y estructural, en el 
ejercicio de negación de su alteridad de clase, hizo 
crujir el centro iquiqueño con miles de disparos, y 
el rostro del general Silva Renard como símbolo 
de autoridad, no permitió la extinción de la imagen 
obrera de los 18 peniques y toda la sociedad  
pampina. 

En lo que respecta al aspecto cuantitativo de 
los rostros sostenidos en la memoria colectiva y los 
imaginarios históricos, es un hecho que no se puede 
dar una cifra única, pero lo más destacable es tal 
como manifiesta Mario Bahamonde: la muerte no 
es una estadística, y mucho menos esta masacre. 
Esta masacre es un dato duramente cualitativo 
e intersubjetivo, donde se expresa la violencia 
estructural y la alteridad de clase, en contra de la 
reivindicación popular, el alzamiento organizado 
y la solidaridad por la justicia, lo que concluye 
marcando un periodo político, histórico y social 
de la región y el país. 

En definitiva, la pregunta es ¿qué nos quedó 
después de este episodio trágico de la historia de 
Chile? Nos quedan los imaginarios, sus respectivos 
rostros, su legado, su honor y rabia, los discursos 
plasmados en múltiples relatos, como también su 

Figura 4. Escuela Santa María de Iquique. Fuente: Diario Iquique. 2011.



Sergio González Pizarro40

Referencias Citadas

Alfaro, C. 
	 1936  Reseña histórica de la provincia de Tarapacá. Semana 

Tarapaqueña, Iquique.
Aries, P. 
	 1999  El hombre ante la muerte. Editorial Taurus: Madrid. 
Artaza, P. 
	 2006  Movimiento social y politización popular en Tarapacá, 

1900-1912. Editorial Escaparate, Concepción.
Bahamonde, M. 
	 1973  Pampinos y salitreros. Editorial Quimantú, Santiago 

de Chile. 
Bravo-Elizondo, P.
	 2007  Santa María de Iquique 1907: documentos para su 

historia. Ediciones Campvs, Iquique. 
Devés, E. 
	 1988  Los que van a morir te saludan. Historia de una ma-

sacre. Escuela Santa María de Iquique, 1907. Ediciones 
Documentas, Nuestra América Ediciones, América Latina 
Libros, Santiago de Chile.

Fernández, M. 
	 1988  Proletariado y salitre en Chile, 1890-1910. Monografías 

de Nueva Historia, Londres.
Figueroa, C. 
	 2011  Cartografiando el progreso: espacios de civilización y 

barbarie en la provincia de Tarapacá (1825-1884). Scripta 
Nova Revista Electrónica de Geografía y Ciencias Sociales, 
15 (370), rescatado en: www.ub.edu/geocrit/sn/sn-370.htm 

Galtung, J. 
	 1995  Investigaciones teóricas. Editorial Tecnos, Madrid. 
González, S. 
	 1995  Cochabambinos de habla quechua en las salitreras de 

Tarapacá (1880-1930). Chungará Revista de Antropología 
Chilena, 27 (2): 135-151. 

González, S. et al. 
	 1998  Poemario popular de Tarapacá 1899-1910. Ediciones 

UNAP, DIBAM, LOM, Santiago de Chile. 
González, S. 
	 2002  Hombres y mujeres de la Pampa. Lom Editores, Santiago 

de Chile. 
González, S. 
	 2006  La presencia indígena en el enclave salitrero de 

Tarapacá: una reflexión en torno a la fiesta de La Tirana. 

clara añoranza por una sociedad menos injusta, 
violentada y asesinada. 

Y más allá de los mausoleos, el desaparecido 
Cementerio II, y el contenido intersubjetivo e 
ideacional del recuerdo de la lucha dada por los 
obreros de 1907, nos queda mucho por rescatar de 
sus prácticas, para nuestras prácticas, es decir, no 
solo valorar el hecho martirizado de haber dado sus 
vidas dignamente, sino que también inmortalizar 
y significar sus prácticas que dan origen a aquella 
organización masiva y cohesionada que permitió una 
caravana desértica de esperanza: elementos muchas 
veces olvidados en la praxis política, social, sindical 

y cultural, no solo del norte, sino que de este lado 
del mundo que aún mantiene estructuras de poder 
que recurren a la violencia de alteridad de clase 
para la represión de ideas y acciones organizadas 
en virtud de una construcción distinta de sociedad. 

Agradecimientos

A Sergio González Miranda, por permitirme 
el acceso al Archivo de testimonios de Hombres y 
Mujeres de la Pampa (AHMP) y por sus comen-
tarios al borrador, como a los evaluadores de este 
manuscrito. 

Chungara Revista de Antropología Chilena, 38 (1):  
35-49.

González, S. 
	 2007  Ofrenda a una masacre. Claves e indicios históricos 

de la emancipación pampina de 1907. Editorial LOM, 
Santiago de Chile. 

Levinas, E. 
	 2012  Totalidad e infinito. Ediciones Sígueme, Salamanca. 
Levinas, E. 
	 2014  Alteridad y trascendencia. Ediciones Arena Libros, 

Madrid. 
Marín, L. 
	 1908  21 de diciembre. Compendio y relación exacta de la 

huelga de pampinos desde su principio hasta su terminación. 
15 de febrero de 1908, s/p, sin editorial, Iquique. 

Morín, E. 
	 2011  El hombre y la muerte. Editorial Kairós, Barcelona. 
Navarro, O. 
	 2008  El “rostro” del otro: una lectura de la ética de la alteridad 

de Emmanuel Levinas. Contrastes Revista Internacional de 
Filosofía, (13): 177-194.

Núñez, L. 
	 2004  La Tirana del tamarugal. Ediciones Universidad Católica 

del Norte, Santiago de Chile. 
Pinto, J. 
	 1998  Rebeldes pampinos. Los rostros de la violencia popular 

en las oficinas salitreras (1870-1900). En Trabajos y rebel-
días en la pampa salitrera. Editorial USACH, Santiago de 
Chile. 

Pizarro, C. 
	 1986  La huelga obrera en Chile. Editorial Sur, Santiago de 

Chile. 
Van Kessel, J. 
	 1987  Lucero del desierto. Ediciones CIREN, Iquique. 
Vovelle, M. 
	 2000  Historia de la muerte. En Cuadernos de Historia, (18): 

37-49.
Zolezzi, M. 
	 2002  El General represor de la “huelga de los 18 peni-

ques”. Tarapacá, diciembre de 1907. Editorial Campvs,  
Iquique.



41Los muertos de la Plaza Montt. Imaginarios a partir de la masacre obrera del 21 de diciembre de 1907…

Notas

1	 Este registro será utilizado para el total de las entrevistas 
referenciadas en el texto. Respecto de este archivo ver: 
González, Sergio y Pablo Artaza “Cateando la palabra. 
La construcción de nuevos archivos sobre la sociedad del 
salitre”, en Revista Diálogo Andino N° 46, pp. 55-70.

Fuentes

Periódicos 

Periódico El Nacional (1907). En Sección Periódico Biblioteca 
Nacional.

Periódico El Proletario (1907). En Sección Periódico Biblioteca 
Nacional.

Periódico El Pueblo (1908). En Sección Periódico Biblioteca 
Nacional. 

Periódico El Pueblo Obrero (1907). En Sección Periódico 
Biblioteca Nacional.

Periódico El Trabajo (1907). En Sección Periódico Biblioteca 
Nacional.

Periódico El Tarapacá (1959). En Sección Periódico Biblioteca 
Nacional.

Periódico El Tarapacá (1951). En Sección Periódico Biblioteca 
Nacional.

Periódico El Socialista (1917). En Sección Periódico Biblioteca 
Nacional.

Periódico La Tercera (2007). En Sección Periódico Biblioteca 
Nacional.

2	 (Fragmento) “Yo no vengo a llorar aquí donde cayeron: 
vengo a vosotros, acudo a los que viven. Acudo a ti y a mí 
y en tu pecho golpeó. Cayeron otros antes. ¿Recuerdas? 
Sí, recuerda” (Pablo Neruda).




