
Nº 55, 2018. Páginas 5-17

Diálogo Andino

LA VIOLENCIA POLÍTICA ESTATAL CONTRA EL  
PUEBLO-NACIÓN MAPUCHE DURANTE LA CONQUISTA 

TARDÍA DE LA ARAUCANÍA Y EL PROCESO DE 
RADICACIÓN (CHILE, 1850-1929)*

THE STATE POLITICAL VIOLENCE AGAINST THE MAPUCHE PEOPLE-NATION 
DURING THE LATE CONQUEST OF ARAUCANIA AND THE SETTLEMENT 

PROCESS (CHILE, 1850-1929)

Jorge Iván Vergara** y Héctor Mellado***

En el artículo se realiza una comparación entre la violencia política estatal ejercida por el Estado contra los mapuches de La Araucanía 
en el período de la conquista (1850-1929) y en el de la entrega de los Títulos de Merced o Radicación (1884-1929). Se identifican y 
comparan los tipos y formas de violencia así como los agentes estatales o paraestatales responsables. De acuerdo con ello, se con-
cluye que la violencia antimapuche no desapareció con la ocupación del territorio, sino que se prolongó en modos y grados diversos.
	 Palabras claves: Pueblo mapuche, Nación mapuche, Araucanía, violencia estatal.

In this article, a comparison is performed between political violence exercised by the Chilean state against the Mapuche people of 
Araucanía in the occupation Period (1850-1929) and during the Establishment of the Títulos de Merced o radicación (1884-1929). 
Different forms of violence are identified and compared, as well as the responsible: state or parastatal. According to this, it can 
be concluded that the anti-mapuche violence was not eliminated with the occupation of the territory, but continued in different 
modes and degrees.
	 Key words: Mapuche people, Mapuche Nation, Araucanía, state violence.

*	 Resultado Proyecto Fondecyt 1141077.
**	 Universidad de Concepción. Concepción, Chile. Correo electrónico: jorgeivergara@udec.cl.
***	 Ayudante Proyecto FONDECYT 1141077. Concepción, Chile. Correo electrónico: hector.mellado.zuniga@gmail.com 

Recibido: 13 de marzo de 2017. Aceptado: 1 de noviembre de 2017.

Introducción

El objetivo de este trabajo es ofrecer una pers-
pectiva histórica y comparativa acerca de la violencia 
ejercida por el Estado y agentes paraestatales sobre 
los mapuches de La Araucanía1, el principal pueblo 
indígena del país. Se describirá y comparará dos 
períodos especialmente importantes: 1) el de la 
conquista tardía del territorio mapuche, que corre 
entre 1850 y 1883 y 2) el de la radicación, que 
abarca entre 1883 y 1929.

Difícilmente se podría poner en duda la mag-
nitud de la violencia en la relación entre el Estado 
de Chile y el Pueblo-Nación Mapuche, tanto ayer 
como hoy. No obstante, al querer dar cuenta de este 
fenómeno nos encontramos con una paradoja en los 
estudios que se refieren al tema; a saber, que la sola 
omnipresencia de la violencia dificulta comprender 
su especificidad. En efecto, la violencia aparece 
mencionada recurrentemente, pero no elaborada 

conceptualmente como problema. Ello impide 
entender, además, sus relaciones con otras formas 
de dominación o acuerdos políticos no violentos en 
el marco de los procesos históricos dados. En este 
sentido, consideramos que la violencia es un instru-
mento muy frecuente del poder, pero no constituye 
su fundamento, como se sostiene habitualmente 
(Arendt, 1969-1970: 138-158). 

Se pueden contrastar al respecto las interpre-
taciones de los historiadores Sergio Villalobos y 
Leonardo León Solís. De acuerdo con el primero, 
la ocupación definitiva de La Araucanía no supuso 
grandes choques militares, y, por esta razón, la 
violencia no fue un factor de importancia en la 
“integración” del territorio mapuche:

El avance militar que, en un comienzo, por 
la falsa imagen de una lucha sangrienta 
y secular, se pensó sería terrible. Los 
hechos, fueron, sin embargo, diferentes. 



Jorge Iván Vergara y Héctor Mellado6

No hubo ninguna rebelión formidable y 
todo se resolvió en palabras altisonantes, 
parlamentos bien intencionados, temores, 
amenazas y escaramuzas… La convivencia 
fronteriza había sido el verdadero factor de 
una integración iniciada en el siglo XVII 
(Villalobos, 1982: 64)2.

Posteriormente el autor matizó su posición, 
señalando que: “si bien el alzamiento de 1880-1881 
fue duro en algunos momentos, no hubo una rebelión 
formidable, sino mucho de palabras altisonantes, 
parlas, temores y amenazas” (Villalobos, 1995: 206)

La interpretación de León Solís subraya, en 
cambio, la gravitación de la violencia en las rela-
ciones fronterizas, entre ellas en las relaciones entre 
los propios mapuches, para estos “el límite entre la 
violencia y la política era muy tenue, especialmente 
cuando cada segmento pretendía capturar el poder 
para sobrevivir” (León Solís, 1999: 236), llegando 
incluso a sostener la existencia del estado de guerra 
hobbesiano: “A partir de fines de 1772, el mal cró-
nico de la sociedad tribal, la incesante guerra del 
‘hombre contra el hombre’, que describió Hobbes en 
el Leviathan3, floreció con energía en los rehues al 
sur del Biobío” (León Solís, 1999: 31)4. Dicha situa-
ción era producto del “quiebre del antiguo consenso, 
que hizo posible el gobierno colonial” (León Solís, 
1999: 34). Un siglo después –concluida la conquista 
de La Araucanía por el ejército chileno–, “la región 
quedó sumergida en el caos y la anarquía” (León 
Solís, 2005: 23), al desmantelarse “los diferentes 
mecanismos de gobernabilidad que habían hecho 
posible la compleja vida fronteriza” (León Solís, 
2005: 23). Siguiendo a este autor, se comprende 
que hubo un orden en la Región –anteriormente 
negado5–, pero que fue “sacudido por una brutal 
guerra étnica”, donde se desplegó sin ataduras el 
“modo de ser fronterizo o afuerino”, volviéndose a 
“la guerra de todos contra todos que caracterizó a 
la frontera tantas veces en el pasado” (León Solís, 
2003: 189 y 268). 

Como se puede ver, ninguno de los enfoques 
proporciona una interpretación válida al problema 
de la violencia en los dos períodos considerados. 
Villalobos minimiza la importancia de la violencia 
política, viéndola solo como un fenómeno secundario, 
que concluye con la invasión de La Araucanía. León 
Solís, por otro lado, tiende a exacerbar la violencia 
como un fenómeno omnipresente y sostenido por 
todas las partes. Se niega por tanto el papel de los 

agentes e instituciones estatales en su ejercicio y 
se sostiene además, contradictoriamente, su dismi-
nución e incremento simultáneos.

Desde nuestro punto de vista, el problema de 
la historia de la violencia política antimapuche no 
se reduce a la cuestión del mayor o menor grado en 
que está presente. De igual importancia es entender 
la diversidad de formas que va adoptando a lo largo 
del tiempo. Siguiendo a García (1983), hablaremos 
de “forma” en el sentido de Marx. La “forma” en 
el pensador alemán significa un modo determinado 
de constituirse las relaciones sociales, la manifes-
tación de un contenido común, pero expresado de 
modos diversos y relacionados internamente. Así, 
la violencia se puede entender como una relación 
social sustentada en el ejercicio de la fuerza, coer-
ción física, material o amenaza en el uso de dicha 
fuerza física o coerción (Keane, 1996: 65-70). 
Cuanto más desnuda sea la presencia de la fuerza, 
de manera de volverse crecientemente opresiva, 
menos posibilidad tiene esta de constituirse como 
relación basada en el consenso o en el convenci-
miento. De acuerdo con lo señalado acertadamente 
por Theodor Adorno y Max Horkheimer: “cuando 
rigen relaciones de poder simples e inmediatas, no 
existen ideologías en sentido estricto” (1956: 191); 
esto es, ideas universalizables, capaces de legitimar 
las relaciones sociales. 

Otra limitación inherente a la violencia política 
es que en un grado extremo conlleva la aniquilación 
física del adversario. Así, llevada a su plenitud, la 
puesta en práctica de la violencia podría significar el 
exterminio mutuo, y, por esta razón, la destrucción 
de la condición misma de la política: la existencia 
de los seres humanos (Hinkelammert, 1987). Es 
posible agregar que individual o masivamente la 
violencia extiende su efecto más allá de sus víctimas 
directas, generando pánico y terror entre quienes 
se busca oprimir.

La violencia –en este caso, la ejercida por el 
Estado o agentes paraestatales– se podría clasificar 
en tres tipos principales: 1) el asesinato individual o 
masivo hasta llegar al genocidio; 2) el daño infligido 
al cuerpo sin pérdida de la vida humana (las más 
diversas formas de tortura), y 3) las acciones que 
ponen en peligro las condiciones de reproducción 
material del individuo o a un grupo, como el despojo 
territorial, de bienes agrícolas o de otros recursos 
materiales (casas, herramientas, dinero, etc.). Lo 
común a estas tres formas –así como a otras cuyo 
detalle no concierne aquí– es que todas amenazan 



7La violencia política estatal contra el pueblo-nación mapuche durante la conquista tardía de La Araucanía…

la posibilidad de la vida humana. Por supuesto, que 
en una misma situación pueden darse varias de estas 
formas simultáneamente, del mismo modo que un 
mismo individuo o grupo puede verse afectado por 
uno o más tipos de violencia a lo largo del tiempo. 

La violencia política en la conquista tardía  
de La Araucanía (1859-1883)

El pacto colonial suscrito entre los mapuches 
de La Araucanía y el imperio español estableció 
como límite entre ambas naciones el río Biobío, 
reconociéndose un territorio independiente po-
líticamente hasta el Toltén6. El Parlamento de 
Tapihue (1825), ya durante la República, ratificó 
la autonomía mapuche. Sin embargo, a partir de 
la década de 1840 el Estado chileno comenzó a 
cuestionar progresivamente dicho pacto, asumiendo 
la necesidad de consolidar su presencia en todo el 
país, frente a otras naciones latinoamericanas y ante 
potencias europeas. 

Los sucesivos gobiernos comenzaron a idear los 
medios para ocupar La Araucanía, lo que fructificó en 
diversos proyectos y planes, decidiéndose finalmente 
por la estrategia elaborada por el coronel Cornelio 
Saavedra, en 1861; que contemplaba el avance de 
la línea de frontera hasta el río Malleco, por vía de 
la construcción de fuertes con el previo pago por 
el terreno y el emplazamiento de población chilena 
entre el Biobío y el Malleco hasta controlar todo el 
territorio (Bengoa, 1985; Pinto, 2002).

Desde los inicios de la ocupación continuó 
la práctica de parlamentar –con el apoyo de los 
padres franciscanos establecidos en la región– para 
acordar la protección del ejército chileno contra 
enemigos extranjeros, la fundación de fuertes y el 
asentamiento de no mapuches dentro de territorios 
ancestrales, invocando el respeto a la autonomía 
indígena (Saavedra, 1870 y Foerster y Milos, 2005). 
El proceso experimentó quiebres de importancia 
cuando, tanto los sectores mapuches aliados del 
gobierno –principalmente, nagche7 y algunos rewe 
lafkenche8– como los opuestos a la ocupación de 
La Araucanía –wenteche9, pewenche10 y lafkenche– 
pudieron constatar que las verdaderas intenciones 
del Estado eran muy diferentes a las declaradas. 
Pues se buscaba la invasión de la mayor parte del 
territorio, poniéndolo a disposición de colonos 
extranjeros y nacionales. 

Un aspecto importante dentro del proceso de 
resistencia mapuche fue el pensamiento y acción de 

uno de los líderes wenteche de la época, Magiñ Wenu. 
El gran lonko buscó reaccionar frente al inminente 
avance de la frontera y la fragmentación del territorio 
a partir de la compra para la creación de fuertes y 
población chilena en el Wallmapu –justificada por 
la protección de los especuladores y usurpadores de 
sus tierras que se venían estableciendo desde hace 
décadas en La Araucanía–. Por medio de misioneros 
como Palavecino intentó que el Estado dejara la 
idea de ocupar el territorio a partir de los tratados 
anteriormente celebrados (Marimán et al, 2006: 103).

Desde el punto de vista del ejercicio de la 
violencia estatal como método de sometimiento, 
podemos identificar dos momentos claramente 
diferenciados: el primer período va desde 1861 a 
1869, bajo la dirección de Cornelio Saavedra, y el 
segundo desde 1869 a 1883, bajo el mando de José 
Manuel Pinto, Basilio Urrutia y Gregorio Urrutia, 
respectivamente. En el primero, la violencia estuvo 
más bien localizada y tuvo su origen en problemas 
relativos a la propiedad de la tierra y a la usura 
por chilenos y agentes del Estado. En el segundo, 
se intensificó el uso de la fuerza por parte de las 
tropas chilenas, afectando sembradíos, viviendas, 
animales y personas no combatientes.

Si bien las leyes establecieron cierta protección 
para los mapuches, estas tuvieron en la práctica 
menos impacto de lo esperado, porque no frenaron 
el avance de las usurpaciones, algunas de ellas rea-
lizadas por métodos violentos. Podemos reconocer 
la incipiente presencia de la fuerza, principalmente 
en manos de los colonos espontáneos, cuya pene-
tración en La Araucanía no era nueva, pero que 
se fue acrecentado con el avance de la ocupación 
chilena. Recordemos que dicha infiltración había 
sido el principal motivo del levantamiento de 1859, 
sirviendo como el pretexto inmediato para iniciar 
la conquista del territorio mapuche (Bengoa, 1985: 
170; Pinto, 2002: 145) 11. 

Cornelio Saavedra, que conocía claramente las 
enemistades entre las espacialidades territoriales de 
Arauco y Malleco, dispuso emisarios con el objetivo 
de presentar su plan de ocupación a los mapuches, 
expresando la necesidad de establecer plazas mili-
tares para la defensa de chilenos y mapuches frente 
a los criminales de la frontera que se amparaban 
entre ellos y les causaban muchos perjuicios. Esta 
propuesta fue bien acogida por la mayor parte de 
los grupos lafkenche y nagche12. 

En nombre del Estado, y conforme se iba pro-
duciendo el avance hacia el sur, el coronel Saavedra 



Jorge Iván Vergara y Héctor Mellado8

fue comprando tierras a los mapuches y abriendo 
espacios para fuertes, asentamientos y futuras colo-
nias extranjeras, buscando a la vez terminar con la 
violencia ejercida por especuladores y estafadores 
en la compra-venta de terrenos a mapuches13. 
Era la lucha del Estado contra la violencia de los 
particulares hacia los mapuches14. Dichos terrenos 
fueron siendo medidos y vendidos hasta el fin de la 
ocupación15. De acuerdo con las cifras entregadas 
por Teodoro Schmidt, presidente de la Comisión 
de Ingenieros –encargada de hacer las mensuras 
de los terrenos de La Araucanía–, en 1873, ya se 
habían medido 123.700 ha, de estas solo 13.073 ha, 
10,56%, fueron reconocidas (“entregadas”, según 
Schmidt) como propiedad mapuche. El resto 
había sido rematado (37,28%) o estaba en poder 
de particulares (45,66%) y de colonos nacionales 
(6,46%), una distribución claramente perjudicial 
para los mapuches16.

Los episodios de violencia ocurridos en esta 
primera fase de la invasión son consecuencia de la 
usura indiscriminada a fines de la década de 1850 
y comienzos de la siguiente; momento en que la 
legislación chilena recién comenzó a plantear la 
necesidad de ocupar el Wallmapu. Un importante 
testimonio al respecto es la carta de Mangil Wenu 
al presidente del país, Manuel Montt, de septiembre 
de 1860, donde señala:

“En noviembre llegó otro intendente que 
llaman Villalón17, y que el día 24 en la noche 
se apareció en nuestras tierras trayendo 
mil hombres y mostrando cañones, y se 
les dejaron caer a los mapuches, bureanos, 
reinaquinos y murchenos y les robaron 
todos sus animales, cuyo número se estima 
en los nueve mil caballos, yeguas, vacas 
y ganado ovejuno. Hubo quemas de casas 
y se llevaron cuanto encontraron en ellas, 
porque alcanzaron las familias que iban 
a esconderse en los montes. Los indios 
viejos y las indias que no pudieron llevar 
las degollaron como perros. El mismo Salbo 
hizo degollar a un indio”18. 

Al leer este texto se constata que en las usur-
paciones, robos y asesinatos existía participación 
de autoridades provinciales –incluido el propio 
intendente de la provincia de Arauco– y locales 
como el capitán de infantería y comandante de 
armas de Santa Bárbara, Domingo Salvo19. 

No se trataba solo de disputas en juicios por 
tierras, el desplazamiento de la frontera profundi-
zaba la lucha y la acción directa contra la sociedad 
mapuche. Las tropas chilenas comenzaron a atacar 
rewe aledaños a las fortificaciones, lo que causó un 
cambio en el ejercicio de la guerra. Los mapuches 
optaron por no enfrentar directamente al ejército, 
por ello a fines del mandato de Saavedra, en 1869, 
se realizó un parlamento para llevar a la paz el 
territorio. 

Al dejar Saavedra el puesto de jefe militar ese 
mismo año, se dio inicio a la fase más violenta de 
toda la ocupación. Nos referimos a la resistencia 
a partir de la rebelión encabezada por el Lonko 
Kilapán, Ñidol Toki20 del Weichanmapu21, el que 
enfrentó al ejército de ocupación comandado por 
los generales Pinto y Urrutia. Entre 1869 y 1881 se 
produjeron los hechos más significativos de violencia 
estatal contra mapuches durante el conflicto, con el 
nuevo avance de la frontera hacia los ríos Traiguén 
y Cautín, respectivamente. Un testimonio temprano 
lo constituye la comunicación del intendente de 
Valdivia, Epifanio del Canto, al ministro de Guerra, 
en mayo de 1871, donde subraya los peligros que 
suponían para la provincia:

“La pobreza a que están reducidos los 
indios araucanos22 que residen al sur del río 
Cautín, como consecuencia de la constante 
persecución que se les hace de la parte del 
norte por el ejército de la línea del Malleco”, 
agregando que esto ha sido la causa de que 
“muchos de ellos han venido a ponerse en 
contacto con los indios que habitan dentro 
del territorio de esta provincia”23.

Tal proceso se agudizó en los años siguientes. 
Como señala el general Basilio Urrutia en 1876: 

Sabemos perfectamente que las tribus 
arribanas han abandonado por completo 
sus dominios aquende el Cautín, reple-
gándose al sur de ese río y a los últimos 
rincones de la cordillera de los Andes. La 
región subandina se halla, pues, vacante 
y completamente deshabitada” (Urrutia, 
1876: 7).

Uno de los primeros hechos del que podemos 
dar constancia ocurrió el 12 de enero de 1869, 
cuando una persona de nombre Enrique Greene pidió 



9La violencia política estatal contra el pueblo-nación mapuche durante la conquista tardía de La Araucanía…

permiso al general José Manuel Pinto para reunir un 
grupo con el fin de robarle animales a los pewenche 
de la cordillera. La expedición, consistente en 52 
hombres, a cargo de un tal Saldías, tenía la orden de 
“robar cuanto pudieren, y matar a chico y grande, 
fuesen hombres o mujeres”24. Es así como atacó 
un pequeño rewe en Lolco, un territorio pacífico. 
Saldías volvió con una gran cantidad de animales y 
después de haber asesinado a 20 pewenches, entre 
hombres, mujeres y niños, y cautivado 3 niños 
(Bengoa, 1985: 218). Este episodio es relevante 
puesto que es el único donde vemos que fuerzas 
no militares realizan una masacre de tal magnitud.

Un año después, el 28 de enero de 1870 –relata 
Robustiniano Vera– una compañía de Granaderos 
encontró a un grupo de mapuches robando ganado. 
Los atacantes habrían dado muerte a un soldado y 
a dos colonos, por lo que se les persiguió por una 
legua. La situación derivó en una lucha de arma 
blanca con 11 mapuches muertos y el botín recu-
perado (Vera, 1905: 73). Se trató ciertamente de 
una matanza, pues la unidad militar no respetó las 
prescripciones oficiales, que indicaban que debían 
haberse tomado prisioneros para la realización de 
un juicio por los delitos cometidos y no matarlos 
en el acto25. 

A inicios de la década siguiente los hechos de 
violencia estatal contra los mapuches se multiplica-
ron, produciéndose graves y reiterados incidentes. 
Veamos algunos de los más importantes. De acuerdo 
con Tomás Guevara, el 7 de mayo de 1880 en las 
cercanías de Chanco una división de 440 hombres 
se dirigió hacia los asentamientos mapuches. Al 
llegar a la ribera del río Dumo se adelantaron 240 
hombres al mando de Bonifacio Burgos, asaltando a 
los rewe de Pailahueque, Ñanqucheo y Pancho, donde 
asesinaron a 13 personas y tomaron 15 prisioneros 
y gran cantidad de animales (Guevara, 1902: 369). 

El 10 de noviembre de 1881 tuvo lugar lo que 
Gavilán denomina “la masacre de Temuco”, donde 
3.500 mapuches asentados en la futura ciudad y 
sus alrededores fueron sorprendidos por fuerzas 
del Ejército, quienes los asesinaron, causando 
un impacto profundo en la sociedad mapuche 
por la crueldad del acto, en lo que hasta hoy se 
conoce como el sector de Matanza (Gavilán, 2007:  
114-115).

Un hecho similar ocurrió en Lumaco solo dos 
días después, el 12 de noviembre de 1881, cuando 
fueron asesinados 11 mapuches dentro de las celdas 
del fuerte en extrañas circunstancias. Es posible 

profundizar en este episodio, porque se cuenta 
con una documentación mucho más completa que 
en ningún otro caso gracias al sumario realizado 
por el mismo Ejército26. Los hechos se iniciaron 
cuando un soldado fue a dormir junto con los 
prisioneros dentro del primer calabozo que daba 
hacia la calle, y sin que lo supiesen los demás 
soldados del cuartel. Durante la noche los mapu-
ches le habrían propinado un palo en la cabeza, 
dándole muerte al instante. Al darse cuenta el resto 
de la tropa y los oficiales, se ordenó el ingreso de 
soldados a las celdas, siendo fusilados tres de los 
cinco mapuches, quienes se defendían con palos 
de leña y barras de la celda. Al verificar si todos 
estaban muertos, se encontraron con dos mapuches 
vivos, los que fueron asesinados con sus espadas 
por los oficiales Roselot y Casanueva.

Unas horas más tarde se produjo un segundo 
hecho de sangre. Según una primera versión de 
parte de los soldados, siendo casi de madrugada se 
dio la alarma, pues los otros cinco presos mapuches 
se habrían alzado en la celda contigua. Todos ellos 
fueron fusilados por la guardia del cuartel, suman-
do once muertos. Contradiciendo esto, el fiscal 
Ezequiel Villarroel, según su investigación, señaló 
que estaban en una actitud de perdón y tirados en el 
suelo. Más aún, el fiscal también puso en evidencia 
las incongruencias entre las declaraciones de los 
militares, dejando sin efecto el primer sumario 
e iniciando otro. Pese a ello, el proceso terminó 
aparentemente sin culpables.

Otro suceso importante ocurrió el 13 de di-
ciembre de 1882 en Alto Biobío. Por orden de los 
mayordomos de la Hacienda San Ignacio, un grupo de 
militares mató a diecinueve personas –entre mujeres 
y niños– y quemaron sus cuerpos. Posteriormente 
asesinaron a diez hombres que estaban bajo el mando 
del cacique de Lonquimay. El sumario realizado 
para esclarecer los hechos reveló que habían dado 
muerte a otros siete mapuches antes, lanzándolos al 
río para esconder el crimen, contabilizando treinta 
y seis muertos (Guevara, 1902: 469-470). 

Según lo visto, la segunda parte del proceso 
de ocupación de La Araucanía se caracterizó por 
la presencia de formas de violencia propias de una 
guerra sucia, en la que el asesinato de personas 
inocentes o apresadas sin resistencia se volvió un 
hecho común. Un punto de relevancia es la falta 
de enjuiciamiento a los responsables en todos los 
casos relatados; aún más, en Lumaco y Alto Biobío 
donde sí hubo juicios, no arrojaron culpables. Al 



Jorge Iván Vergara y Héctor Mellado10

comparar ambas fases se puede concluir que, bajo 
la comandancia de Saavedra, no se registró ningún 
hecho de violencia de la magnitud o similar a los 
realizados durante las comandancias de Pinto y de 
los Urrutia. Los hechos ocurridos durante su co-
mandancia estuvieron relacionados con problemas 
de propiedad de la tierra, dados entre mapuches y 
colonos por los límites que involucraban usura o 
estafa, pero siempre en el plano local. En cambio, 
en la segunda fase encontramos una violencia más 
generalizada por parte de los militares: la matanza 
de prisioneros, de rewe y de grupos de mapuches sin 
mediar enfrentamiento previo, además de la práctica 
sistemática de destrucción de casas y cultivos, de 
robo de animales y aun de asesinatos de niños.

La violencia bajo la radicación (1884-1929)

El proceso de radicación no significó el fin de 
la violencia política estatal contra los mapuches. 
Más aún, adquirió nuevos contornos con la entrada 
de colonos chilenos y extranjeros, muchas veces 
apoyados por la policía (Carabineros o Gendarmes 
de la Colonia). Principalmente se acrecentaron 
las acciones de fuerza destinadas a apropiarse de 
terrenos mapuches. El presidente de la Sociedad 
Caupolicán Defensora de La Araucanía, Manuel 
Antonio Neculmán, señala al respecto:

El procedimiento de que se valen los parti-
culares para apoderarse de los intereses de 
los indígenas es lo más ilegal y condenado 
por las leyes de nuestro país. El indígena 
no tiene ninguna garantía en su hogar ni en 
su vida, en todo momento se ve expuesto 
a ser arrebatado de su domicilio que es 
inviolable, según la Constitución Política 
del Estado, por hechos que muchas veces 
pueden ser fingidos y que solo tienen como 
objeto apoderarse de los intereses de los 
indígenas, cuyos hechos son numerosos”27.

Neculmán denuncia al intendente de Cautín lo 
ocurrido con dos mapuches del sector de Quepe, 
Yane Filuche y su sobrino Curiqueo, a cuya vivienda 
había llegado un grupo encabezado por un agricul-
tor, José del Carmen Sepúlveda, más otra persona 
y tres carabineros. Estos últimos habían procedido 
a amarrarlos y azotarlos, para después llevarse a 
Curiqueo al domicilio de Sepúlveda. Allí lo man-
tuvieron “colgado en un roble, atormentándosele a 

golpes y que declarase quién era el autor del robo 
de un animal que decía Sepúlveda le había sido 
hurtado y como dijera que nada sabía fue sumer-
gido en el estero donde se le sacó sin sentido”28. 
Mientras Filuche fue dejado libre al día siguiente 
por intermediación de un tercer mapuche, Curiqueo 
fue llevado al fundo de Nicanor Hidalgo, “donde 
permaneció detenido por cuatro días, haciéndosele 
alojar en un cepo sin tener con qué cubrirse, sin 
atender la inclemencia del tiempo, ni su ancianidad, 
(setenta años), y que por fin se le dejó en libertad 
el domingo del presente”29. Neculmán agrega que:

Estos hechos contra los indígenas, señor 
Intendente, son frecuentes, basta con que 
cualquier particular se presente denunciando 
un robo o hurto para que se arranque de su 
hogar al primer indígena que aquel indique 
y que siempre tiene que ser uno que tenga a 
lo menos una yunta de bueyes y someterlo 
a los más crueles tormentos hasta arrancarle 
un convenio en que se declare culpable30.

El capitán a cargo del Escuadrón de Carabineros 
desmiente la denuncia anterior, tildándola de “anto-
jadiza y falaz”. Adjunta el informe del juez de letras, 
quien también descalifica las acusaciones de tortura 
como “una imputación tan antojadiza como falsa 
y que solo existe en la mente de malos individuos 
para desprestigiar a los carabineros, inducidos a 
esto por tinterillos de mala lengua que explotan a 
la gente ignorante haciéndola incurrir en falsedades 
para lucrar con ellos”31. Como queda en evidencia, 
existía una complicidad abierta entre la policía, los 
colonos y la justicia, que impedía poner fin a los 
múltiples y reiterados actos de violencia contra los 
mapuches, generalmente para despojarlos de sus 
bienes y tierras.

También se pone de manifiesto que, consumada 
la derrota militar y política mapuche, la disputa 
por tierras había adquirido una nueva dimensión. 
En efecto, las dos principales formas de violencia 
relacionadas con ellas en el período de la radicación 
fueron: 1) el despojo legal –realizado por el Estado 
por medio de sus agentes civiles y militares– y 2) 
el despojo ilegal, llevado a cabo principalmente por 
colonos chilenos y extranjeros recién establecidos 
en los lindes de los nuevos terrenos mapuches for-
mados por los Títulos de Merced y que abarcaban 
una muy pequeña extensión de su antiguo territorio 
(6% aprox.). 



11La violencia política estatal contra el pueblo-nación mapuche durante la conquista tardía de La Araucanía…

Debe recordarse siempre que la radicación no 
podía tener efecto si los mapuches no se encontraban 
en posesión de los terrenos, por lo que las tierras 
que fueron adquiridas o expoliadas a ellos con 
anterioridad no podían ser objeto de la acción de la 
Comisión Radicadora. El presidente de la Comisión 
Radicadora, Leoncio Rivera, en su Informe Anual 
correspondiente al año 1911-1912, explica que: 

El servicio en la parte austral del territorio 
indígena va siendo cada día más engorroso 
a causa de los diversos sistemas puestos en 
práctica para el acaparamiento de las tierras 
de indígenas; i me cabe repetir hoy, que 
si no se dictan disposiciones especiales, 
protectoras de la propiedad, o de mayor 
eficacia para la labor de los Protectores de 
Indígenas, encontraremos cada día mayores 
dificultades, i concluiremos por quedar del 
todo paralizados por falta de campo para 
ejercitar nuestra acción: pues, ya casi no 
hay terreno pretendido por indígenas que 
no se halle en discusión con particulares, 
con derechos más o menos acentuados 
de posesión o dominio. Para radicar en 
condiciones de servicio expedito i eficaz, 
es preciso primero reivindicar”32 (desta-
cado míos) 

En efecto, los principales problemas de la nueva 
configuración de La Araucanía guardaban relación 
con demandas por parte de gente mapuche al Estado 
o personas de relevancia político-nacional respecto 
de despojos de tierras y violencia, muy vinculadas 
entre sí. Por ejemplo, en 1891 el lonko Pedro Kayupi 
se dirigió al superior de la Orden Franciscana para 
que intercediera en el inminente remate de las 
tierras de las comunidades de Coyinco y Chanco, 
que comprendían 150 familias en el departamento 
de Nueva Imperial. Este solicitó que, además de 
cancelar los remates, se le otorgase un título de 
dominio por las tierras (Pavéz, 2008: 794-795).

Al despojo de tierras de parte del Estado y de 
los colonos se añadió luego un nuevo elemento: el 
uso de la fuerza pública para defender las tierras 
ya usurpadas y de esa manera controlar todo el te-
rritorio ocupado. En noviembre de 1896, a nombre 
de su familia y de “muchos y prestigiosos caciques 
de La Araucanía”, Esteban Romero escribió una 
carta al Presidente de la época, Federico Errázuriz, 
donde relata el despojo sufrido por él y numerosas 

familias que pertenecieron a su reducción. En un 
pasaje significativo señala que: 

Las autoridades en representación del Estado 
i a nombre de la Ley, cooperan al despojo 
que nos hacen los especuladores de tierras 
y animales en la frontera, obligándonos a 
abandonar lo que tanto amamos i en que 
hemos vivido con nuestros padres, en la 
que sus restos descansan, con la que hemos 
alimentado a nuestros hijos i regado nuestra 
sangre…A nosotros se nos martiriza i trata 
de esterminar, de todos modos. Las policías 
rurales nos vejan i quitan nuestros caballos i 
se nos hace responsables de cualquier robo 
que en la frontera se ejecute; se nos arrastra 
a la cárcel i allí se nos maltrata cruelmente 
i tenemos que sufrir el hambre i morir, de 
pena i est[enuacion]”33.

Un caso igualmente dramático al respecto fue 
el de la comunidad Juan Pinchuleo, de Quepe, en 
abril de 1913. Dicha comunidad pidió y obtuvo 
del Estado las hijuelas 154, 155, 156 y 157, pero 
el agricultor Francisco Tejeda compró también tres 
de las cuatro hijuelas (155, 156 y 157) a Carlos 
Concha Subercaseaux, avecindado en Santiago, en 
la suma de $ 5.500. El problema llegó a Tribunales 
y durante largo tiempo no hubo sentencia, ya que 
en el momento en que las autoridades quisieron 
levantar los planos de las tierras en litigio, unos 
60 comuneros resistieron las operaciones. El 17 de 
marzo de 1917 fueron expulsados por carabineros con 
una violencia desmedida, particularmente hacia las 
mujeres de la comunidad (Pinto, 2015a: 60-62). En 
una presentación hecha por la Sociedad Caupolicán 
al Inspector General de Colonización y Emigración 
se responsabiliza a la Comisión Radicadora de 
Indígenas, que había declarado fiscales los terrenos, 
haciendo prevalecer sus intereses “sobre los más 
justos derechos de nuestra raza”34.

Por otro lado, desde inicios del siglo XX los 
mapuches comenzaron a reorganizarse para idear 
nuevos mecanismos de lucha y revitalizar los 
antiguos, visibilizando y enfrentando la violencia 
ejercida en su contra. El hito más significativo y 
presente en la memoria mapuche del presente ha sido 
el parlamento de Coz-Coz, Panguipulli, en 1907, 
que tuvo dos peculiaridades. La primera es que se 
recurrió a una institución propia del pueblo mapu-
che para unirse y reflexionar frente a la violencia 



Jorge Iván Vergara y Héctor Mellado12

y el despojo que los afectaban y la segunda es que 
a dicho mecanismo ancestral se sumaron nuevos 
elementos como fue la presencia de un periodista 
que plasmó en El Diario Ilustrado todo lo que pudo 
anotar y recordar (Díaz Mesa, 1907).

De acuerdo con los testimonios mapuches, la 
costumbre de utilizar un notario para manipular 
contratos siguió durante el proceso de radicación, 
pues así se les engañaba para apropiarse de una parte 
importante o de la totalidad de la reducción. El robo de 
animales fue también frecuente durante la ocupación 
y en el período de radicación se profundizó aún más. 
Las compañías ganaderas y los nuevos dueños del 
territorio crearon cuadrillas especializadas para el 
robo de animales. El mecanismo era simple: llegar 
a un territorio mapuche y robar durante la noche o 
esperando que nadie se encontrase, de no ser así se 
intimidaba y violentaba a los moradores. Otro modo 
usual era emborracharlos y entregarles migajas por 
sus animales y terrenos, dejándolos en la indefensión. 
Asimismo, era muy común incriminarlos falsamente 
de acciones de robo, para luego tomar acciones en 
su contra: azotes, detenciones, rapto con violencia y 
tortura para lograr la venta o la huida a los territorios 
colindantes (Díaz Mesa, 1907: 238-242)35. 

Otro mecanismo aún más violento fueron los 
asesinatos. En el Parlamento se refirieron los casos 
de Nieves Ayñamco, mandada a asesinar por Joaquín 
Mera36 y de la Compañía San Martín, empresa de 
colonización que se adueñó del lago Panguipulli, 
destruyendo toda embarcación mapuche que circulara 
por él y responsable también de los asesinatos de 
Mariano Millanguir y de su hijo Manuel, por los 
que no respondieron ante la justicia (Díaz Mesa, 
1907: 246-252; Fraunhäusl, 1904-1924: 326-327). 
Solo unos meses después de realizada la junta en 
Coz-Coz, tuvo lugar en Panguipulli otro nuevo 
asesinato contra un mapuche. Así es como el padre 
Sigisfredo estampó en su diario el acontecimiento: 

“El 24 de junio fue encontrado en el estero 
de Coz-Coz el cadáver del anciano indígena 
Neculpán. Según las demostraciones del 
cadáver, el indio había sido estrangulado 
y después echado al estero.
“Al principio se creyó que el hechor del 
crimen sería José Calipán. Unos 10 indios 
lo trajeron a la misión. Interrogado por mí 
declaró que no era él quien había cometido 
el crimen sino Rosario Sanhueza, inquilino 
de Joaquín Mera, y Adolfo Jaramillo declaró 

haber visto salir de la tomadura de Isidoro 
Jaramillo a Neculpán, haber presenciado 
que Sanhueza y Jaramillo le seguían, lo 
echaban al suelo, lo estrangulaban y lo 
botaban al estero. 
“Los [mal]hechores fueron llevados a 
Valdivia y estuvieron 6 meses en la cárcel. 
Como los dolientes no merecieron mejorarse 
de pruebas, Sanhueza y Jaramillo fueron 
absueltos y puestos en libertad. 
“Joaquín Mera se encargó de la casa y 
del terreno del indio. La casa la quemó 
y el terreno lo cercó” (Fraunhäusl, 1904-
1924: 330) 

Además de la impunidad en que quedó el crimen, 
llama la atención que uno de sus instigadores o, al 
menos, cómplice, se apoderase de las tierras del 
asesinado. 

Por otro lado, en muchos casos, la misma 
policía aparecía involucrada, como lo ilustra la de-
nuncia hecha en julio de 1912 por Manuel Antonio 
Neculmán, presidente de la Sociedad Caupolicán, al 
intendente de la provincia de Cautín, donde solicita 
investigar la muerte de Juan Marileo en un cuartel 
de Chol-Chol, “causada por los golpes y heridas 
recibidas de los carabineros” y luego de ser traído 
con un lazo al cuello37. El juez de subdelegación 
respectivo señala que no le corresponde investigar 
su muerte, porque Marileo no presentaba lesiones 
y que, además, según los testimonios de sus com-
pañeros de celda, había muerto de frío a causa de 
la falta de cobijas.

Además de los señalados, existieron también 
otros tipos de violencia que no tenían necesariamente 
que ver con la disputa de tierras o el despojo y que 
dan cuenta de que la violencia comprendió todos 
los ámbitos de la vida (Cf. León-Solís, 2003 y 2005 
y Pinto, 2015a y 2015d). En efecto, el estableci-
miento de las nuevas urbes en la frontera dio lugar 
a numerosos abusos. José Miguel Varela, relata 
en su autobiografía lo insegura que era la ciudad 
de Temuco debido a los bandidos que asechaban 
constantemente a chilenos y mapuches:

“Cuando los mapuches no tenían dinero 
para comprar alcohol, nunca faltaba el 
sinvergüenza que les pasaba unas pocas 
monedas a cambio de animales, tejidos, 
provisiones y hasta sus tierras, para ello 
contaban con los solícitos servicios de un 



13La violencia política estatal contra el pueblo-nación mapuche durante la conquista tardía de La Araucanía…

tránsfuga que oficiaba como notario, que 
atendía las veinticuatro horas del día, de 
lunes a domingo” (Varela, 2015: 313) 

Otro hecho muy emblemático ocurrió en 1913, 
la denominada “marcación Painemal”, un evento 
repudiado masivamente por la comunidad mapuche 
por el grado de violencia que revistió. El acto de 
marcar a un mapuche por parte de un colono que lo 
acusaba sin evidencia de un robo, reveló la profun-
da desigualdad e injusticia presente entre colonos 
europeos y mapuches. La repercusión fue tal que la 
Sociedad Caupolicán convocó a una manifestación 
en Nueva Imperial, a la que asistieron más de tres 
mil mapuches para repudiar el hecho y dejar en claro 
que no se podía dejar en la impunidad ningún otro 
acto de violencia contra su pueblo38.

Conclusiones 

Descritos algunos de los hechos más relevantes 
de violencia política estatal en cada período –inva-
sión y radicación, respectivamente–, buscaremos 
hacer una comparación entre ellos, de manera 
que sea posible dar cuenta tanto de los aspectos 
comunes como de las diferencias. De acuerdo con 
lo visto, en ambos periodos la violencia jugó un 
papel muy importante, incluso central, en debilitar 
la resistencia mapuche. Podemos destacar cuatro 
aspectos relacionados con la violencia en ambos 
procesos: los sujetos históricos, el tipo de violencia, 
el rol de Estado y, secundariamente, las acciones 
de defensa mapuches.

Los sujetos históricos que ejercen la violencia 
cambian en cada período. En el proceso de invasión, 
en primer lugar, fueron responsables las Fuerzas 
Armadas –incluidos el ejército y la armada–, en 
segundo lugar, la Guardia Cívica. Estos agentes 
llevaron a cabo la ocupación de La Araucanía y 
realizaron los principales actos de violencia. Los 
soldados victoriosos de la Guerra del Pacífico en 
contra de Perú y Bolivia realizaron el último avance de 
Temuco a Villarrica, esperanzados en obtener alguna 
ganancia de dicha empresa, de la que finalmente no 
obtuvieron nada. Decepcionados del gobierno chileno, 
vieron una solución a su pobreza obteniendo trozos 
de tierra y bienes del territorio mapuche. Durante el 
proceso de radicación, adquirió gran relevancia la 
figura de la policía, cuya tarea era el resguardo de 
las nuevas poblaciones, pero que cometió numerosos 
abusos contra los mapuches. Sin embargo, fueron los 

colonos extranjeros y nacionales quienes asumieron 
el protagonismo de la violencia antiindígena, del 
asesinato de personas mapuches y del robo de sus 
tierras, bienes y animales. La negligencia –cuando 
no la complicidad de las instituciones estatales–, 
en la administración de la justicia y garantizar la 
seguridad de la población, permitieron la ocurrencia 
y reiteración de estas situaciones. 

En cuanto al tipo de violencia, también se 
pueden constatar importantes diferencias. Durante 
la conquista de La Araucanía, el ejército perpetró 
acciones violentas para debilitar a la población 
mapuche que, en la actualidad, se considerarían 
graves violaciones a los derechos humanos. Se 
sucedieron varias matanzas, entre las que podemos 
señalar las de Lolco (1869), Lumaco (1881) y Alto 
Biobío (1882). En efecto, a partir de la llegada a 
la comandancia de José Manuel Pinto (1869) a la 
frontera, el enfrentamiento se transformó en una 
guerra sucia, con los soldados chilenos quemando 
siembras, robando animales, destruyendo casas y 
provocando terror en la población mapuche, cuya 
resistencia militar se vio cada vez más disminuida. 
En cambio, durante el período de la radicación pre-
dominó la violencia de los colonos para apoderarse 
de las tierras y bienes mapuches, recurriendo tanto 
al engaño como a la fuerza. Lo más recurrente no 
fueron las matanzas, sino los asesinatos a propie-
tarios mapuches.

El tercer aspecto a considerar dice relación con 
el rol del Estado en ambos procesos. Respecto de la 
conquista tardía de La Araucanía, dicho papel en la 
generación de la violencia fue muy activo. Por medio 
de sus leyes estableció las bases para dar aparente 
legalidad a la invasión, la que fue emprendida no 
solo con negociaciones y diplomacia –sobre todo 
durante el mando de Cornelio Saavedra–, sino tam-
bién por la vía militar, muy a menudo sobrepasando 
la propia legislación vigente, como fue el caso de 
las masacres antes mencionadas. En el caso de la 
Radicación, y como hemos señalado, la violencia 
fue principalmente ejercida por los colonos, que 
en la medida de que eran objeto privilegiado de la 
protección estatal, cumplían la función de agentes 
paraestatales. Por tanto, la ausencia del Estado es 
aparente, ya que no solo no previó los resultados de 
una política de colonización extranjera completa-
mente excluyente de los mapuches y aun de muchos 
chilenos pobres, víctimas también de la violencia39, 
sino que no sancionó los abusos cometidos por parte 
de los colonos, ni de la fuerza policial.



Jorge Iván Vergara y Héctor Mellado14

El último problema a abordar es la defensa 
ejercida por los mapuches. Durante el proceso de 
invasión, iniciado con la expoliación legal e ilegal de 
la propiedad mapuche en el norte del Ngulumapu, la 
defensa del territorio se dio originariamente mediante 
negociaciones y demandas a los jefes militares y 
autoridades políticas. Con el cambio de mando en la 
Comandancia del Ejército y la guerra sucia puesta en 
práctica por las FF.AA., los mapuches se enfocaron 
en la defensa del territorio que no estaba ocupado 
para la época (1870 – Malleco). Se realizaron Trawun 
(juntas) para reorganizar las fuerzas que estaban bajo 
la frontera. En ellas se dio a conocer el Toki general 
del ejército mapuche, Kilapán, hijo de Magiñ Wenu, 
quien ejerció el mando hasta las postrimerías de la 
conquista de La Araucanía. 

A su vez, bajo la radicación, la sociedad mapuche 
re-articuló sus fuerzas, generando nuevas formas 
de organización y lucha. Desde 1900 las organiza-
ciones mapuches más importantes de las primeras 
décadas del siglo XX, la Sociedad Caupolicán y la 

Federación Araucana, fueron la mayor expresión 
de este cambio (Foerster y Montecino, 1988). 
Asimismo, se establecieron vínculos con la FOCH, 
Federaciones de Estudiantes y partidos políticos, 
buscando canalizar u obtener apoyo a sus demandas. 
Predominaron las alianzas con la izquierda y los 
sectores populares, pero también hubo relaciones 
con la Iglesia católica, el Partido Conservador y 
sectores liberales. 

Finalmente, es interesante señalar que, si bien 
hacia la década de 1930, consumada ya la radicación, 
los hechos violentos tendieron a disminuir, no se 
puede desconocer que la violencia estatal y para-
estatal se mantuvo latente, para resurgir con fuerza 
frente a acontecimientos como el levantamiento de 
Ranquil, en 1934, donde numerosos mapuches y 
colonos chilenos fueron asesinados; y cobró ribetes 
altamente represivos después del golpe militar de 
1973, renaciendo nuevamente a fines de los años 
1990, con la represión policial de las comunidades 
mapuches más activas políticamente.

Referencias Citadas

Adorno, Theodor W. y Horkheimer, Max 
	 1956  “La ideología”, en: La sociedad. Lecciones de socio-

logía, Ed. Proteo, Buenos Aires, 1969, pp. 183-205.
Ancán, José
	 2008  “Prólogo. Las múltiples caras del engaño”, en: Crónica 

militar de la conquista y pacificación de la Araucanía desde 
el año 1859 hasta su completa incorporación al territorio 
nacional, Navarro, Leandro, Pehuén Editores, Santiago, 
pp. 15-23.

Anuario Estadístico
	 1870  Anuario Estadístico de la República de Chile corres-

pondientes a los años de 1868 i 1869, Imprenta Nacional, 
Santiago.

Arendt, Hanna
	 1969-1970  “Sobre la violencia”, en: Ídem, Crisis de la 

república, Taurus, Madrid, 1998, pp. 109-200.
Bengoa, José
	 1985  Historia del pueblo mapuche, Eds. SUR, Santiago, 2da 

Ed. 1987.
Bengoa, José
	 2007  El tratado de Quilín, Catalonia, Santiago. 
Berger, Luis
	 2014  “La matanza de colonos nacionales de Loncoche (1910)”, 

en: Revista Austral de Ciencias Sociales 27, pp. 71-102.
Contreras Painemal, Carlos
	 2010  Los Tratados celebrados por los Mapuches con la 

Corona
Española, la República de Chile y la República de Argentina, 

Tesis de Doctorado en Altamerikanistik, Universidad Libre 
de Berlín (versión disponible en sitio web: http://www.

archivochile.com/carril_c/cc2013/cc_2013_00009.pdf, 
visitado 1.9.2017).

Díaz Meza, Aurelio
	 1907  “En la Araucanía. Breve relación del último Parlamento 

araucano de Coz-Coz en 18 de enero de 1907”, en: En la 
Araucanía. El padre Sigifredo de Frauenhäusl y el Parlamento 
mapuche de Coz-Coz de 1907, Carmen Arellano et al (eds.), 
Vervuert, Madrid y Fráncfort del Meno, 2006, pp. 195-264.

Foerster, Rolf
	 1993  Introducción a la religiosidad mapuche, Ed. Universitaria, 

Santiago, 2da. Ed. 1995.
Foerster, Rolf
	 1996  “La propiedad huilliche en los Llanos de Valdivia y 

Río Bueno”, en: La propiedad huilliche en la provincia de 
Valdivia, Vergara, Jorge Iván; Mascareño, Aldo y Foerster, 
Rolf, CONADI, Santiago, pp. 243-371.

Foerster, Rolf y Milos, Diego
	 2005  Pacificación de la Araucanía: correspondencia del P. 

Buenaventura Ortega (segunda parte), Publicaciones del 
Archivo Franciscano, Santiago.

Fraunhäusl, Sigifredo de P.
	 1904-1924  “Crónica de la Misión de San Sebastián de 

Panguipulli”, en: En la Araucanía. El padre Sigifredo de 
Frauenhäusl y el Parlamento mapuche de Coz-Coz de 1907, 
Carmen Arellano et al (eds.), Vervuert, Madrid – Fráncfort 
del Meno, 2006, pp. 297-382.

García, José Fernando
	 1983  Explicación dialéctica y explicación positivista en 

ciencias sociales, FLACSO-Chile, Contribuciones N°15, 
Santiago. 



15La violencia política estatal contra el pueblo-nación mapuche durante la conquista tardía de La Araucanía…

Gavilán, Víctor
	 2007  La Nación Mapuche = Puelmapu ka Gulumapu, Ed. 

Ayún, Santiago.
Guevara, Tomás
	 1902  Historia de la civilización de la Araucanía. Tomo III. 

Los araucanos i la república, Imprenta Barcelona, Santiago.
Hinkelammert, Franz
	 1987  “El concepto de lo político según Carl Schmitt”, en: 

Ídem, Democracia y totalitarismo, Amerindia, Santiago, 
pp. 211-228.

Hobbes, Thomas
	 1651  Leviathan, Oxford University Press, Oxford-Nueva 

York, 1998.
Keane, John
	 1996  On violence, Polity Press, Londres.
León Solís, Leonardo
	 1990  Maloqueros y conchavadores en Araucanía y las Pampas, 

1700-1800, Ediciones Universidad de La Frontera, Serie 
Quinto Centenario, Temuco.

León Solís, Leonardo
	 1992  “El pacto colonial hispano-araucano y el parlamento 

de 1692”, en: Nütram VIII (30), Santiago, pp. 27-53.
León-Solís, Leonardo
	 1993  El parlamento de Tapihue, Eds. Rehue, Santiago.
León Solís, Leonardo
	 1999  Apogeo y ocaso del Toqui Ayllapangui de Malleco, 

Chile. 1769-1776, DIBAM, Santiago.
León Solís, Leonardo
	 2003  “Violencia inter-étnica en la Araucanía, 1880-1900”, en: 

Araucanía: la frontera mestiza, Siglo XIX, León, Leonardo 
et al, Ediciones Universidad Católica Cardenal Raúl Silva 
Henríquez, Santiago, pp. 181-286.

León-Solís, Leonardo
	 2005  Araucanía: la violencia mestiza y el mito de la 

“Pacificación”, 1880-1900, Universidad Arcis, Santiago. 
Marimán, Pablo
	 2006  “Los mapuches antes de la conquista militar chileno-

argentina”, en: ¡…Escucha, Winka…! LOM Ediciones, 
Santiago, pp. 53-127.

Navarro, Leandro
	 1909  Crónica militar de la conquista y pacificación de la 

Araucanía desde el año 1859 hasta su completa incorporación 
al territorio nacional, Pehuén Editores, Santiago, 2008.

Pavéz, Jorge (Comp.)
	 2008  Cartas Mapuches. Siglo XIX, Ediciones Colibrí & Ocho 

libros.
Pinto, Jorge
	 2002  La formación del Estado y la nación y el pueblo ma-

puche, DIBAM, Santiago, 2da. Ed. Revisada.

Pinto, Jorge
	 2015a  “Los orígenes del conflicto Estado-pueblo mapuche 

en el siglo XX”, en: Conflictos étnicos, sociales y econó-
micos. Araucanía, 1900-2014, Pinto, Jorge (Ed.), Pehuén, 
Santiago, pp. 49-90.

Pinto, Jorge (Ed.)
	 2015b  Conflictos étnicos, sociales y económicos. Araucanía, 

1900-2014, Pehuén, Santiago.
Pinto, Jorge
	 2015c  “Colonos, ocupantes nacionales, campesinos y obre-

ros de La Araucanía, 1900-1973”, en: Conflictos étnicos, 
sociales y económicos. Araucanía, 1900-2014, Pinto, Jorge 
(Ed.), Pehuén, Santiago, pp. 91-135.

Pinto, Jorge
	 2015d  “El bandolerismo en la Frontera, 1880-1929”, en: 

Conflictos fronterizos en la Araucanía, Ediciones Universidad 
de La Frontera, Temuco, pp. 105-127.

Riquelme, Patricio et al. (Comps.)
	 2008  Archivos locales de las grandes familias Mapuches de 

Malleco en el siglo XIX, sin editorial, Temuco.
Saavedra, Cornelio
	 1870  Documentos relativos a la ocupación de Arauco, Cámara 

Chilena de la Construcción, Santiago, 2008.
Torrealba Zenteno, Agustín
	 1907  Tierras del Estado i radicación de indígenas, Imprenta, 

Litografía y Encuadernación Barcelona, Santiago.
Urrutia, Basilio
	 1876  “Memoria del Jeneral en Jefe del Ejército del Sur”, en: 

Memoria del Ministerio de Guerra y Marina, Imprenta de 
la Librería de El Mercurio, Santiago, pp. 5-10.

Varela, José Miguel
	 2015  Un veterano de tres guerras, Editorial Academia de 

Historia Militar, Santiago de Chile.
Vera, Robustiniano
	 1905  La pacificación de Arauco, Imprenta El Debate, Santiago. 

Versión digitalizada (http://www.memoriachilena.cl/602/
w3-propertyvalue-127682.html). 

Villalobos, Sergio
	 1982  “Tres siglos y medio de vida fronteriza”, en: Relaciones 

fronterizas en La Araucanía, Villalobos, Sergio et al, Ediciones 
Universidad Católica de Chile, Santiago, pp. 9-64.

Villalobos, Sergio
	 1984  “Reseña de Arturo Leiva, El primer avance a la Araucanía. 

Angol, 1862, Universidad de La Frontera, Temuco, 1984”, 
en: Historia Nº 20, Santiago, pp. 519-523.

Villalobos, Sergio
	 1995  Vida fronteriza en La Araucanía, Editorial Andrés 

Bello, Santiago.

Notas

1	 Que comprende aproximadamente las regiones VIII a X 
de Chile, entre los ríos Biobío y Toltén. 

2	 En otra parte señala: “Existe una vida fronteriza con 
relaciones múltiples e intensas, característica de las áreas 
de contacto apacibles, donde el choque violento es solo 
esporádico” (Villalobos, 1984: 521). 

3	 “The war of every man against every man” (Leviathan, 
Cap. 13, 13: 85).

4	 En un trabajo anterior había señalado lo contrario: “A fines 
del siglo XVIII, los aspectos violentos parecían perder 
terreno en la Araucanía histórica, ante el avance disolvente 
de un nuevo estilo de vida marcado por nuevos hábitos 



Jorge Iván Vergara y Héctor Mellado16

de consumo y de relaciones políticas” (León Solís, 1990: 
225).

5	 En las postrimerías del siglo XVIII: “El universo humano 
que floreció en las fronteras fue pintoresco y violento…
La sociedad europea y la tribal se unían en una danza de 
solidaridad de marginados, embriagados en el goce de una 
libertad irrestricta” (León Solís, 1990: 215).

6	 Al respecto, véase, entre otros: Bengoa (2007); Contreras 
Painemal (2010); León Solís (1992 y 1993) y Marimán 
(2006: 77-81).

7	 Nagche: gente de los territorios abajinos a la cordillera de 
Nahuelbuta (Angol, Los Sauces, etc.).

8	 Unidad territorial básica mapuche, en la actualidad se les 
conoce como Lof Lafkenche: gente de los territorios junto 
al mar (Arauco, Cañete, Tirúa, etc.).

9	 Wenteche: habitantes de la zona central de la actual Región 
de La Araucanía (Lautaro, Collipulli, Lumaco, etc.).

10	 Pewenche: gente de los territorios en la cordillera de los 
Andes (Alto Biobío, Lonquimay, Llaima, etc.).

11	 El alzamiento coincidió con la guerra civil entre federa-
listas y centralistas, donde los mapuches establecieron 
alianzas con ambos bandos (Marimán, 2006: 102; Pinto, 
2002: 144). En cambio, para Bengoa (1985: 168): “La 
revolución del 59 provocó un alzamiento casi general de 
los mapuches. Con excepción de las agrupaciones costinas 
del sur, muy ligadas a Valdivia, y las agrupaciones de Choll 
Choll y Purén (Coñoepán y Catrileo), todas las demás se 
sublevaron, impulsadas básicamente por dos factores: 
el avance en el norte de la frontera del Biobío, y por el 
sur, la presencia de los colonos alemanes. Los boroanos, 
por lo general fuera de la alianza arribana [wenteche], se 
integraron al levantamiento, y también lo hicieron muchos 
grupos abajinos [nagche] dirigidos por el cacique Domingo  
Melín”. 

12	 “El arma diplomática fue utilizada por Saavedra con singular 
maestría, realizando numerosos parlamentos y sabiendo 
utilizar el engaño, el halago, y ciertamente, la división 
interna entre los mapuches” (Bengoa, 1985: 175).

13	 Saavedra, Cornelio, “Memoria de 1868. Establecimiento 
de la línea del Malleco”, reproducido en Saavedra (1870: 
98-103). 

14	 Como señala Bengoa (1985: 175): “Saavedra se oponía al 
despojo total de los indígenas, consecuencia casi cierta del 
sistema de colonización espontánea, el cual, opinaba, no 
era bueno para nadie”. En cambio, agrega, “hubo sectores 
militares –como José Manuel Pinto, que reemplazó a 
Saavedra– quienes abogaron directamente por el exterminio 
de los mapuches como única solución a la ocupación de 
la Araucanía”.

15	 “Con el avance de la línea de fuertes del Biobío al Malleco, 
en 1868, adquirió el Fisco, por medio de escrituras de 
compraventa, extensos terrenos baldíos, antes ocupados 
por indígenas, cuya mensura y enajenación se llevó a cabo 
en los años 1868 a 1881. Hasta este tiempo intervinieron 
en cuestiones y para determinar la merced de indígenas, 
el Protector de Indígenas, el Sr. Intendente de la Provincia 
y (el) Juez de Letras” (Teodoro Schmidt, Memoria de la 
Comisión de Ingenieros correspondiente al año de 1890, 
Temuco, 27 de mayo de 1891, 10 fojas sin numeración, en: 
Archivo Nacional, Archivo de la Intendencia de Cautín, 
Vol. 50 Asignaciones de terrenos, 1891-1892).

16	 Teodoro Schmidt, Memoria de la Comisión de Ingenieros 
correspondiente al año de 1890, Temuco, 27 de mayo de 
1891, 10 fojas sin numeración, en: Archivo Nacional, 
Archivo de la Intendencia de Cautín, Vol. 50.

17	 Debe tratarse del coronel Vicente Villalón, intendente de 
la provincia de Arauco entre el 19 de noviembre y el 30 
de diciembre de 1859 (Anuario Estadístico, 1870: 249).

18	 Mangil Wenu, “Carta al Presidente de la República de Chile, 
Manuel Montt, Mapu, septiembre, 21 de 1860”, recopilada 
por Jorge Pavéz (2008: 321). Publicada originalmente en: 
El Mercurio, Valparaíso, 13 de mayo de 1861. 

19	 “Domingo Salvo”, (sitio web) Santa Bárbara-Bío-Bío 
http://santabarbarabiobio.blogspot.cl/2009/02/domingo-
salvo.html. Consultado el 4 de agosto de 2016. En la 
expedición de fines de 1859, la tropa de Domingo Salvo 
estaba compuesta por cerca de 400 milicianos de caballería 
“conocidos generalmente con el nombre de lleulles, [que] 
iban por su propia cuenta, sin más incentivo que el saqueo 
que pudieran efectuar entre los indios bien poco armados 
con armas de fuego, y los más con picas y laques” (Navarro, 
1907: 45). Navarro sostiene que Salvo era “el hombre más 
versado que había en conocimientos y costumbres de los 
indios por la larga permanencia que tuvo entre ellos du-
rante el período de Benavides y los Pincheiras”. Citando 
a Horacio Lara, afirma que “era tan terrible el nombre de 
Salvo entre los indios que lo consideraban un ser extraño 
y supersticioso”, siendo capaz de infundir temor ante la 
sola mención de su nombre (Navarro, 1907: 39 y 32).

20	 Ñidol Toki: comandante principal de las fuerzas militares 
mapuches. 

21	 Weichan: Ir a la guerra; Mapu: Tierra/Territorio. 
Weichanmapu: Tierras/Territorios en guerra.

22	 Denominación hispano-chilena para referirse a los mapuches.
23	 Carta del intendente de Valdivia, Epifanio del Canto, al 

ministro de Guerra, Francisco Echaurren, 20 de mayo de 
1871, en: Archivo Nacional, Ministerio de Guerra, Vol. 
597, sin fojas.

24	 El Meteoro, Los Ángeles, 12 de enero de 1869, cit. por 
Bengoa (1985: 217).

25	 “Podemos decir que la guerra de ocupación de la Araucanía 
fue…una guerra regular en la forma, pero una guerra 
completamente irregular en el despliegue efectivo” (Ancán, 
2008: 17). 

26	 “Sumario indagatorio seguido a los indios muertos el 12 
del presente mes en el calabozo de este cuartel”, Lumaco, 
noviembre 11 (sic) de 1881, en: Riquelme et al (2008: 
136-200).

27	 Carta de M. Antonio Neculmán, presidente de la Sociedad 
Caupolicán, al intendente de la provincia de Cautín, Temuco, 
23 de julio de 1913, sin fojas, en: Archivo Nacional, 
Intendencia de Cautín, Vol. 111 (comunicaciones recibidas, 
1911-1916). Se ha modernizado la ortografía para facilitar 
la lectura.

28	 Carta de M. Antonio Neculmán, al intendente de la pro-
vincia de Cautín, Temuco, 23 de julio de 1913, sin fojas, 
en: Archivo Nacional, Intendencia de Cautín, Vol. 111, sin 
fojas.

29	 Carta de M. Antonio Neculmán intendente de la provincia 
de Cautín, Temuco, 23 de julio de 1913, sin fojas, en: 
Archivo Nacional, Intendencia de Cautín, Vol. 111, sin 
fojas.



17La violencia política estatal contra el pueblo-nación mapuche durante la conquista tardía de La Araucanía…

30	 Carta de M. Antonio Neculmán intendente de la provincia 
de Cautín, Temuco, 23 de julio de 1913, sin fojas, en: 
Archivo Nacional, Intendencia de Cautín, Vol. 111, sin 
fojas.

31	 Carta de M. Antonio Neculmán intendente de la provincia 
de Cautín, Temuco, 23 de julio de 1913, sin fojas, en: 
Archivo Nacional, Intendencia de Cautín, Vol. 111, sin 
fojas.

32	 Leoncio Rivera, Informe Anual de la Comisión Radicadora 
de Indígenas, Temuco, Abril de 1912, en: Archivo Nacional, 
Fondo Intendencia de Cautín, Vol. 115 (Comunicaciones 
recibidas, 1912-1914), Fojas 1-8. Se ha modernizado la 
ortografía para facilitar la lectura. 

33	 Esteban Romero, Carta al Presidente de la República, 
Chillán, 10 de noviembre de 1896, en: Pavéz (805-815). 

34	 “Las tierras de Arauco”. Presentación de la Sociedad 
Caupolicán al inspector general de colonización e inmigra-
ción, 1915, en: La Época, 23 de octubre de 1915, Temuco, 
reproducido como apéndice en: Pinto (2015b: 286-288). 

35	 La descripción más completa de los métodos de expoliación 
empleados en Valdivia y Llanquihue contra la población 
mapuche regional la proporciona Torrealba (1907), que 
excluye expresamente los medios “más inhumanos y 
criminales que consisten en hacer desparecer al indígena 
comunero” (Cit. por Foerster, 1996: 294). 

36	 Acerca de Joaquín Mera, a quien el padre Sigisfredo califica 
de “tristemente célebre como usurpador, incendiario y 
asesino” (Fraunhäusl, 1904-1924: 299) véase, del mismo 
autor: (1904-1924: 306-309, 313 y 344-345) y Díaz Mesa 
(1907: 217; 239-240; 245-246; 250-252 y 258-260). 

37	 Archivo Nacional, Intendencia de Cautín, Vol. 111, sin 
fojas. 

38	 Véase: Bengoa (1985: 380-381); Pinto (2015a: 68-71) y 
la documentación reunida por Pinto (2015c: 300-315).

39	 Recuérdese la matanza de Suto, en Loncoche, actual provincia 
de Cautín, en 1910 (Berger, 2014; Pinto, 2015c: 94-101 y 
la documentación de prensa recogida por el mismo autor, 
Pinto, 2015b: 288-299).




