N° 55, 2018. Paginas 5-17
Didlogo Andino

LA VIOLENCIA POLITICA ESTATAL CONTRA EL
PUEBLO-NACION MAPUCHE DURANTE LA CONQUISTA
TARDIA DE LA ARAUCANIA Y EL PROCESO DE
RADICACION (CHILE, 1850-1929)"

THE STATE POLITICAL VIOLENCE AGAINST THE MAPUCHE PEOPLE-NATION
DURING THE LATE CONQUEST OF ARAUCANIA AND THE SETTLEMENT
PROCESS (CHILE, 1850-1929)

EEE

Jorge Ivdn Vergara™ y Héctor Mellado

En el articulo se realiza una comparacién entre la violencia politica estatal ejercida por el Estado contra los mapuches de La Araucania

en el periodo de la conquista (1850-1929) y en el de la entrega de los Titulos de Merced o Radicacion (1884-1929). Se identifican y

comparan los tipos y formas de violencia asi como los agentes estatales o paraestatales responsables. De acuerdo con ello, se con-

cluye que la violencia antimapuche no desapareci6 con la ocupacién del territorio, sino que se prolongé en modos y grados diversos.
Palabras claves: Pueblo mapuche, Naciéon mapuche, Araucania, violencia estatal.

In this article, a comparison is performed between political violence exercised by the Chilean state against the Mapuche people of
Araucania in the occupation Period (1850-1929) and during the Establishment of the Titulos de Merced o radicacion (1884-1929).
Different forms of violence are identified and compared, as well as the responsible: state or parastatal. According to this, it can
be concluded that the anti-mapuche violence was not eliminated with the occupation of the territory, but continued in different

modes and degrees.

Key words: Mapuche people, Mapuche Nation, Araucania, state violence.

Introduccion

El objetivo de este trabajo es ofrecer una pers-
pectiva histdrica y comparativa acerca de la violencia
ejercida por el Estado y agentes paraestatales sobre
los mapuches de La Araucania', el principal pueblo
indigena del pais. Se describird y comparard dos
periodos especialmente importantes: 1) el de la
conquista tardia del territorio mapuche, que corre
entre 1850 y 1883 y 2) el de la radicacién, que
abarca entre 1883 y 1929.

Dificilmente se podria poner en duda la mag-
nitud de la violencia en la relacion entre el Estado
de Chile y el Pueblo-Nacién Mapuche, tanto ayer
como hoy. No obstante, al querer dar cuenta de este
fendmeno nos encontramos con una paradoja en los
estudios que se refieren al tema; a saber, que la sola
omnipresencia de la violencia dificulta comprender
su especificidad. En efecto, la violencia aparece
mencionada recurrentemente, pero no elaborada

*  Resultado Proyecto Fondecyt 1141077.

conceptualmente como problema. Ello impide
entender, ademas, sus relaciones con otras formas
de dominacién o acuerdos politicos no violentos en
el marco de los procesos histéricos dados. En este
sentido, consideramos que la violencia es un instru-
mento muy frecuente del poder, pero no constituye
su fundamento, como se sostiene habitualmente
(Arendt, 1969-1970: 138-158).

Se pueden contrastar al respecto las interpre-
taciones de los historiadores Sergio Villalobos y
Leonardo Leén Solis. De acuerdo con el primero,
la ocupacioén definitiva de La Araucania no supuso
grandes choques militares, y, por esta razon, la
violencia no fue un factor de importancia en la
“integracion” del territorio mapuche:

El avance militar que, en un comienzo, por
la falsa imagen de una lucha sangrienta
y secular, se pensé seria terrible. Los
hechos, fueron, sin embargo, diferentes.

**  Universidad de Concepcién. Concepcidn, Chile. Correo electrénico: jorgeivergara@udec.cl.
##%  Ayudante Proyecto FONDECYT 1141077. Concepcidn, Chile. Correo electrénico: hector.mellado.zuniga@gmail.com

Recibido: 13 de marzo de 2017. Aceptado: 1 de noviembre de 2017.



6 Jorge Ivan Vergara y Héctor Mellado

No hubo ninguna rebelién formidable y
todo se resolvid en palabras altisonantes,
parlamentos bien intencionados, temores,
amenazas y escaramuzas. .. La convivencia
fronteriza habia sido el verdadero factor de
una integracién iniciada en el siglo XVII
(Villalobos, 1982: 64)2.

Posteriormente el autor matiz6 su posicion,
sefialando que: “‘si bien el alzamiento de 1880-1881
fue duro en algunos momentos, no hubo una rebelién
formidable, sino mucho de palabras altisonantes,
parlas, temores y amenazas” (Villalobos, 1995: 206)

La interpretacién de Le6n Solis subraya, en
cambio, la gravitacién de la violencia en las rela-
ciones fronterizas, entre ellas en las relaciones entre
los propios mapuches, para estos “el limite entre la
violencia y la politica era muy tenue, especialmente
cuando cada segmento pretendia capturar el poder
para sobrevivir” (Leén Solis, 1999: 236), llegando
incluso a sostener la existencia del estado de guerra
hobbesiano: “A partir de fines de 1772, el mal cr6-
nico de la sociedad tribal, la incesante guerra del
‘hombre contra el hombre’, que describié Hobbes en
el Leviathan3, florecié con energia en los rehues al
sur del Biobio” (Leén Solis, 1999: 31)*. Dicha situa-
cién era producto del “quiebre del antiguo consenso,
que hizo posible el gobierno colonial”” (Leén Solis,
1999: 34). Un siglo después —concluida la conquista
de La Araucania por el ejército chileno—, “la regién
quedé sumergida en el caos y la anarquia” (Le6n
Solis, 2005: 23), al desmantelarse “los diferentes
mecanismos de gobernabilidad que habian hecho
posible la compleja vida fronteriza” (Leén Solis,
2005: 23). Siguiendo a este autor, se comprende
que hubo un orden en la Regién —anteriormente
negado’—, pero que fue “sacudido por una brutal
guerra étnica”, donde se desplegd sin ataduras el
“modo de ser fronterizo o afuerino”, volviéndose a
“la guerra de todos contra todos que caracterizé a
la frontera tantas veces en el pasado” (Le6n Solis,
2003: 189 y 268).

Como se puede ver, ninguno de los enfoques
proporciona una interpretacioén valida al problema
de la violencia en los dos periodos considerados.
Villalobos minimiza la importancia de la violencia
politica, viéndola solo como un fenémeno secundario,
que concluye con la invasién de La Araucania. Leén
Solis, por otro lado, tiende a exacerbar la violencia
como un fenémeno omnipresente y sostenido por
todas las partes. Se niega por tanto el papel de los

agentes e instituciones estatales en su ejercicio y
se sostiene ademads, contradictoriamente, su dismi-
nucién e incremento simultaneos.

Desde nuestro punto de vista, el problema de
la historia de la violencia politica antimapuche no
se reduce a la cuestién del mayor o menor grado en
que estd presente. De igual importancia es entender
la diversidad de formas que va adoptando a lo largo
del tiempo. Siguiendo a Garcia (1983), hablaremos
de “forma” en el sentido de Marx. La “forma” en
el pensador aleman significa un modo determinado
de constituirse las relaciones sociales, la manifes-
tacién de un contenido comun, pero expresado de
modos diversos y relacionados internamente. Asf,
la violencia se puede entender como una relacién
social sustentada en el ejercicio de la fuerza, coer-
cion fisica, material o amenaza en el uso de dicha
fuerza fisica o coercién (Keane, 1996: 65-70).
Cuanto mas desnuda sea la presencia de la fuerza,
de manera de volverse crecientemente opresiva,
menos posibilidad tiene esta de constituirse como
relacién basada en el consenso o en el convenci-
miento. De acuerdo con lo sefialado acertadamente
por Theodor Adorno y Max Horkheimer: “cuando
rigen relaciones de poder simples e inmediatas, no
existen ideologias en sentido estricto” (1956: 191);
esto es, ideas universalizables, capaces de legitimar
las relaciones sociales.

Otra limitacién inherente a la violencia politica
es que en un grado extremo conlleva la aniquilacién
fisica del adversario. Asi, llevada a su plenitud, la
puesta en practica de la violencia podria significar el
exterminio mutuo, y, por esta razon, la destruccién
de la condicién misma de la politica: la existencia
de los seres humanos (Hinkelammert, 1987). Es
posible agregar que individual o masivamente la
violencia extiende su efecto mas alla de sus victimas
directas, generando pdnico y terror entre quienes
se busca oprimir.

La violencia —en este caso, la ejercida por el
Estado o agentes paraestatales— se podria clasificar
en tres tipos principales: 1) el asesinato individual o
masivo hasta llegar al genocidio; 2) el dafio infligido
al cuerpo sin pérdida de la vida humana (las mas
diversas formas de tortura), y 3) las acciones que
ponen en peligro las condiciones de reproduccion
material del individuo o a un grupo, como el despojo
territorial, de bienes agricolas o de otros recursos
materiales (casas, herramientas, dinero, etc.). Lo
comun a estas tres formas —asi como a otras cuyo
detalle no concierne aqui— es que todas amenazan



La violencia politica estatal contra el pueblo-nacién mapuche durante la conquista tardia de La Araucania. .. 7

la posibilidad de la vida humana. Por supuesto, que
en una misma situacién pueden darse varias de estas
formas simultdneamente, del mismo modo que un
mismo individuo o grupo puede verse afectado por
uno o mds tipos de violencia a lo largo del tiempo.

La violencia politica en la conquista tardia
de La Araucania (1859-1883)

El pacto colonial suscrito entre los mapuches
de La Araucania y el imperio espafiol establecié
como limite entre ambas naciones el rio Biobio,
reconociéndose un territorio independiente po-
liticamente hasta el Toltén®. El Parlamento de
Tapihue (1825), ya durante la Republica, ratificd
la autonomia mapuche. Sin embargo, a partir de
la década de 1840 el Estado chileno comenzé a
cuestionar progresivamente dicho pacto, asumiendo
la necesidad de consolidar su presencia en todo el
pais, frente a otras naciones latinoamericanas y ante
potencias europeas.

Los sucesivos gobiernos comenzaron a idear los
medios para ocupar La Araucania, lo que fructific6 en
diversos proyectos y planes, decidiéndose finalmente
por la estrategia elaborada por el coronel Cornelio
Saavedra, en 1861; que contemplaba el avance de
la linea de frontera hasta el rio Malleco, por via de
la construccion de fuertes con el previo pago por
el terreno y el emplazamiento de poblacién chilena
entre el Biobio y el Malleco hasta controlar todo el
territorio (Bengoa, 1985; Pinto, 2002).

Desde los inicios de la ocupacién continué
la practica de parlamentar —con el apoyo de los
padres franciscanos establecidos en la region— para
acordar la proteccién del ejército chileno contra
enemigos extranjeros, la fundacion de fuertes y el
asentamiento de no mapuches dentro de territorios
ancestrales, invocando el respeto a la autonomia
indigena (Saavedra, 1870 y Foerster y Milos, 2005).
El proceso experiment6 quiebres de importancia
cuando, tanto los sectores mapuches aliados del
gobierno —principalmente, nagche’ y algunos rewe
lafkencheS— como los opuestos a la ocupacién de
La Araucania —wenteche®, pewenche'® y lafkenche—
pudieron constatar que las verdaderas intenciones
del Estado eran muy diferentes a las declaradas.
Pues se buscaba la invasién de la mayor parte del
territorio, poniéndolo a disposicién de colonos
extranjeros y nacionales.

Un aspecto importante dentro del proceso de
resistencia mapuche fue el pensamiento y accién de

uno de los lideres wenteche de la época, Magiii Wenu.
El gran lonko buscé reaccionar frente al inminente
avance de la frontera y la fragmentacién del territorio
a partir de la compra para la creacion de fuertes y
poblacién chilena en el Wallmapu —justificada por
la proteccion de los especuladores y usurpadores de
sus tierras que se venian estableciendo desde hace
décadas en La Araucania—. Por medio de misioneros
como Palavecino intent6 que el Estado dejara la
idea de ocupar el territorio a partir de los tratados
anteriormente celebrados (Marimén et al, 2006: 103).

Desde el punto de vista del ejercicio de la
violencia estatal como método de sometimiento,
podemos identificar dos momentos claramente
diferenciados: el primer periodo va desde 1861 a
1869, bajo la direccién de Cornelio Saavedra, y el
segundo desde 1869 a 1883, bajo el mando de José
Manuel Pinto, Basilio Urrutia y Gregorio Urrutia,
respectivamente. En el primero, la violencia estuvo
mas bien localizada y tuvo su origen en problemas
relativos a la propiedad de la tierra y a la usura
por chilenos y agentes del Estado. En el segundo,
se intensificé el uso de la fuerza por parte de las
tropas chilenas, afectando sembradios, viviendas,
animales y personas no combatientes.

Si bien las leyes establecieron cierta proteccién
para los mapuches, estas tuvieron en la practica
menos impacto de lo esperado, porque no frenaron
el avance de las usurpaciones, algunas de ellas rea-
lizadas por métodos violentos. Podemos reconocer
la incipiente presencia de la fuerza, principalmente
en manos de los colonos espontdneos, cuya pene-
tracién en La Araucania no era nueva, pero que
se fue acrecentado con el avance de la ocupacién
chilena. Recordemos que dicha infiltracién habia
sido el principal motivo del levantamiento de 1859,
sirviendo como el pretexto inmediato para iniciar
la conquista del territorio mapuche (Bengoa, 1985:
170; Pinto, 2002: 145) ',

Cornelio Saavedra, que conocia claramente las
enemistades entre las espacialidades territoriales de
Arauco y Malleco, dispuso emisarios con el objetivo
de presentar su plan de ocupacién a los mapuches,
expresando la necesidad de establecer plazas mili-
tares para la defensa de chilenos y mapuches frente
a los criminales de la frontera que se amparaban
entre ellos y les causaban muchos perjuicios. Esta
propuesta fue bien acogida por la mayor parte de
los grupos lafkenche y nagche'?.

En nombre del Estado, y conforme se iba pro-
duciendo el avance hacia el sur, el coronel Saavedra



8 Jorge Ivan Vergara y Héctor Mellado

fue comprando tierras a los mapuches y abriendo
espacios para fuertes, asentamientos y futuras colo-
nias extranjeras, buscando a la vez terminar con la
violencia ejercida por especuladores y estafadores
en la compra-venta de terrenos a mapuches!'3.
Era la lucha del Estado contra la violencia de los
particulares hacia los mapuches'#. Dichos terrenos
fueron siendo medidos y vendidos hasta el fin de la
ocupacién'. De acuerdo con las cifras entregadas
por Teodoro Schmidt, presidente de la Comisién
de Ingenieros —encargada de hacer las mensuras
de los terrenos de La Araucania—, en 1873, ya se
habian medido 123.700 ha, de estas solo 13.073 ha,
10,56%, fueron reconocidas (“entregadas”, segiin
Schmidt) como propiedad mapuche. El resto
habia sido rematado (37,28%) o estaba en poder
de particulares (45,66%) y de colonos nacionales
(6,46%), una distribucién claramente perjudicial
para los mapuches!®.

Los episodios de violencia ocurridos en esta
primera fase de la invasién son consecuencia de la
usura indiscriminada a fines de la década de 1850
y comienzos de la siguiente; momento en que la
legislacién chilena recién comenz6 a plantear la
necesidad de ocupar el Wallmapu. Un importante
testimonio al respecto es la carta de Mangil Wenu
al presidente del pais, Manuel Montt, de septiembre
de 1860, donde sefiala:

“En noviembre llegd otro intendente que
llaman Villalén'’, y que el dia 24 en lanoche
se aparecié en nuestras tierras trayendo
mil hombres y mostrando cafiones, y se
les dejaron caer a los mapuches, bureanos,
reinaquinos y murchenos y les robaron
todos sus animales, cuyo nimero se estima
en los nueve mil caballos, yeguas, vacas
y ganado ovejuno. Hubo quemas de casas
y se llevaron cuanto encontraron en ellas,
porque alcanzaron las familias que iban
a esconderse en los montes. Los indios
viejos y las indias que no pudieron llevar
las degollaron como perros. El mismo Salbo
hizo degollar a un indio”'8,

Al leer este texto se constata que en las usur-
paciones, robos y asesinatos existia participacion
de autoridades provinciales —incluido el propio
intendente de la provincia de Arauco— y locales
como el capitdn de infanteria y comandante de
armas de Santa Barbara, Domingo Salvo'®.

No se trataba solo de disputas en juicios por
tierras, el desplazamiento de la frontera profundi-
zaba la lucha y la accidn directa contra la sociedad
mapuche. Las tropas chilenas comenzaron a atacar
rewe aledafos a las fortificaciones, lo que causé un
cambio en el ejercicio de la guerra. Los mapuches
optaron por no enfrentar directamente al ejército,
por ello a fines del mandato de Saavedra, en 1869,
se realiz6 un parlamento para llevar a la paz el
territorio.

Al dejar Saavedra el puesto de jefe militar ese
mismo aflo, se dio inicio a la fase mas violenta de
toda la ocupacién. Nos referimos a la resistencia
a partir de la rebelién encabezada por el Lonko
Kilapan, Nidol Toki*® del Weichanmapu®', el que
enfrent6 al ejército de ocupacién comandado por
los generales Pinto y Urrutia. Entre 1869 y 1881 se
produjeron los hechos mas significativos de violencia
estatal contra mapuches durante el conflicto, con el
nuevo avance de la frontera hacia los rios Traiguén
y Cautin, respectivamente. Un testimonio temprano
lo constituye la comunicacién del intendente de
Valdivia, Epifanio del Canto, al ministro de Guerra,
en mayo de 1871, donde subraya los peligros que
suponian para la provincia:

“La pobreza a que estan reducidos los
indios araucanos®* que residen al sur del rio
Cautin, como consecuencia de la constante
persecucion que se les hace de la parte del
norte por el ejército de la linea del Malleco™,
agregando que esto ha sido la causa de que
“muchos de ellos han venido a ponerse en
contacto con los indios que habitan dentro
del territorio de esta provincia”?3.

Tal proceso se agudiz6 en los afios siguientes.
Como sefiala el general Basilio Urrutia en 1876:

Sabemos perfectamente que las tribus
arribanas han abandonado por completo
sus dominios aquende el Cautin, reple-
gandose al sur de ese rio y a los ultimos
rincones de la cordillera de los Andes. La
region subandina se halla, pues, vacante
y completamente deshabitada” (Urrutia,
1876: 7).

Uno de los primeros hechos del que podemos
dar constancia ocurrio el 12 de enero de 1869,
cuando una persona de nombre Enrique Greene pidié



La violencia politica estatal contra el pueblo-nacién mapuche durante la conquista tardia de La Araucania. .. 9

permiso al general José Manuel Pinto para reunir un
grupo con el fin de robarle animales a los pewenche
de la cordillera. La expedicién, consistente en 52
hombres, a cargo de un tal Saldias, tenia la orden de
“robar cuanto pudieren, y matar a chico y grande,
fuesen hombres o mujeres”?*. Es asi como atacé
un pequeflo rewe en Lolco, un territorio pacifico.
Saldias volvi6 con una gran cantidad de animales y
después de haber asesinado a 20 pewenches, entre
hombres, mujeres y nifios, y cautivado 3 nifios
(Bengoa, 1985: 218). Este episodio es relevante
puesto que es el inico donde vemos que fuerzas
no militares realizan una masacre de tal magnitud.

Un aflo después, el 28 de enero de 1870 —relata
Robustiniano Vera— una compaiiia de Granaderos
encontré a un grupo de mapuches robando ganado.
Los atacantes habrian dado muerte a un soldado y
a dos colonos, por lo que se les persiguié por una
legua. La situacién derivé en una lucha de arma
blanca con 11 mapuches muertos y el botin recu-
perado (Vera, 1905: 73). Se trat6 ciertamente de
una matanza, pues la unidad militar no respet6 las
prescripciones oficiales, que indicaban que debian
haberse tomado prisioneros para la realizacién de
un juicio por los delitos cometidos y no matarlos
en el acto®.

A inicios de la década siguiente los hechos de
violencia estatal contra los mapuches se multiplica-
ron, produciéndose graves y reiterados incidentes.
Veamos algunos de los mas importantes. De acuerdo
con Tomds Guevara, el 7 de mayo de 1880 en las
cercanfas de Chanco una divisién de 440 hombres
se dirigié hacia los asentamientos mapuches. Al
llegar a la ribera del rio Dumo se adelantaron 240
hombres al mando de Bonifacio Burgos, asaltando a
los rewe de Pailahueque, Nanqucheo y Pancho, donde
asesinaron a 13 personas y tomaron 15 prisioneros
y gran cantidad de animales (Guevara, 1902: 369).

El 10 de noviembre de 1881 tuvo lugar lo que
Gavilan denomina “la masacre de Temuco”, donde
3.500 mapuches asentados en la futura ciudad y
sus alrededores fueron sorprendidos por fuerzas
del Ejército, quienes los asesinaron, causando
un impacto profundo en la sociedad mapuche
por la crueldad del acto, en lo que hasta hoy se
conoce como el sector de Matanza (Gavilan, 2007:
114-115).

Un hecho similar ocurri6é en Lumaco solo dos
dias después, el 12 de noviembre de 1881, cuando
fueron asesinados 11 mapuches dentro de las celdas
del fuerte en extrafias circunstancias. Es posible

profundizar en este episodio, porque se cuenta
con una documentacién mucho mas completa que
en ningun otro caso gracias al sumario realizado
por el mismo Ejército®. Los hechos se iniciaron
cuando un soldado fue a dormir junto con los
prisioneros dentro del primer calabozo que daba
hacia la calle, y sin que lo supiesen los demads
soldados del cuartel. Durante la noche los mapu-
ches le habrian propinado un palo en la cabeza,
déndole muerte al instante. Al darse cuenta el resto
de la tropa y los oficiales, se ordend el ingreso de
soldados a las celdas, siendo fusilados tres de los
cinco mapuches, quienes se defendian con palos
de lefia y barras de la celda. Al verificar si todos
estaban muertos, se encontraron con dos mapuches
vivos, los que fueron asesinados con sus espadas
por los oficiales Roselot y Casanueva.

Unas horas mds tarde se produjo un segundo
hecho de sangre. Seglin una primera versién de
parte de los soldados, siendo casi de madrugada se
dio la alarma, pues los otros cinco presos mapuches
se habrian alzado en la celda contigua. Todos ellos
fueron fusilados por la guardia del cuartel, suman-
do once muertos. Contradiciendo esto, el fiscal
Ezequiel Villarroel, segtin su investigacion, sefialé
que estaban en una actitud de perdén y tirados en el
suelo. Mads atn, el fiscal también puso en evidencia
las incongruencias entre las declaraciones de los
militares, dejando sin efecto el primer sumario
e iniciando otro. Pese a ello, el proceso termind
aparentemente sin culpables.

Otro suceso importante ocurri6 el 13 de di-
ciembre de 1882 en Alto Biobio. Por orden de los
mayordomos de la Hacienda San Ignacio, un grupo de
militares maté a diecinueve personas —entre mujeres
y niflos— y quemaron sus cuerpos. Posteriormente
asesinaron a diez hombres que estaban bajo el mando
del cacique de Lonquimay. El sumario realizado
para esclarecer los hechos revel6 que habian dado
muerte a otros siete mapuches antes, lanzandolos al
rio para esconder el crimen, contabilizando treinta
y seis muertos (Guevara, 1902: 469-470).

Segtn lo visto, la segunda parte del proceso
de ocupacién de La Araucania se caracterizd por
la presencia de formas de violencia propias de una
guerra sucia, en la que el asesinato de personas
inocentes o apresadas sin resistencia se volvié un
hecho comin. Un punto de relevancia es la falta
de enjuiciamiento a los responsables en todos los
casos relatados; atin mas, en Lumaco y Alto Biobio
donde si hubo juicios, no arrojaron culpables. Al



10 Jorge Ivan Vergara y Héctor Mellado

comparar ambas fases se puede concluir que, bajo
la comandancia de Saavedra, no se registr6é ningin
hecho de violencia de la magnitud o similar a los
realizados durante las comandancias de Pinto y de
los Urrutia. Los hechos ocurridos durante su co-
mandancia estuvieron relacionados con problemas
de propiedad de la tierra, dados entre mapuches y
colonos por los limites que involucraban usura o
estafa, pero siempre en el plano local. En cambio,
en la segunda fase encontramos una violencia mas
generalizada por parte de los militares: la matanza
de prisioneros, de rewe y de grupos de mapuches sin
mediar enfrentamiento previo, ademas de la practica
sistemadtica de destruccién de casas y cultivos, de
robo de animales y aun de asesinatos de nifios.

La violencia bajo la radicacion (1884-1929)

El proceso de radicacién no significé el fin de
la violencia politica estatal contra los mapuches.
Mas atin, adquiri6 nuevos contornos con la entrada
de colonos chilenos y extranjeros, muchas veces
apoyados por la policia (Carabineros o Gendarmes
de la Colonia). Principalmente se acrecentaron
las acciones de fuerza destinadas a apropiarse de
terrenos mapuches. El presidente de la Sociedad
Caupolican Defensora de La Araucania, Manuel
Antonio Neculman, sefiala al respecto:

El procedimiento de que se valen los parti-
culares para apoderarse de los intereses de
los indigenas es lo mds ilegal y condenado
por las leyes de nuestro pais. El indigena
no tiene ninguna garantia en su hogar ni en
su vida, en todo momento se ve expuesto
a ser arrebatado de su domicilio que es
inviolable, segtin la Constitucién Politica
del Estado, por hechos que muchas veces
pueden ser fingidos y que solo tienen como
objeto apoderarse de los intereses de los
indigenas, cuyos hechos son numerosos”?’.

Neculman denuncia al intendente de Cautin lo
ocurrido con dos mapuches del sector de Quepe,
Yane Filuche y su sobrino Curiqueo, a cuya vivienda
habia llegado un grupo encabezado por un agricul-
tor, José del Carmen Sepulveda, mds otra persona
y tres carabineros. Estos dltimos habian procedido
a amarrarlos y azotarlos, para después llevarse a
Curiqueo al domicilio de Sepilveda. Alli lo man-
tuvieron “colgado en un roble, atormentandosele a

golpes y que declarase quién era el autor del robo
de un animal que decia Sepilveda le habia sido
hurtado y como dijera que nada sabia fue sumer-
gido en el estero donde se le sacé sin sentido”?®,
Mientras Filuche fue dejado libre al dia siguiente
por intermediacién de un tercer mapuche, Curiqueo
fue llevado al fundo de Nicanor Hidalgo, “donde
permanecié detenido por cuatro dias, haciéndosele
alojar en un cepo sin tener con qué cubrirse, sin
atender la inclemencia del tiempo, ni su ancianidad,
(setenta afios), y que por fin se le dejé en libertad
el domingo del presente”?®. Neculmén agrega que:

Estos hechos contra los indigenas, sefior
Intendente, son frecuentes, basta con que
cualquier particular se presente denunciando
un robo o hurto para que se arranque de su
hogar al primer indigena que aquel indique
y que siempre tiene que ser uno que tenga a
lo menos una yunta de bueyes y someterlo
alos mds crueles tormentos hasta arrancarle
un convenio en que se declare culpable’.

El capitan a cargo del Escuadrén de Carabineros
desmiente la denuncia anterior, tildandola de ‘“‘anto-
jadizay falaz”. Adjunta el informe del juez de letras,
quien también descalifica las acusaciones de tortura
como “‘una imputacién tan antojadiza como falsa
y que solo existe en la mente de malos individuos
para desprestigiar a los carabineros, inducidos a
esto por tinterillos de mala lengua que explotan a
la gente ignorante haciéndola incurrir en falsedades
para lucrar con ellos™3!. Como queda en evidencia,
existia una complicidad abierta entre la policia, los
colonos y la justicia, que impedia poner fin a los
multiples y reiterados actos de violencia contra los
mapuches, generalmente para despojarlos de sus
bienes y tierras.

También se pone de manifiesto que, consumada
la derrota militar y politica mapuche, la disputa
por tierras habia adquirido una nueva dimension.
En efecto, las dos principales formas de violencia
relacionadas con ellas en el periodo de la radicacién
fueron: 1) el despojo legal —realizado por el Estado
por medio de sus agentes civiles y militares—y 2)
el despojo ilegal, llevado a cabo principalmente por
colonos chilenos y extranjeros recién establecidos
en los lindes de los nuevos terrenos mapuches for-
mados por los Titulos de Merced y que abarcaban
una muy pequefia extensioén de su antiguo territorio
(6% aprox.).



La violencia politica estatal contra el pueblo-nacién mapuche durante la conquista tardia de La Araucania. .. 11

Debe recordarse siempre que la radicacién no
podia tener efecto si los mapuches no se encontraban
en posesion de los terrenos, por lo que las tierras
que fueron adquiridas o expoliadas a ellos con
anterioridad no podian ser objeto de la accién de la
Comisién Radicadora. El presidente de la Comisién
Radicadora, Leoncio Rivera, en su Informe Anual
correspondiente al afio 1911-1912, explica que:

El servicio en la parte austral del territorio
indigena va siendo cada dia mas engorroso
a causa de los diversos sistemas puestos en
préactica para el acaparamiento de las tierras
de indigenas; i me cabe repetir hoy, que
si no se dictan disposiciones especiales,
protectoras de la propiedad, o de mayor
eficacia para la labor de los Protectores de
Indigenas, encontraremos cada dia mayores
dificultades, i concluiremos por quedar del
todo paralizados por falta de campo para
ejercitar nuestra accion: pues, ya casi no
hay terreno pretendido por indigenas que
no se halle en discusion con particulares,
con derechos mds o menos acentuados
de posesion o dominio. Para radicar en
condiciones de servicio expedito i eficaz,
es preciso primero reivindicar’? (desta-
cado mios)

En efecto, los principales problemas de la nueva
configuracién de La Araucania guardaban relacién
con demandas por parte de gente mapuche al Estado
o personas de relevancia politico-nacional respecto
de despojos de tierras y violencia, muy vinculadas
entre si. Por ejemplo, en 1891 el lonko Pedro Kayupi
se dirigi6 al superior de la Orden Franciscana para
que intercediera en el inminente remate de las
tierras de las comunidades de Coyinco y Chanco,
que comprendian 150 familias en el departamento
de Nueva Imperial. Este solicité6 que, ademads de
cancelar los remates, se le otorgase un titulo de
dominio por las tierras (Pavéz, 2008: 794-795).

Al despojo de tierras de parte del Estado y de
los colonos se afiadié luego un nuevo elemento: el
uso de la fuerza publica para defender las tierras
ya usurpadas y de esa manera controlar todo el te-
rritorio ocupado. En noviembre de 1896, a nombre
de su familia y de “muchos y prestigiosos caciques
de La Araucania”, Esteban Romero escribié una
carta al Presidente de la época, Federico Errazuriz,
donde relata el despojo sufrido por él y numerosas

familias que pertenecieron a su reduccién. En un
pasaje significativo sefiala que:

Las autoridades en representacién del Estado
i anombre de la Ley, cooperan al despojo
que nos hacen los especuladores de tierras
y animales en la frontera, obligdndonos a
abandonar lo que tanto amamos i en que
hemos vivido con nuestros padres, en la
que sus restos descansan, con la que hemos
alimentado a nuestros hijos i regado nuestra
sangre. .. A nosotros se nos martiriza i trata
de esterminar, de todos modos. Las policias
rurales nos vejan i quitan nuestros caballos i
se nos hace responsables de cualquier robo
que en la frontera se ejecute; se nos arrastra
ala cdrcel i allf se nos maltrata cruelmente
i tenemos que sufrir el hambre i morir, de
pena i est[enuacion]”?3,

Un caso igualmente dramatico al respecto fue
el de la comunidad Juan Pinchuleo, de Quepe, en
abril de 1913. Dicha comunidad pidi6 y obtuvo
del Estado las hijuelas 154, 155, 156 y 157, pero
el agricultor Francisco Tejeda compro también tres
de las cuatro hijuelas (155, 156 y 157) a Carlos
Concha Subercaseaux, avecindado en Santiago, en
la suma de $ 5.500. El problema llegé a Tribunales
y durante largo tiempo no hubo sentencia, ya que
en el momento en que las autoridades quisieron
levantar los planos de las tierras en litigio, unos
60 comuneros resistieron las operaciones. E1 17 de
marzo de 1917 fueron expulsados por carabineros con
una violencia desmedida, particularmente hacia las
mujeres de la comunidad (Pinto, 2015a: 60-62). En
una presentacién hecha por la Sociedad Caupolican
al Inspector General de Colonizacién y Emigracion
se responsabiliza a la Comisién Radicadora de
Indigenas, que habia declarado fiscales los terrenos,
haciendo prevalecer sus intereses “sobre los mas
justos derechos de nuestra raza’*.

Por otro lado, desde inicios del siglo XX los
mapuches comenzaron a reorganizarse para idear
nuevos mecanismos de lucha y revitalizar los
antiguos, visibilizando y enfrentando la violencia
ejercida en su contra. El hito mds significativo y
presente en la memoria mapuche del presente ha sido
el parlamento de Coz-Coz, Panguipulli, en 1907,
que tuvo dos peculiaridades. La primera es que se
recurrid a una institucién propia del pueblo mapu-
che para unirse y reflexionar frente a la violencia



12 Jorge Ivan Vergara y Héctor Mellado

y el despojo que los afectaban y la segunda es que
a dicho mecanismo ancestral se sumaron nuevos
elementos como fue la presencia de un periodista
que plasmo en El Diario Ilustrado todo lo que pudo
anotar y recordar (Diaz Mesa, 1907).

De acuerdo con los testimonios mapuches, la
costumbre de utilizar un notario para manipular
contratos siguié durante el proceso de radicacidn,
pues asi se les engafiaba para apropiarse de una parte
importante o de la totalidad de 1a reduccién. El robo de
animales fue también frecuente durante la ocupacién
y en el periodo de radicacién se profundizé atin mas.
Las compaiifas ganaderas y los nuevos duefios del
territorio crearon cuadrillas especializadas para el
robo de animales. El mecanismo era simple: llegar
a un territorio mapuche y robar durante la noche o
esperando que nadie se encontrase, de no ser asi se
intimidaba y violentaba a los moradores. Otro modo
usual era emborracharlos y entregarles migajas por
sus animales y terrenos, dejandolos en la indefension.
Asimismo, era muy comun incriminarlos falsamente
de acciones de robo, para luego tomar acciones en
su contra: azotes, detenciones, rapto con violencia y
tortura para lograr la venta o la huida a los territorios
colindantes (Diaz Mesa, 1907: 238-242).

Otro mecanismo atin mds violento fueron los
asesinatos. En el Parlamento se refirieron los casos
de Nieves Ayfiamco, mandada a asesinar por Joaquin
Mera® y de la Compafifa San Martin, empresa de
colonizacién que se aduefi6 del lago Panguipulli,
destruyendo toda embarcacién mapuche que circulara
por €l y responsable también de los asesinatos de
Mariano Millanguir y de su hijo Manuel, por los
que no respondieron ante la justicia (Diaz Mesa,
1907: 246-252; Fraunhiusl, 1904-1924: 326-327).
Solo unos meses después de realizada la junta en
Coz-Coz, tuvo lugar en Panguipulli otro nuevo
asesinato contra un mapuche. Asf es como el padre
Sigisfredo estampé en su diario el acontecimiento:

“El 24 de junio fue encontrado en el estero
de Coz-Coz el cadaver del anciano indigena
Neculpan. Segtin las demostraciones del
cadaver, el indio habfa sido estrangulado
y después echado al estero.

“Al principio se creyé que el hechor del
crimen seria José€ Calipan. Unos 10 indios
lo trajeron a la misién. Interrogado por m{
declar6 que no era €l quien habia cometido
el crimen sino Rosario Sanhueza, inquilino
de Joaquin Mera, y Adolfo Jaramillo declard

haber visto salir de la tomadura de Isidoro
Jaramillo a Neculpan, haber presenciado
que Sanhueza y Jaramillo le seguian, lo
echaban al suelo, lo estrangulaban y lo
botaban al estero.

“Los [mal]hechores fueron llevados a
Valdivia y estuvieron 6 meses en la cércel.
Como los dolientes no merecieron mejorarse
de pruebas, Sanhueza y Jaramillo fueron
absueltos y puestos en libertad.

“Joaquin Mera se encargé de la casa y
del terreno del indio. La casa la quemé
y el terreno lo cercé” (Fraunhausl, 1904-
1924: 330)

Ademads de la impunidad en que quedo6 el crimen,
Ilama la atencién que uno de sus instigadores o, al
menos, complice, se apoderase de las tierras del
asesinado.

Por otro lado, en muchos casos, la misma
policia aparecia involucrada, como lo ilustra la de-
nuncia hecha en julio de 1912 por Manuel Antonio
Neculman, presidente de la Sociedad Caupolican, al
intendente de la provincia de Cautin, donde solicita
investigar la muerte de Juan Marileo en un cuartel
de Chol-Chol, “causada por los golpes y heridas
recibidas de los carabineros” y luego de ser traido
con un lazo al cuello?. El juez de subdelegacién
respectivo sefiala que no le corresponde investigar
su muerte, porque Marileo no presentaba lesiones
y que, ademds, segtin los testimonios de sus com-
pafieros de celda, habia muerto de frio a causa de
la falta de cobijas.

Ademas de los senalados, existieron también
otros tipos de violencia que no tenfan necesariamente
que ver con la disputa de tierras o el despojo y que
dan cuenta de que la violencia comprendié todos
los ambitos de la vida (Cf. Le6n-Solis, 2003 y 2005
y Pinto, 2015a y 2015d). En efecto, el estableci-
miento de las nuevas urbes en la frontera dio lugar
a numerosos abusos. José Miguel Varela, relata
en su autobiografia lo insegura que era la ciudad
de Temuco debido a los bandidos que asechaban
constantemente a chilenos y mapuches:

“Cuando los mapuches no tenfan dinero
para comprar alcohol, nunca faltaba el
sinvergiienza que les pasaba unas pocas
monedas a cambio de animales, tejidos,
provisiones y hasta sus tierras, para ello
contaban con los solicitos servicios de un



La violencia politica estatal contra el pueblo-nacién mapuche durante la conquista tardia de La Araucania. .. 13

transfuga que oficiaba como notario, que
atendia las veinticuatro horas del dia, de
lunes a domingo” (Varela, 2015: 313)

Otro hecho muy emblemadtico ocurrié en 1913,
la denominada “marcacion Painemal”, un evento
repudiado masivamente por la comunidad mapuche
por el grado de violencia que revisti6. El acto de
marcar a un mapuche por parte de un colono que lo
acusaba sin evidencia de un robo, revel? la profun-
da desigualdad e injusticia presente entre colonos
europeos y mapuches. La repercusion fue tal que la
Sociedad Caupolicdn convoc6 a una manifestacion
en Nueva Imperial, a la que asistieron mas de tres
mil mapuches para repudiar el hecho y dejar en claro
que no se podia dejar en la impunidad ningtn otro
acto de violencia contra su pueblo’®,

Conclusiones

Descritos algunos de los hechos mds relevantes
de violencia politica estatal en cada periodo —inva-
sién y radicacidn, respectivamente—, buscaremos
hacer una comparacién entre ellos, de manera
que sea posible dar cuenta tanto de los aspectos
comunes como de las diferencias. De acuerdo con
lo visto, en ambos periodos la violencia jugé un
papel muy importante, incluso central, en debilitar
la resistencia mapuche. Podemos destacar cuatro
aspectos relacionados con la violencia en ambos
procesos: los sujetos histdricos, el tipo de violencia,
el rol de Estado y, secundariamente, las acciones
de defensa mapuches.

Los sujetos histéricos que ejercen la violencia
cambian en cada periodo. En el proceso de invasion,
en primer lugar, fueron responsables las Fuerzas
Armadas —incluidos el ejército y la armada—, en
segundo lugar, la Guardia Civica. Estos agentes
llevaron a cabo la ocupacién de La Araucania y
realizaron los principales actos de violencia. Los
soldados victoriosos de la Guerra del Pacifico en
contra de Pert y Bolivia realizaron el dltimo avance de
Temuco a Villarrica, esperanzados en obtener alguna
ganancia de dicha empresa, de la que finalmente no
obtuvieron nada. Decepcionados del gobierno chileno,
vieron una solucién a su pobreza obteniendo trozos
de tierra y bienes del territorio mapuche. Durante el
proceso de radicacion, adquiri6 gran relevancia la
figura de la policia, cuya tarea era el resguardo de
las nuevas poblaciones, pero que cometié numerosos
abusos contra los mapuches. Sin embargo, fueron los

colonos extranjeros y nacionales quienes asumieron
el protagonismo de la violencia antiindigena, del
asesinato de personas mapuches y del robo de sus
tierras, bienes y animales. La negligencia —cuando
no la complicidad de las instituciones estatales—,
en la administracién de la justicia y garantizar la
seguridad de la poblacién, permitieron la ocurrencia
y reiteracion de estas situaciones.

En cuanto al tipo de violencia, también se
pueden constatar importantes diferencias. Durante
la conquista de La Araucania, el ejército perpetrd
acciones violentas para debilitar a la poblacién
mapuche que, en la actualidad, se considerarian
graves violaciones a los derechos humanos. Se
sucedieron varias matanzas, entre las que podemos
sefialar las de Lolco (1869), Lumaco (1881) y Alto
Biobio (1882). En efecto, a partir de la llegada a
la comandancia de José Manuel Pinto (1869) a la
frontera, el enfrentamiento se transformé en una
guerra sucia, con los soldados chilenos quemando
siembras, robando animales, destruyendo casas y
provocando terror en la poblacién mapuche, cuya
resistencia militar se vio cada vez mds disminuida.
En cambio, durante el periodo de la radicacién pre-
domind la violencia de los colonos para apoderarse
de las tierras y bienes mapuches, recurriendo tanto
al engafio como a la fuerza. Lo mds recurrente no
fueron las matanzas, sino los asesinatos a propie-
tarios mapuches.

El tercer aspecto a considerar dice relacién con
el rol del Estado en ambos procesos. Respecto de la
conquista tardia de La Araucania, dicho papel en la
generacion de la violencia fue muy activo. Por medio
de sus leyes establecid las bases para dar aparente
legalidad a la invasion, la que fue emprendida no
solo con negociaciones y diplomacia —sobre todo
durante el mando de Cornelio Saavedra—, sino tam-
bién por la via militar, muy a menudo sobrepasando
la propia legislacién vigente, como fue el caso de
las masacres antes mencionadas. En el caso de la
Radicacién, y como hemos sefialado, la violencia
fue principalmente ejercida por los colonos, que
en la medida de que eran objeto privilegiado de la
proteccidn estatal, cumplian la funcién de agentes
paraestatales. Por tanto, la ausencia del Estado es
aparente, ya que no solo no previ6 los resultados de
una politica de colonizacién extranjera completa-
mente excluyente de los mapuches y aun de muchos
chilenos pobres, victimas también de la violencia3®,
sino que no sanciond los abusos cometidos por parte
de los colonos, ni de la fuerza policial.



14 Jorge Ivan Vergara y Héctor Mellado

El dltimo problema a abordar es la defensa
ejercida por los mapuches. Durante el proceso de
invasion, iniciado con la expoliacién legal e ilegal de
la propiedad mapuche en el norte del Ngulumapu, la
defensa del territorio se dio originariamente mediante
negociaciones y demandas a los jefes militares y
autoridades politicas. Con el cambio de mando en la
Comandancia del Ejército y la guerra sucia puesta en
préctica por las FF.AA., los mapuches se enfocaron
en la defensa del territorio que no estaba ocupado
parala época (1870 — Malleco). Se realizaron Trawun
(juntas) para reorganizar las fuerzas que estaban bajo
la frontera. En ellas se dio a conocer el Toki general
del ejército mapuche, Kilapan, hijo de Magifi Wenu,
quien ejerci6 el mando hasta las postrimerias de la
conquista de La Araucania.

A su vez, bajo la radicacion, la sociedad mapuche
re-articul6 sus fuerzas, generando nuevas formas
de organizacién y lucha. Desde 1900 las organiza-
ciones mapuches mas importantes de las primeras
décadas del siglo XX, la Sociedad Caupolican y la

Federacién Araucana, fueron la mayor expresion
de este cambio (Foerster y Montecino, 1988).
Asimismo, se establecieron vinculos con la FOCH,
Federaciones de Estudiantes y partidos politicos,
buscando canalizar u obtener apoyo a sus demandas.
Predominaron las alianzas con la izquierda y los
sectores populares, pero también hubo relaciones
con la Iglesia catdlica, el Partido Conservador y
sectores liberales.

Finalmente, es interesante sefialar que, si bien
hacia la década de 1930, consumada ya la radicacién,
los hechos violentos tendieron a disminuir, no se
puede desconocer que la violencia estatal y para-
estatal se mantuvo latente, para resurgir con fuerza
frente a acontecimientos como el levantamiento de
Ranquil, en 1934, donde numerosos mapuches y
colonos chilenos fueron asesinados; y cobro ribetes
altamente represivos después del golpe militar de
1973, renaciendo nuevamente a fines de los afios
1990, con la represion policial de las comunidades
mapuches mads activas politicamente.

Referencias Citadas

Adorno, Theodor W. y Horkheimer, Max
1956 “Laideologia”, en: La sociedad. Lecciones de socio-
logia, Ed. Proteo, Buenos Aires, 1969, pp. 183-205.
Ancan, José
2008 “Prélogo. Las miiltiples caras del engafio”, en: Cronica
militar de la conquista y pacificacion de la Araucania desde
el aito 1859 hasta su completa incorporacion al territorio
nacional, Navarro, Leandro, Pehuén Editores, Santiago,
pp. 15-23.
Anuario Estadistico
1870 Anuario Estadistico de la Repiiblica de Chile corres-
pondientes a los aiios de 1868 i 1869, Imprenta Nacional,
Santiago.
Arendt, Hanna
1969-1970 “Sobre la violencia”, en: [dem, Crisis de la
repliblica, Taurus, Madrid, 1998, pp. 109-200.
Bengoa, José
1985 Historia del pueblo mapuche, Eds. SUR, Santiago, 2da
Ed. 1987.
Bengoa, José
2007 El tratado de Quilin, Catalonia, Santiago.
Berger, Luis
2014 “La matanza de colonos nacionales de Loncoche (1910)”,
en: Revista Austral de Ciencias Sociales 27, pp. 71-102.
Contreras Painemal, Carlos
2010 Los Tratados celebrados por los Mapuches con la
Corona
Espaiiola, la Repiiblica de Chile y la Repiiblica de Argentina,
Tesis de Doctorado en Altamerikanistik, Universidad Libre
de Berlin (versioén disponible en sitio web: http://www.

archivochile.com/carril_c/cc2013/cc_2013_00009.pdf,
visitado 1.9.2017).
Diaz Meza, Aurelio

1907 “Enla Araucania. Breve relacion del dltimo Parlamento
araucano de Coz-Coz en 18 de enero de 19077, en: En la
Araucania. El padre Sigifredo de Frauenhdusly el Parlamento
mapuche de Coz-Coz de 1907, Carmen Arellano et al (eds.),
Vervuert, Madrid y Francfort del Meno, 2006, pp. 195-264.

Foerster, Rolf

1993 Introduccion a la religiosidad mapuche, Ed. Universitaria,

Santiago, 2da. Ed. 1995.
Foerster, Rolf

1996 “La propiedad huilliche en los Llanos de Valdivia y
Rio Bueno”, en: La propiedad huilliche en la provincia de
Valdivia, Vergara, Jorge Ivan; Mascarefio, Aldo y Foerster,
Rolf, CONADI, Santiago, pp. 243-371.

Foerster, Rolf y Milos, Diego

2005 Pacificacion de la Araucania: correspondencia del P.
Buenaventura Ortega (segunda parte), Publicaciones del
Archivo Franciscano, Santiago.

Fraunhdusl, Sigifredo de P.

1904-1924 “Cronica de la Misién de San Sebastian de
Panguipulli”, en: En la Araucania. El padre Sigifredo de
Frauenhdiusl'y el Parlamento mapuche de Coz-Coz de 1907,
Carmen Arellano et al (eds.), Vervuert, Madrid — Francfort
del Meno, 2006, pp. 297-382.

Garcia, José Fernando

1983 Explicacion dialéctica y explicacion positivista en
ciencias sociales, FLACSO-Chile, Contribuciones N°15,
Santiago.



La violencia politica estatal contra el pueblo-nacién mapuche durante la conquista tardia de La Araucania. .. 15

Gavilén, Victor
2007 La Nacion Mapuche = Puelmapu ka Gulumapu, Ed.
Ayun, Santiago.
Guevara, Tomas
1902 Historia de la civilizacion de la Araucania. Tomo II1.
Los araucanos i la repuiblica, Imprenta Barcelona, Santiago.
Hinkelammert, Franz
1987 “El concepto de lo politico segtin Carl Schmitt”, en:
idem, Democracia y totalitarismo, Amerindia, Santiago,
pp- 211-228.
Hobbes, Thomas
1651 Leviathan, Oxford University Press, Oxford-Nueva
York, 1998.
Keane, John
1996 On violence, Polity Press, Londres.
Ledn Solis, Leonardo
1990 Maloguerosy conchavadores en Araucania 'y las Pampas,
1700-1800, Ediciones Universidad de La Frontera, Serie
Quinto Centenario, Temuco.
Leén Solis, Leonardo
1992 “El pacto colonial hispano-araucano y el parlamento
de 16927, en: Niitram VIII (30), Santiago, pp. 27-53.
Ledn-Solis, Leonardo
1993 El parlamento de Tapihue, Eds. Rehue, Santiago.
Leon Solis, Leonardo
1999 Apogeo y ocaso del Toqui Ayllapangui de Malleco,
Chile. 1769-1776, DIBAM, Santiago.
Leodn Solis, Leonardo
2003 “Violencia inter-étnica en la Araucania, 1880-1900”, en:
Araucania: la frontera mestiza, Siglo XIX, Le6n, Leonardo
et al, Ediciones Universidad Catdlica Cardenal Radl Silva
Henriquez, Santiago, pp. 181-286.
Ledn-Solis, Leonardo
2005 Araucania: la violencia mestiza y el mito de la
“Pacificacion”, 1880-1900, Universidad Arcis, Santiago.
Mariman, Pablo
2006 “Los mapuches antes de la conquista militar chileno-
argentina”, en: ;...Escucha, Winka...! LOM Ediciones,
Santiago, pp. 53-127.
Navarro, Leandro
1909 Crénica militar de la conquista y pacificacion de la
Araucania desde el aiio 1859 hasta su completa incorporacion
al territorio nacional, Pehuén Editores, Santiago, 2008.
Pavéz, Jorge (Comp.)
2008 Cartas Mapuches. Siglo XIX, Ediciones Colibri & Ocho
libros.
Pinto, Jorge
2002 La formacion del Estado y la nacion y el pueblo ma-
puche, DIBAM, Santiago, 2da. Ed. Revisada.

Pinto, Jorge
2015a “Los origenes del conflicto Estado-pueblo mapuche
en el siglo XX, en: Conflictos étnicos, sociales 'y econo-
micos. Araucania, 1900-2014, Pinto, Jorge (Ed.), Pehuén,
Santiago, pp. 49-90.
Pinto, Jorge (Ed.)
2015b Conflictos étnicos, sociales y econdmicos. Araucania,
1900-2014, Pehuén, Santiago.
Pinto, Jorge
2015¢ “Colonos, ocupantes nacionales, campesinos y obre-
ros de La Araucania, 1900-1973”, en: Conflictos étnicos,
sociales'y economicos. Araucania, 1900-2014, Pinto, Jorge
(Ed.), Pehuén, Santiago, pp. 91-135.
Pinto, Jorge
2015d “El bandolerismo en la Frontera, 1880-1929”, en:
Conflictos fronterizos en la Araucania, Ediciones Universidad
de La Frontera, Temuco, pp. 105-127.
Riquelme, Patricio et al. (Comps.)
2008 Archivos locales de las grandes familias Mapuches de
Malleco en el siglo XIX, sin editorial, Temuco.
Saavedra, Cornelio
1870 Documentos relativos a la ocupacion de Arauco, Camara
Chilena de la Construccién, Santiago, 2008.
Torrealba Zenteno, Agustin
1907 Tierras del Estado i radicacion de indigenas, Imprenta,
Litograffa y Encuadernacién Barcelona, Santiago.
Urrutia, Basilio
1876 “Memoria del Jeneral en Jefe del Ejército del Sur”, en:
Memoria del Ministerio de Guerra 'y Marina, Imprenta de
la Libreria de El Mercurio, Santiago, pp. 5-10.
Varela, José Miguel
2015 Un veterano de tres guerras, Editorial Academia de
Historia Militar, Santiago de Chile.
Vera, Robustiniano
1905 La pacificacion de Arauco, Imprenta El Debate, Santiago.
Version digitalizada (http://www.memoriachilena.cl/602/
w3-propertyvalue-127682.html).
Villalobos, Sergio
1982 “Tres siglos y medio de vida fronteriza”, en: Relaciones
fronterizas en La Araucania, Villalobos, Sergio et al, Ediciones
Universidad Catdlica de Chile, Santiago, pp. 9-64.
Villalobos, Sergio
1984 “Resefia de Arturo Leiva, El primer avance a la Araucania.
Angol, 1862, Universidad de La Frontera, Temuco, 1984”,
en: Historia N° 20, Santiago, pp. 519-523.
Villalobos, Sergio
1995 Vida fronteriza en La Araucania, Editorial Andrés
Bello, Santiago.

Notas

Que comprende aproximadamente las regiones VIII a X
de Chile, entre los rios Biobio y Toltén.

En otra parte senala: “Existe una vida fronteriza con
relaciones miltiples e intensas, caracteristica de las dreas
de contacto apacibles, donde el choque violento es solo
esporddico” (Villalobos, 1984: 521).

“The war of every man against every man” (Leviathan,
Cap. 13, 13: 85).

En un trabajo anterior habia seiialado lo contrario: “A fines
del siglo XVIII, los aspectos violentos parecian perder
terreno en la Araucania histdrica, ante el avance disolvente
de un nuevo estilo de vida marcado por nuevos habitos



16

Jorge Ivan Vergara y Héctor Mellado

de consumo y de relaciones politicas” (Ledn Solis, 1990:
225).

En las postrimerias del siglo X VIII: “El universo humano
que floreci6 en las fronteras fue pintoresco y violento...
La sociedad europea y la tribal se unian en una danza de
solidaridad de marginados, embriagados en el goce de una
libertad irrestricta” (Ledn Solis, 1990: 215).

Al respecto, véase, entre otros: Bengoa (2007); Contreras
Painemal (2010); Ledn Solis (1992 y 1993) y Mariman
(2006: 77-81).

Nagche: gente de los territorios abajinos a la cordillera de
Nahuelbuta (Angol, Los Sauces, etc.).

Unidad territorial basica mapuche, en la actualidad se les
conoce como Lof Lafkenche: gente de los territorios junto
al mar (Arauco, Carfiete, Tirda, etc.).

Wenteche: habitantes de la zona central de la actual Regién
de La Araucania (Lautaro, Collipulli, Lumaco, etc.).
Pewenche: gente de los territorios en la cordillera de los
Andes (Alto Biobio, Lonquimay, Llaima, etc.).

El alzamiento coincidi6 con la guerra civil entre federa-
listas y centralistas, donde los mapuches establecieron
alianzas con ambos bandos (Marimén, 2006: 102; Pinto,
2002: 144). En cambio, para Bengoa (1985: 168): “La
revolucién del 59 provocé un alzamiento casi general de
los mapuches. Con excepcion de las agrupaciones costinas
del sur, muy ligadas a Valdivia, y las agrupaciones de Choll
Choll y Purén (Cofioepdn y Catrileo), todas las demds se
sublevaron, impulsadas basicamente por dos factores:
el avance en el norte de la frontera del Biobio, y por el
sur, la presencia de los colonos alemanes. Los boroanos,
por lo general fuera de la alianza arribana [wenteche], se
integraron al levantamiento, y también lo hicieron muchos
grupos abajinos [nagche] dirigidos por el cacique Domingo
Melin”.

“El arma diplomatica fue utilizada por Saavedra con singular
maestria, realizando numerosos parlamentos y sabiendo
utilizar el engaro, el halago, y ciertamente, la division
interna entre los mapuches” (Bengoa, 1985: 175).
Saavedra, Cornelio, “Memoria de 1868. Establecimiento
de la linea del Malleco”, reproducido en Saavedra (1870:
98-103).

Como sefiala Bengoa (1985: 175): “Saavedra se oponia al
despojo total de los indigenas, consecuencia casi cierta del
sistema de colonizacién espontdnea, el cual, opinaba, no
era bueno para nadie”. En cambio, agrega, “hubo sectores
militares —como José Manuel Pinto, que reemplazé a
Saavedra— quienes abogaron directamente por el exterminio
de los mapuches como unica solucién a la ocupacién de
la Araucania”.

“Con el avance de la linea de fuertes del Biobio al Malleco,
en 1868, adquiri6 el Fisco, por medio de escrituras de
compraventa, extensos terrenos baldios, antes ocupados
por indigenas, cuya mensura y enajenacion se llevé a cabo
en los afios 1868 a 1881. Hasta este tiempo intervinieron
en cuestiones y para determinar la merced de indigenas,
el Protector de Indigenas, el Sr. Intendente de la Provincia
y (el) Juez de Letras” (Teodoro Schmidt, Memoria de la
Comisién de Ingenieros correspondiente al afio de 1890,
Temuco, 27 de mayo de 1891, 10 fojas sin numeracion, en:
Archivo Nacional, Archivo de la Intendencia de Cautin,
Vol. 50 Asignaciones de terrenos, 1891-1892).

16

20

21

22
23

24

25

26

27

28

29

Teodoro Schmidt, Memoria de la Comision de Ingenieros
correspondiente al aio de 1890, Temuco, 27 de mayo de
1891, 10 fojas sin numeracién, en: Archivo Nacional,
Archivo de la Intendencia de Cautin, Vol. 50.

Debe tratarse del coronel Vicente Villalon, intendente de
la provincia de Arauco entre el 19 de noviembre y el 30
de diciembre de 1859 (Anuario Estadistico, 1870: 249).
Mangil Wenu, “Carta al Presidente de la Republica de Chile,
Manuel Montt, Mapu, septiembre, 21 de 1860”, recopilada
por Jorge Pavéz (2008: 321). Publicada originalmente en:
EIl Mercurio, Valparaiso, 13 de mayo de 1861.
“Domingo Salvo”, (sitio web) Santa Bdrbara-Bio-Bio
http://santabarbarabiobio.blogspot.cl/2009/02/domingo-
salvo.html. Consultado el 4 de agosto de 2016. En la
expedicién de fines de 1859, la tropa de Domingo Salvo
estaba compuesta por cerca de 400 milicianos de caballeria
“conocidos generalmente con el nombre de lleulles, [que]
iban por su propia cuenta, sin mds incentivo que el saqueo
que pudieran efectuar entre los indios bien poco armados
con armas de fuego, y los mds con picas y laques” (Navarro,
1907: 45). Navarro sostiene que Salvo era “el hombre mas
versado que habia en conocimientos y costumbres de los
indios por la larga permanencia que tuvo entre ellos du-
rante el periodo de Benavides y los Pincheiras”. Citando
a Horacio Lara, afirma que “era tan terrible el nombre de
Salvo entre los indios que lo consideraban un ser extraio
y supersticioso”, siendo capaz de infundir temor ante la
sola mencion de su nombre (Navarro, 1907: 39 y 32).
Nidol Toki: comandante principal de las fuerzas militares
mapuches.

Weichan: Ir a la guerra; Mapu: Tierra/Territorio.
Weichanmapu: Tierras/Territorios en guerra.
Denominacion hispano-chilena para referirse a los mapuches.
Carta del intendente de Valdivia, Epifanio del Canto, al
ministro de Guerra, Francisco Echaurren, 20 de mayo de
1871, en: Archivo Nacional, Ministerio de Guerra, Vol.
597, sin fojas.

El Meteoro, Los Angeles, 12 de enero de 1869, cit. por
Bengoa (1985: 217).

“Podemos decir que la guerra de ocupacion de la Araucania
fue...una guerra regular en la forma, pero una guerra
completamente irregular en el despliegue efectivo” (Ancdn,
2008: 17).

“Sumario indagatorio seguido a los indios muertos el 12
del presente mes en el calabozo de este cuartel”, Lumaco,
noviembre 11 (sic) de 1881, en: Riquelme et al (2008:
136-200).

Carta de M. Antonio Neculmdn, presidente de la Sociedad
Caupolicén, al intendente de la provincia de Cautin, Temuco,
23 de julio de 1913, sin fojas, en: Archivo Nacional,
Intendencia de Cautin, Vol. 111 (comunicaciones recibidas,
1911-1916). Se ha modernizado la ortografia para facilitar
la lectura.

Carta de M. Antonio Neculmdn, al intendente de la pro-
vincia de Cautin, Temuco, 23 de julio de 1913, sin fojas,
en: Archivo Nacional, Intendencia de Cautin, Vol. 111, sin
fojas.

Carta de M. Antonio Neculman intendente de la provincia
de Cautin, Temuco, 23 de julio de 1913, sin fojas, en:
Archivo Nacional, Intendencia de Cautin, Vol. 111, sin
fojas.



La violencia politica estatal contra el pueblo-nacién mapuche durante la conquista tardia de La Araucania. .. 17

30

31

33

34

Carta de M. Antonio Neculman intendente de la provincia
de Cautin, Temuco, 23 de julio de 1913, sin fojas, en:
Archivo Nacional, Intendencia de Cautin, Vol. 111, sin
fojas.

Carta de M. Antonio Neculmén intendente de la provincia
de Cautin, Temuco, 23 de julio de 1913, sin fojas, en:
Archivo Nacional, Intendencia de Cautin, Vol. 111, sin
fojas.

Leoncio Rivera, Informe Anual de la Comision Radicadora
de Indigenas, Temuco, Abril de 1912, en: Archivo Nacional,
Fondo Intendencia de Cautin, Vol. 115 (Comunicaciones
recibidas, 1912-1914), Fojas 1-8. Se ha modernizado la
ortografia para facilitar la lectura.

Esteban Romero, Carta al Presidente de la Reptblica,
Chillan, 10 de noviembre de 1896, en: Pavéz (805-815).

“Las tierras de Arauco”. Presentacion de la Sociedad
Caupolicén al inspector general de colonizacién e inmigra-
cion, 1915, en: La Epoca, 23 de octubre de 1915, Temuco,
reproducido como apéndice en: Pinto (2015b: 286-288).

35

36

37

38

39

La descripcion mas completa de los métodos de expoliacion
empleados en Valdivia y Llanquihue contra la poblacién
mapuche regional la proporciona Torrealba (1907), que
excluye expresamente los medios “mds inhumanos y
criminales que consisten en hacer desparecer al indigena
comunero” (Cit. por Foerster, 1996: 294).

Acerca de Joaquin Mera, a quien el padre Sigisfredo califica
de “tristemente célebre como usurpador, incendiario y
asesino” (Fraunhiusl, 1904-1924: 299) véase, del mismo
autor: (1904-1924: 306-309, 313 y 344-345) y Diaz Mesa
(1907: 217; 239-240; 245-246; 250-252 y 258-260).
Archivo Nacional, Intendencia de Cautin, Vol. 111, sin
fojas.

Véase: Bengoa (1985: 380-381); Pinto (2015a: 68-71) y
la documentacién reunida por Pinto (2015c: 300-315).
Recuérdese la matanza de Suto, en Loncoche, actual provincia
de Cautin, en 1910 (Berger, 2014; Pinto, 2015c: 94-101 y
la documentacién de prensa recogida por el mismo autor,
Pinto, 2015b: 288-299).






