
Nº 52, 2017. Páginas 45-55

Diálogo Andino

MUJERES INDÍGENAS Y SISTEMA DE CARGOS  
EN EL SIGLO XXI. UN ACERCAMIENTO DESDE LA SIERRA 

DE ZONGOLICA, VERACRUZ, MÉXICO

INDIGENOUS WOMEN AND CARGO SYSTEM IN THE 21ST CENTURY.  
AN APPROACH FROM SIERRA ZONGOLICA, VERACRUZ, MEXICO

María Teresa Rodríguez*

En este artículo se realiza una aproximación diacrónica acerca de las especificidades del “sistema de cargos” en la región de 
Zongolica, área montañosa habitada por población indígena nahua, ubicada en la vertiente oriental de la sierra Madre, en el estado 
de Veracruz, México. Se subraya el impacto de la migración en las estructuras familiares y rituales y su correlato en el aumento 
de la participación femenina al frente de los cargos religiosos. El objetivo principal del texto es mostrar el papel de las mujeres 
nahuas en la esfera ritual y en la dinamización de las estructuras locales de la comunidad indígena transnacional en el siglo XXI.
	 Palabras claves: Sistemas de cargos, participación femenina, nahuas, migración.

This article presents an diachronic approach to the particularities in the cargo systemin the Zongolica region, a mountainous area 
inhabited by nahuas, located in the eastern portion of the Sierra Madre in the state of Veracruz, Mexico. The impact of migration in 
family and ritual structures is emphasised and so its correlation with the increase of women participation in high religious posts. 
The main objetive of this text is to show the role of nahua women in the ritual field and in the dynamization of local structures in 
the transnational nahua communities of the 21st century.
	 Key words: Cargo system, women participation, nahuas, migration.

*	 Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología Social (CIESAS-Golfo). Xalapa, México. Correo electrónico: 
mtrguez@ciesas.edu.mx

Recibido: 12 de mayo de 2016. Aceptado: 27 de noviembre de 2016.

Introducción

El estudio de la relación entre la intensifi-
cación de los procesos migratorios en México 
y las transformaciones en prácticas, creencias y 
adscripciones religiosas, ha sido en los últimos 
lustros un campo fértil de investigación (Odgers, 
2014). En las indagaciones acerca del impacto 
sociocultural de las migraciones transnacionales, 
se ha documentado que este tipo de movilidad va 
acompañada de nuevas formas de religiosidad 
vinculadas al envío de remesas, a la circulación 
y relocalización de imágenes y prácticas, a la 
celebración de festividades espejo en las zonas 
de recepción, a los procesos de conversión, y 
a la readecuación de estructuras rituales en las 
comunidades de origen (ver por ejemplo: Morán, 
2000; Durand y Massey, 2001; Hernández Madrid, 
2003; D’Aubeterre, 2005; Rivera-Sánchez, 2004; 
Sánchez Rivera 2006 y 2007; Hernández y Garma, 
2007; Argyriadis, De la Torre, Gutiérrez Zúñiga y 
Aguilar Ros (coords.), 2008; Odgers y Ruiz, 2009; 

Hirai, 2009; Juárez Cerdi, 2009; Jaimes Martínez, 
2009; Fortuny, 2011; Rodríguez, 2011, entre otros).

El interés de este texto se inscribe en dicha 
línea de trabajo: explorar las prácticas religiosas en 
el contexto de las nuevas dinámicas de movilidad 
y espacialidad, subrayando los impactos de la mi-
gración transnacional en las localidades de origen, 
especialmente en relación con las estructuras familia-
res y rituales. Se enfatiza que el proceso migratorio 
tiene –entre otras derivaciones– su correlato en el 
aumento de la participación femenina en la esfera 
ritual. El objetivo específico del artículo es mostrar 
el papel de las mujeres nahuas en la dinamización 
del sistema de cargos religiosos en los pueblos 
serranos del siglo XXI.

Si bien es cierto que la migración de mexicanos 
hacia los Estados Unidos no es fenómeno nuevo, 
en determinados ámbitos regionales data apenas de 
lo que va de este siglo. Tal es el caso de algunas 
regiones veracruzanas –como la región de las Altas 
Montañas– y especialmente de algunos municipios 
de la zona fría de la sierra de Zongolica, mismos 



María Teresa Rodríguez46

que ahora sufren los efectos del declive de las 
agroindustrias cañera y cafetalera que proporcio-
naban empleo a jornaleros indígenas, si bien bajo 
condiciones sumamente precarias (Macip, 2005).

En estas páginas pretendo aportar algunas pistas 
etnográficas para el estudio de las repercusiones 
de la migración transnacional en la vida religiosa 
de los municipios nahuas serranos. En otro lugar 
mostré la relación entre la movilidad de trabajadores 
nahuas de Astacinga hacia los Estados Unidos y la 
diversificación religiosa, subrayando los vínculos 
entre dichos procesos migratorios y las estrategias 
de expansión de denominaciones evangélicas pen-
tecostales (Rodríguez, 2011 y 2012). También he 
abordado el debilitamiento de determinados meca-
nismos de control social y la pluralidad religiosa, 
incluyendo la impronta de ciertas corrientes católicas 
como el Movimiento de Renovación Carismática y 
la Pastoral Indígena (Rodríguez, 2009).

Ahora me propongo poner atención especial-
mente a las transformaciones y continuidades de 
los sistemas de cargos religiosos, frente a las diná-
micas de la movilidad transnacional en la sierra de 
Zongolica. Diversos trabajos han mostrado casos en 
que los sistemas de cargos han rebasado las fronteras 
mexicanas y las fiestas del calendario ritual se repite 
en ambos países, dando lugar a una nueva geografía 
de lo sagrado (Odgers, op. cit., 158). Sin embargo 
no existen aún suficientes evidencias etnográficas 
pertinentes a la región de estudio, por lo que estas 
notas pretenden realizar una modesta contribución 
en este campo. De acuerdo con Sassen (2012), el 
acercamiento antropológico a los estudios de las 
migraciones contemporáneas permite analizar las 
microestructuras de lo global y aportar datos respecto 
de algunos de los componentes subjetivos que entran 
en juego, así como acerca de las problemáticas más 
significativas para los migrantes, sus familias y sus 
comunidades de origen.

Aquí se plantea que la diversificación religiosa 
y el aumento en el volumen de migrantes hacia los 
Estados Unidos en determinados municipios han 
repercutido en la jerarquía de comisiones para las 
fiestas religiosas de culto a los santos. Es evidente 
un marcado dinamismo en relación con el ejercicio 
religioso –incluyendo la disidencia y adscripción 
a nuevos cultos–, así como las modificaciones de 
las estructuras ceremoniales que otorgan novedo-
sos protagonismos a las mujeres y a las nuevas 
generaciones. Presentaré una aproximación a estas 
complementariedades recientes en el contexto 

contemporáneo de los habitantes de cuatro muni-
cipios nahuas veracruzanos: Atlahuilco, Astacinga, 
Texhuacan y Tlaquilpa1.

Los cargos religiosos en la sierra  
de Zongolica en el siglo XXI

El sistema de cargos en México y parte de 
Centroamérica, fue analizado durante un largo 
periodo como el centro de la vida comunitaria, 
desarrollándose distintas interpretaciones en rela-
ción con su funcionamiento y sus repercusiones en 
la organización social. Los primeros trabajos –en 
la primera mitad del siglo veinte– se orientaron 
hacia la relación entre este tipo de organización y 
sus vínculos con las formas de acceder al poder y 
de normatividad social y económica. El sistema de 
cargos se homologó con la categoría de comunidad. 
La comunidad se entendía como el conjunto de 
unidades territoriales que conforman un municipio: 
en cada municipio existía una jerarquía de cargos 
seculares y una jerarquía paralela de funcionarios 
religiosos; los espacios municipales constituían las 
divisiones étnicas básicas (Sol Tax,1937).

A partir de entonces se sistematizó dicha 
jerarquía cívico-religiosa y se analizó como la 
esencia de la comunidad indígena. A escala local, 
esta jerarquía representaba un mecanismo para 
“tabular” el consenso en torno a asuntos de diversa 
índole y para normar los relevos generacionales y la 
sucesión en los cargos civiles y políticos. Se apuntó 
también, aunque de manera más bien marginal, 
su vertiente religiosa orientada hacia el aspecto 
devocional, es decir, las subjetividades implícitas 
en esta relación con las divinidades. Mediante 
el sistema de cargos se aseguraba la celebración 
oportuna y precisa de las fiestas del calendario 
religioso y se recibía a cambio protección divina 
y beneficios materiales.

Estos postulados darían pie a una cascada de 
estudios muy diversos a lo largo de varias décadas, 
la mayoría de ellos muy interesantes y propositivos. 
Eric Wolf [1967] (1986), por ejemplo, sostuvo 
que el sistema de cargos cívico-religiosos tenía 
efectos niveladores, ya que funcionaba como un 
freno hacia la distinción de clases, mantenía una 
homogeneidad social y constituía el canal más 
aceptable para el desempeño personal. Aguirre 
Beltrán (1991), al retomar los planteamientos de 
algunos de sus antecesores, asignó al sistema de 
cargos funciones eminentemente integrativas que 



47Mujeres indígenas y sistema de cargos en el siglo XXI. Un acercamiento desde la sierra de Zongolica, Veracruz, México

sustentaban la cohesión del grupo y restringían 
los contactos hacia fuera. Aguirre Beltrán (1991) 
también interpretó a los sistemas de cargos como 
la institucionalización del derroche, mecanismo de 
control social que impedía la acumulación de unas 
familias sobre otras y al mismo tiempo proporcionaba 
prestigio al hacer ostensible la riqueza.

En la forma clásica de este sistema (véase 
Chance y Taylor, 1987) se trataba de una escala 
de cargos anuales, en la que todos los hombres de 
la comunidad tenían la oportunidad de ascender 
a los escalones superiores participando alterna-
damente en los cargos civiles y los religiosos, 
hasta llegar a los puestos más altos de cada una 
de las esferas (mayordomo del santo patrono y 
presidente municipal). Posteriores y numerosos 
trabajos –imposibles de citar en este espacio (cfr. 
Korsbek, 1996)– ilustrarían respecto de una diver-
sidad de modalidades de los sistemas de cargos en 
una variedad de situaciones etnográficas. Basados 
en esta amplia documentación, surgió el acuerdo 
de que la hipótesis de la nivelación económica 
no era demostrable, pero que una estratificación 
significativa tampoco era compatible con el sistema 
(Chance y Taylor, ibídem).

Cancian (1976) se preguntó, por ejemplo, 
concerniente a la evolución del sistema de cargos 
en Zincantan, municipio tzotzil de los Altos de 
Chiapas. Argumentó que a medida que el crecimiento 
demográfico fuera compensado con la creación 
de nuevos cargos, continuarían las consecuencias 
integradoras del sistema en favor del equilibrio en la 
comunidad. Cancian, como otros autores, consideraba 
que el enriquecimiento individual representaba una 
amenaza para el equilibrio de la comunidad. Varios 
lustros después el propio Cancian (1990) hubo de 
reconocer que el sistema de cargos de Zinacantan 
sufrió un desplazamiento como institución central 
y dominante de la estructura social, debido a la 
diversidad ocupacional entre sus habitantes y a 
los cambios en las relaciones entre los parajes y la 
cabecera municipal. Bricker (1989) y Wasserstrom 
(1989) registraron el surgimiento de un etnocen-
trismo expresado a nivel del caserío mediante la 
construcción de capillas, oficinas administrativas 
y cárceles, en un esfuerzo de sus habitantes por 
depender cada vez menos del Ayuntamiento y de 
las iglesias ubicadas en el centro ceremonial. Los 
cargos religiosos y las ceremonias de renovación de 
año ya no resolvían las nuevas divisiones sociales 
y los conflictos políticos.

Si bien los análisis de estos y otros autores fueron 
muy acertados, llama la atención que ninguno de ellos 
haya considerado el factor del pluralismo religioso 
como un fenómeno de complicadas derivaciones 
en los Altos de Chiapas. Habría que esperar unos 
años para ver los resultados de importantes trabajos 
orientados a esta temática, cuyas contribuciones han 
aportado datos para la comprensión del conflicto 
religioso, tanto en los Altos de Chiapas como en 
otras regiones de México y Guatemala (por ejemplo: 
Garma, 1998; Rivera, 1998, 2001, 2003; García, 
1993, 1996; Robledo, 1997, 1998; Cantón, 1998, 
entre otros).

Las profundas transformaciones de las locali-
dades indígenas a lo largo de las últimas décadas 
impiden hablar de la vigencia de los sistemas de 
cargos cívicos y religiosos como sistemas unifica-
dos, quizás salvo raras excepciones. Para Chance 
(1990), el divorcio entre ambas esferas fue el 
cambio estructural más relevante hacia fines del 
siglo veinte. Este cambio implicó su orientación 
hacia organizaciones más abiertas y más centradas 
en los aspectos rituales y devocionales. Al mismo 
tiempo quedó atrás la idea de la comunidad esta-
ble y homogénea como campo conceptual, y el 
sistema de cargos como mecanismo estabilizador. 
Veamos rápidamente qué ha ocurrido en la sierra 
de Zongolica2.

Es difícil precisar el contexto espacio-temporal 
del surgimiento de los sistemas de cargos religiosos 
en la sierra de Zongolica, ya que no se cuenta con 
archivos parroquiales ni otras fuentes primarias. 
Sin embargo, es probable que haya emergido hacia 
mediados del siglo XIX, de acuerdo con la pro-
puesta planteada por Chance y Taylor (1987) para 
otras áreas de México, aun cuando se fue gestando 
desde los primeros tiempos de la Colonia. Como ha 
señalado Báez-Jorge (1998), la institucionalización 
de modelos de autogestión laica para el ejercicio de 
la religiosidad fue una de las respuestas adaptati-
vas de la población colonizada, para estrechar los 
lazos de solidaridad étnica frente a la imposición 
y el dominio colonial. Estos procesos implicaron 
también la yuxtaposición de interpretaciones y 
prácticas que aún hoy expresan la vitalidad de 
conceptos y creencias vinculados a la tradición 
religiosa mesoamericana.

La noción de tradición religiosa mesoamericana 
(López Austin, 1994) ha sido de gran utilidad para 
dar cuenta del complejo religioso en el que quedaron 
incluidas las prácticas y creencias de las distintas 



María Teresa Rodríguez48

sociedades de agricultores mesoamericanos, sumadas 
a las prácticas producidas por el proceso de evange-
lización católica. Esta noción ha sido sin duda un 
aporte sustancial para el estudio de las religiosidades 
indígenas y para la comprensión de los procesos 
históricos de una dilatada extensión de nuestro país. 
Sin embargo, es urgente advertir el surgimiento de 
nuevos hibridismos y formas de organización que 
permean la ritualidad indígena y que nos plantean 
nuevos retos teóricos y metodológicos.

Es preciso observar los distintos modelos de 
coexistencia entre los sistemas de cargos religiosos 
aún muy vitales en los pueblos de la sierra –que 
implican la rotación de los puestos de mayordomía 
y el esplendor de las fiestas patronales– y las nove-
dosas propuestas religiosas procedentes tanto del 
seno mismo de la Iglesia católica, como de Iglesias 
evangélicas, sobre todo de orientación pentecostal. 
Garma (1987) registró en Ixtepec, un pueblo toto-
naco de la sierra norte de Puebla, México, que los 
pastores protestantes se convirtieron al “evangelio” 
al estar fuera de la comunidad, tras el contacto con 
“hermanos” en los lugares en los que permanecieron 
un tiempo por motivos laborales.

Desde la segunda mitad del siglo veinte han 
tenido presencia en la sierra diversas iglesias evangé-
licas. Sobresale La Luz del Mundo, con sus vistosos 
y llamativos templos, pero también existen otras 
iglesias pentecostales y neopentecostales de menor 
visibilidad en el paisaje, pero no por ello menos 
importantes. Como ha señalado Garma (2004), el 
pentecostalismo en las regiones indígenas se apoya 
en figuras carismáticas y tiene en la sanación por 
la fe un poderoso instrumento para lograr conver-
siones. En la sierra aún predominan los católicos 
de forma indiscutible; solo en contados municipios 
la cantidad de conversos es significativa, llegando 
incluso a representar a un tercio de la población, 
como es el caso de Astacinga3. No obstante, en la 
mayor parte de los municipios los cargos ceremo-
niales y fiestas de mayordomía siguen jugando un 
papel destacado, tanto en el espacio público como 
en los ámbitos privados donde se desarrollan la 
mayoría de las secuencias ceremoniales.

En algunos pueblos de la sierra se manifiesta 
preocupación entre los cargueros en relación con los 
procesos relacionados con la migración transnacio-
nal y frente a las presiones de carácter económico, 
así como de cara a la proliferación de las distintas 
denominaciones religiosas; se trata de sectores 
tradicionalistas que apelan a la ratificación de “las 

costumbres” que les transmitieron los abuelos. Les 
preocupa el proceso lento pero firme que implica 
la disminución de la participación de los jefes de 
familia en los cargos ceremoniales.

Según mi propia observación, hasta la década 
de los años ochenta, en distintas localidades de la 
sierra las autoridades civiles aún intervenían en la 
asignación de los cargos religiosos; se encontraban 
vigentes distintas formas de coerción para que la 
persona elegida aceptara el puesto de mayordomo, 
aun contra su voluntad. Sin embargo, es difícil afir-
mar que en algún momento constituyó un sistema 
alternante entre los cargos cívicos y religiosos en 
el que todos los hombres adultos debían participar. 
Como quiera que haya sido, hoy no hay evidencias 
de la vigencia de una relación directa entre parti-
cipación en el sistema de cargos religiosos y el 
ascenso político. Antes bien, en los últimos lustros, 
los presidentes de algunos municipios de la sierra 
han sido profesos de denominaciones evangélicas.

De manera análoga a lo señalado por Dow 
(1993) para el caso de Santa Mónica –un pueblo 
otomí del estado de Hidalgo, México– en la sierra 
de Zongolica, los valores del capitalismo adquiridos 
por el trabajo migratorio transnacional entraron 
en contradicción con las ideas redistributivas del 
sistema de cargos; muchas personas expresan que 
es mejor gastar en la construcción de una casa de 
mampostería que en una fiesta religiosa. Una muestra 
de este rechazo es la expansión del protestantismo 
en determinados pueblos, así como de los grupos 
católicos que también se oponen a los gastos sun-
tuarios del sistema de cargos.

A partir de lo que va del siglo XXI, el panorama 
social y cultural de los pueblos serranos ha dado 
un giro de ciento ochenta grados. La emigración 
hacia los Estados Unidos se convirtió en una opción 
para los hombres jóvenes y de mediana edad –y 
todavía para pocas mujeres– de los municipios de 
la parte alta de la sierra en busca de empleos mejor 
remunerados. Si bien la emigración estacional hacia 
las plantaciones de las tierras bajas y las planicies 
costeras es un fenómeno de antiguo cuño, recien-
temente se incorporó la modalidad de la migración 
internacional como un fenómeno común en un número 
creciente de localidades serranas. Este movimiento 
genera cambios inéditos en la forma de vida de los 
pueblos nahuas que es preciso documentar. Dichos 
cambios se relacionan con la incorporación de 
hábitos y formas de pensamiento emancipadas de 
las restricciones territoriales.



49Mujeres indígenas y sistema de cargos en el siglo XXI. Un acercamiento desde la sierra de Zongolica, Veracruz, México

La libertad de movimiento hacia afuera de la 
región o del país se ha convertido en un nuevo factor 
de estratificación en la medida en que aporta un valor 
a la capacidad de consumo individual (Bauman, 
2001). De ahí que la participación suntuaria en el 
sistema de cargos religiosos ha sido desplazada 
como la fuente más importante de adquisición 
de prestigio social. Asimismo, la diversificación 
religiosa otorga mecanismos para la socialización 
en esferas más localizadas y delimitadas. Por otra 
parte, las capillas instaladas en las congregaciones 
tienden a ganar autonomía del sistema ceremonial 
centralizado en la cabecera municipal, aun cuando 
se reproducen con vitalidad las fiestas patronales 
cuyo carácter es también secular y continúan como 
símbolo de adscripción y pertenencia.

En la dinámica de expansión de las nuevas 
denominaciones religiosas, el rechazo al consumo 
de alcohol es el argumento más esgrimido por 
parte de los conversos, así como por los pastores 
e incluso por determinadas corrientes católicas 
como el Movimiento de Renovación Carismática, 
presente en varios municipios de la zona. Quizás 
por ello en algunas localidades los mayordomos y 
otros funcionarios religiosos han ido abreviando 
los procedimientos ceremoniales y han flexibili-
zado los requisitos de participación –entre ellos 
la injerencia femenina más visible– mostrando 
apertura y capacidad de adaptación a los nuevos 
tiempos.

Participación femenina  
en el ejercicio religioso

Como señala Clifford (1999), el funciona-
miento en redes transnacionales puede generar una 
nueva relación con el lugar de origen y fundar un 
sentimiento de pertenencia o una experiencia de 
identidad que no se encuentra estrictamente ligada 
al anclaje territorial. Si bien estoy de acuerdo con 
estos planteamientos, en este apartado me pro-
pongo argumentar que la migración transnacional 
en la zona de estudio, que implica la ausencia de 
varones, genera su distanciamiento –no solo físico 
sino también material y simbólico– de los cargos 
ceremoniales en sus lugares de origen.

A diferencia de lo que ocurre en otros con-
textos indígenas, los migrantes de la sierra (de 
los municipios referidos) son partícipes de otras 
formas de control social y adquisición de prestigio, 
diferentes a las derivadas de la participación en los 

cargos religiosos. La migración transnacional ha 
dado lugar a la modificación de ciertas reglas de 
convivencia; los jóvenes migrantes se encuentran 
mucho menos atados a las jerarquías emanadas 
de las obligaciones rituales tradicionales, como 
las relaciones de parentesco ritual y las fiestas 
de mayordomía dedicadas a las imágenes de los 
santos (Rodríguez, 2014: 70). Desde hace años, las 
ganancias obtenidas de la migración interna –hacia 
las plantaciones de caña y café de la bocasierra– 
se destinaban en parte al financiamiento de los 
compromisos ceremoniales relacionados con los 
sistemas de compadrazgo y de fiestas religiosas. 
Sin embargo, hoy la experiencia migratoria trans-
nacional no siempre deriva en el fortalecimiento o 
continuidad de las esferas tradicionales. Antes bien, 
conduce a una redefinición de valores, expectativas 
y horizontes culturales.

En esta redefinición encontramos un cambio 
también en la jerarquización de hombres y mujeres. 
De forma parecida a la descrita por Marisol De la 
Cadena (1992) para el Cuzco, en nuestra zona de 
estudio las subordinaciones de género se mani-
festaban de manera indiscutible en las relaciones 
patriarcales, partiendo de nociones de superiori-
dad e inferioridad legitimadas por diferencias de 
género. Ello implicaba que las mujeres estuvieran 
descalificadas para acceder a las fuentes de poder. 
Sin embargo, frente a la ausencia prolongada de 
cónyuges, padres o hermanos debido al trabajo 
migratorio transnacional –así como a la educación 
escolarizada y el internet, entre otros factores–, se 
encuentran en redefinición las relaciones de género y 
la estructura patriarcal empieza a verse amenazada.

La conyugalidad a distancia4 se mantiene 
mediante el envío de remesas para la construcción 
de una vivienda –principal objetivo del trabajo 
migratorio– y para los gastos de manutención del 
grupo doméstico. Sin embargo, pareciera que la 
gestión de los puestos de mayordomía no es un 
tema de interés para los hombres migrantes, en 
tanto no pueden estar presentes en el proceso ritual. 
Este fenómeno deja espacios vacíos en los puestos 
del calendario ceremonial, dando paso a la gestión 
de las personas que se quedan en las localidades 
serranas, y posibilitando la participación de mujeres 
solteras, separadas o viudas.

La transformación de las formas de transmi-
sión ritual y de autoridad en la sierra de Zongolica 
es una de los consecuencias coyunturales más 
relevantes de la movilidad transnacional, ya que 



María Teresa Rodríguez50

dio lugar a un tránsito en los roles de género en 
el ámbito ceremonial. También ha ofrecido a los 
jóvenes migrantes mayor capacidad de agencia 
para distanciarse de la matriz dada de posiciones 
sociales, quienes tienden a cuestionar el excesivo 
ritualismo y las obligaciones asociadas a ello. No 
obstante, a pesar de las evidencias etnográficas con 
que cuento hasta ahora, es difícil llegar a conclusio-
nes totalizadoras, ya que las respuestas son diversas 
en los distintos contextos espacio-temporales. Por 
ejemplo, Martínez Canales (2010) señala que en 
Tehuipango –municipio ubicado en la misma zona 
de estudio– los migrantes continúan con la colabo-
ración pecuniaria para el levantamiento de capillas 
y para la compra de flores y otros elementos de la 
parafernalia religiosa.

Sin embargo, funcionarios religiosos de 
Astacinga, Atlahuilco, Tlaquilpa y Texhuacan 
refieren su preocupación por el incremento del 
número de puestos vacantes para la celebración de 
las festividades religiosas a partir de la migración, 
pues las remesas raramente se destinan a este rubro. 
Es sin duda el carácter transnacional del fenómeno 
migratorio lo que está dando lugar a estos cambios. 
Los pueblos nahuas de la sierra de Zongolica tienen 
una antigua tradición migratoria hacia los campos 
de cultivo de caña y café en la franja central vera-
cruzana, así como a otros nichos laborales en las 
zonas urbanas regionales y hacia el área metropoli-
tana de la ciudad de México. Sin embargo, ello no 
les impedía patrocinar las fiestas y estar presentes 
durante la gestión de su cargo. Antes bien, el trabajo 
migratorio constituía, en gran medida, el sostén de 
vida ceremonial, como lo dilucidó Aguirre Beltrán 
a mediados del siglo veinte, cuando las Regiones de 
Refugio se caracterizaban por un tipo de movilidad 
estacional o pendular (Aguirre Beltrán, 1991).

Como consecuencia, hoy las mujeres han 
adquirido responsabilidades diversas en el sos-
tenimiento del ciclo ceremonial. Por ejemplo en 
Atlahuilco una mujer ocupa el cargo de Presidente 
Eclesiástico –funcionario responsable de coordinar 
a los mayordomos y de supervisar el desarrollo de 
cada una de las fiestas del calendario ritual–. Este 
puesto había sido de exclusividad masculina, ele-
gido por consenso de entre el grupo de cargueros, 
mayordomos en turno y ancianos principales que 
pasaron por distintos cargos a lo largo de su vida. 
De acuerdo con mis informaciones, en este caso 
el párroco tuvo la última palabra y eligió para el 
puesto a una persona de su confianza, una madre 

de familia asidua a las actividades de la iglesia, no 
obstante el desacuerdo de parte de los pobladores, 
acostumbrados a un tipo de organización encabe-
zada por varones.

Los habitantes de Atlahuilco –con excepción de 
los conversos a iglesias evangélicas– han adoptado 
ciertos cambios exitosos para la vitalidad y manteni-
miento del sistema de cargos religiosos, dando paso 
a la participación de hombres y mujeres de cualquier 
edad, estado civil y condición social. Las mujeres 
jóvenes participan en la catequesis, en el coro, así 
como en retiros y encuentros juveniles organizados 
por el párroco, sin dejar a un lado su asistencia y 
responsabilidades en las fiestas de mayordomía. No 
resulta para nada extraño que acepten o soliciten 
un cargo como mayordomas, haciendo patente su 
solvencia económica y moral aun cuando no tengan 
esposo. En este lugar tuve ocasión de asistir a una 
fiesta de mayordomía cuya responsabilidad recaía 
en una joven soltera. Aunque contó con el respaldo 
de su padre y sus parientes, ella fue quien asumió 
la responsabilidad moral y social que implicaba el 
cargo, con la mayor seriedad y compromiso.

En Astacinga he podido constatar que las mujeres 
juegan un papel fundamental para el mantenimiento 
y continuidad del ciclo anual de festividades religio-
sas. Este municipio sobresale a escala regional por 
el incremento paulatino de la población migrante, 
especialmente entre las generaciones jóvenes. No 
obstante, mientras que los varones eligen destinos 
transnacionales, las mujeres se encaminan hacia 
el norte del país, especialmente a la ciudad de 
Monterrey, Nuevo León, donde son empleadas 
como trabajadoras domésticas5.

Durante las misas dominicales celebradas en la 
cabecera municipal se aprecia con claridad el predo-
minio de la presencia femenina sobre un reducido 
grupo de hombres mayores. En este lugar ha cobrado 
fuerza el Movimiento de Renovación Carismática, 
impulsado por el párroco ante la impronta de las 
denominaciones pentecostales que han ganado nu-
merosos adeptos a lo largo y ancho del municipio.

Durante mi estancia en la cabecera municipal 
de Astacinga en agosto de 2012 para asistir a la 
celebración de la fiesta patronal en honor a la 
Virgen de la Asunción, observé la presencia de 
mujeres migrantes que regresaban al pueblo para 
participar en la fiesta. Ataviadas con prendas de corte 
citadino, regresaban para rendir culto a la Virgen 
y para cumplir compromisos relacionados con el 
parentesco ritual en bautizos y casamientos que se 



51Mujeres indígenas y sistema de cargos en el siglo XXI. Un acercamiento desde la sierra de Zongolica, Veracruz, México

celebraron de manera colectiva en aquella ocasión. 
A diferencia de los hombres migrantes que se en-
cuentran en Estados Unidos, ellas pueden regresar 
eventualmente al pueblo para visitar a sus familiares 
y hacer frente a sus responsabilidades de diversa 
índole. En este contexto, mantuve una conversación 
con dos hermanas que llegaron desde Monterrey, 
donde trabajan como empleadas domésticas al 
igual que otras paisanas del mismo municipio. Me 
informaron que al año siguiente se harían cargo de 
celebrar la mayordomía en honor a San José, en la 
que invertirían sus ahorros de varios años de trabajo. 
Me transmitieron su ilusión en la realización de esta 
fiesta a la manera tradicional, ya que –según sus 
propias palabras– en Astacinga se han dejado de lado 
muchas celebraciones del calendario ritual, ante la 
ausencia de personas dispuestas a asumir el com-
promiso de celebrar una mayordomía. Los varones 
“ya no quieren el compromiso porque ahora tienen 
otros gustos, ya no quieren seguir la costumbre”. 
La ausencia de candidatos varones para cubrir los 
cargos en Astacinga también ha abierto las puertas 
a la participación femenina, independientemente de 
su edad y estado civil.

Este proceso contrasta de manera clara con 
lo que plantea Rodríguez Blanco (2011) para el 
caso de Cuetzalan, Puebla. Según esta autora, 
generalmente las mujeres ocupan cargos religiosos 
a partir de los 60 años y cuentan con hijos que las 
respalden económicamente. Pero en el caso que 
nos ocupa, las mujeres –migrantes o no– tienen 
un papel activo en el nuevo escenario de la comu-
nidad transnacional6. Demuestran su capacidad 
para sostenerse económicamente y para tomar 
decisiones de manera autónoma, ante el distan-
ciamiento masculino de las obligaciones rituales 
y frente a los vacíos favorecidos también por la 
expansión de las denominaciones pentecostales 
en este municipio.

En Texhuacan es frecuente, de igual manera, 
que las mujeres asuman sobre sus espaldas la res-
ponsabilidad que implica el desempeño de un cargo 
como mayordomas. Es el caso de doña Paula, cuyo 
esposo se encuentra en prisión desde hace varios 
años. Permanecen con ella dos hijos aún menores 
de edad a quienes debe mantener por cuenta propia 
realizando diversas tareas: trabajo doméstico, crianza 
de animales de traspatio, venta de leña y productos 
de la milpa, entre otras. Aun en estas condiciones, 
solicitó la mayordomía de la Virgen de Guadalupe 
en diciembre de 2012, respaldada por sus vecinos 

y parientes así como por su profunda devoción a 
“la virgencita”.

El ejercicio femenino de los cargos también 
está relacionado con la posibilidad de adquirir 
prestigio y reconocimiento social. Mujeres como 
doña Paula se apropian de los símbolos del prestigio 
masculino asociado a la jefatura del hogar como 
una vía para obtener visibilidad y aceptación social. 
Estos símbolos, apuntalados por la fe y las creencias 
religiosas, se despliegan en la escena pública sin la 
necesaria participación de un cónyuge.

Este tipo de situaciones se repite en distintos 
pueblos de la sierra y hacen explícito y evidente el 
proceso de superación de la exclusión de las mujeres 
a los roles protagónicos en la esfera ritual. Además, 
las mujeres también están accediendo a puestos 
del gobierno civil, antes de absoluta exclusividad 
masculina. Mujeres indígenas han sido presidentas 
municipales en Astacinga, Los Reyes, Tlaquilpa y 
Zongolica durante la última década. También ha 
habido diputadas y regidoras, aunque siguen siendo 
infrarrepresentadas en los puestos políticos como 
en casi todas partes del país y del mundo. Desde mi 
punto de vista, los niveles de educación escolarizada 
y el acceso a otros mundos mediante la televisión, 
el internet, son factores causales para un progre-
sivo empoderamiento de las mujeres indígenas en 
distintos campos.

Como señalé antes, era una regla que todo 
hombre que ocupara un cargo debía estar casado 
o contar con el apoyo de su madre o hijas, que se 
tomaran a cuestas las tareas de la organización y 
preparación de los banquetes. De modo que las 
mujeres siempre han participado en posiciones ad-
juntas pero determinantes. Como apunta Rodríguez 
Blanco: los hombres se ocupan del cargo, mientras 
las mujeres se ocupan de la carga que implica el 
cargo (op. cit.: 93). Es importante pues subrayar 
que siempre ha sido imprescindible la presencia y 
trabajo de las mujeres para el buen desarrollo de las 
ceremonias y banquetes que implican las fiestas de 
mayordomía. Sin su participación no habría sido ni 
sería posible el desempeño ritual de sus cónyuges, 
familiares y vecinos a quienes apoyan en las tareas 
culinarias, en la coordinación del protocolo y en la 
organización del trabajo ceremonial.

Sin embargo, es inviable afirmar que en los 
pueblos de la sierra de Zongolica las mujeres 
hayan estado relegadas a los espacios privados en 
las fiestas de mayordomía, como señala la autora 
antes citada para Cuetzalan, Puebla. Las esposas, 



María Teresa Rodríguez52

hijas y madres de los mayordomos asumen impor-
tantes roles ceremoniales en el espacio público y 
siempre han sido partícipes, si bien de forma menos 
explícita, del prestigio adquirido por estos. Como 
anfitrionas de las fiestas reciben la colaboración de 
familiares y vecinas que se dedican a las labores de 
la cocina mientras ellas atienden a los invitados y 
cumplen con el protocolo ceremonial. Asimismo, 
colaboran a su vez en las obligaciones rituales de 
otras familias, participando en un sistema de ayuda 
mutua, aportando su colaboración en especies y en 
tiempo de trabajo. Incluso continúa siendo usual 
la referencia en común –los mayordomos– a los 
titulares de las fiestas cuando se trata de una pareja 
de cónyuges.

La novedad ahora estriba en la posibilidad de 
poner en práctica otras formas de apropiación de los 
símbolos y esferas sagradas por parte de las mujeres 
que no conforman una pareja. Generalmente las 
mujeres con cónyuges migrantes se convierten en 
administradoras del patrimonio familiar y fungen 
como representantes del esposo en trámites y 
gestiones locales. Ellos controlan vía telefónica 
sus decisiones, entradas y salidas de casa, así 
como los usos que se dan a las remesas, aunque en 
ocasiones la ausencia del esposo permite avances 
en la autonomía femenina y en la posibilidad de 
desarrollar negocios propios y gestionar su tiempo 
libre y su movilidad en el espacio local. Pero como 
señalé líneas arriba, ellas solo tomarán un cargo de 
mayordomía hasta que el marido haya vuelto de su 
estancia en “el otro lado” para asumir juntos las 
obligaciones y tareas respectivas.

Comentario final

El estudio de la comunidad transnacional exige 
volver la mirada a las comunidades de origen, 
especialmente cuando nos interesamos en la rees-
tructuración de los campos religiosos locales. En 
estas páginas traté de mostrar la relación entre la 
migración masculina hacia Estados Unidos y la 
transformación de las jerarquías de comisión es-
tablecidas para el culto a los santos, identificando 
el rol de las mujeres en este proceso. Según mis 
observaciones, en esta nueva organización de lo 
sagrado, las mujeres nahuas que permanecen en los 

lugares de origen, reproducen las fiestas patronales 
y otras celebraciones que permiten la resignificación 
de la idea de comunidad a pesar de la ausencia de 
familiares y vecinos.

El sistema de cargos religiosos se desarrolla-
ba en el marco de la estructura patriarcal, pero la 
migración transnacional masculina ha dado lugar 
a la intervención de las mujeres en los puestos 
religiosos –e incluso civiles– de los cuales estaban 
excluidas. Ellas participan-adquieren nuevos estatus 
a partir de su función protagónica en las fiestas 
de mayordomía y de su independización en otras 
esferas de la vida diaria.

De este modo reproducen y resignifican el 
sistema de cargos religiosos en resiliencia a la desin-
tegración familiar y comunitaria. Las motivaciones 
explícitas son de carácter devocional y religioso; 
manifiestan hacerlo “de corazón” y con mucha fe 
y devoción por los “santitos” del calendario ritual. 
Si bien estas motivaciones son incuestionables, 
opera también el peso de la ratificación social en 
su desempeño, utilizando los símbolos del prestigio 
masculino asociado a la jefatura del hogar y a la 
gestión en la escena pública. Como señala Rodríguez 
Blanco (op. cit.) en referencia a Cuetzalan, Puebla, 
en la sierra se valora positivamente la creciente par-
ticipación de las mujeres en los cargos religiosos; 
los hombres no las censuran porque no compiten 
por ellos. Paralelamente, los ancianos, es decir, 
quienes han asumido los puestos de maryordomía 
más importantes a lo largo de su vida, han perdido 
espacios de poder y decisión tanto en la esfera 
religiosa como en la civil.

En coincidencia con lo señalado por De la Cadena 
(1992) los cambios en la valoración del trabajo –en 
los que el trabajo migratorio transnacional es más 
valorado que el trabajo agrícola– ocurren a la par de 
las transformaciones del sistema patriarcal y de los 
símbolos de estatus al interior de las comunidades. 
Dichos símbolos se han diversificado e incluyen 
ahora la posesión de casas de mampostería, autos 
y teléfonos celulares.

Queda pendiente la tarea de profundizar en 
los procesos actuales de cambio cultural que están 
incidiendo en el panorama religioso de la sierra, así 
como en los derroteros de las nuevas generaciones 
de hombres y mujeres indígenas.



53Mujeres indígenas y sistema de cargos en el siglo XXI. Un acercamiento desde la sierra de Zongolica, Veracruz, México

Referencias Citadas

Aguirre Beltrán, Gonzalo
	 1991 [1967]  Regiones de Refugio. México, Fondo de Cultura 

Económica.
Aguirre Beltrán, Gonzalo
	 1986  Zongolica. Encuentro de dioses y santos patronos. 

Xalapa, Universidad Veracruzana.
Argyriadis, Kali; De La Torre, Renée; Gutiérrez Zúñiga, Cristina 
y Aguilar Ros, Alejandra (coords.)
	 2008  Raíces en Movimiento. Prácticas religiosas tradicio-

nales en contextos translocales. México, El Colegio de 
Jalisco-CEMCA-IRD-CIESAS-ITESO.

Báez-Jorge, Félix
	 1998  Entre los naguales y los santos. Xalapa, Universidad 

Veracruzana.
Bauman, Zygmunt
	 2001  La Globalización. Consecuencias Humanas. México, 

Fondo de Cultura Económica.
Bricker, Victoria R.
	 1989  El Cristo Indígena, el Rey Nativo. México, Fondo de 

Cultura Económica.
Cámara, Fernando
	 [1952] 1996  “Organización Religiosa y Política en 

Mesoamérica”, en: Leif Korsbaek, comp. Introducción al 
Sistema de Cargos. México, Universidad Autónoma del 
Estado de México, pp. 113-159.

Cancian, Frank
	 1976  Economía y Prestigio en una Comunidad Maya. México, 

Instituto Nacional Indigenista.
Cancian, Frank
	 1990  “The zinacantan cargo waiting lists as a reflection of 

political and economic changes. 1952 to 1987”, en: Stephen 
y Dow, eds. Class, Politics, and Popular Religion in Mexico 
and Central America. Washington. Society for Latin American 
Anthropological Publication Series, Volume 10, pp. 63-76.

Cantón, Manuela
	 1998  Bautizados en fuego. Protestantes, discursos de con-

versión y política en Guatemala (1989-1993). La Antigua, 
Guatemala, CIRMA.

Clifford, James
	 1999  Itinerarios Transculturales. Barcelona, Ed. Gedisa.
Chance, John K.
	 1990  “Changes in Twentieth-Century Mesoamerican 

Cargo Systems”, en: Stephen y Dow, eds. Class, Politics, 
and Popular Religion in Mexico and Central America. 
Washington. Society for Latin American Anthropological 
Publication Series, Volume 10, pp. 27-42.

Chance, John y B. Taylor, William
	 1987  “Cofradías y cargos: una perspectiva histórica de la 

jerarquía cívico-religiosa mesoamericana”, en: Antropología 
suplemento. Boletín oficial del INAH. México, Nueva Época, 
Núm 14.

D’Aubeterre, María Eugenia
	 2005  “San Miguel Arcángel, un santo andariego. Trabajo 

ceremonial en una comunidad de transmigrantes del estado 
de Puebla”. En: Relaciones, El Colegio de Michoacán, 
Nº 103, Vol. XXVI, pp. 19-50.

De la Cadena, Marisol
	 1992  “Las mujeres son más indias: Etnicidad y género en 

una comunidad del Cuzco”, en: Revista Isis Internacional, 
Santiago de Chile, Ediciones de las Mujeres, Nº 16, pp. 25-46.

Dow, James W.
	 1993  “Protestantismo en el campo: causas materiales del 

abandono de fiestas en la Sierra Oriente de Hidalgo”, 
en: Notas Mesoamericanas, México, Universidad de las 
Américas-Puebla, Nº 14, pp. 123-130.

Durand, Jorge y Massey, Douglas
	 1995  Miracles on the Border: Retablos of mexican migrants 

to the Unites States. The University of Arizona Press.
Garma, Carlos
	 1987  Protestantismo en una comunidad totonaca de Puebla, 

México. México, Instituto Nacional Indigenista.
Garma, Carlos
	 1998  “Afiliación religiosa en municipios indígenas de Chiapas 

según el censo de 1990”. En: Chiapas: el factor religioso. 
Publicaciones para el Estudio Científico de las Religiones. 
México, pp. 189-216.

Garma, Carlos
	 2004  Buscando el espíritu. Pentecostalismo en Iztapalapa 

y la ciudad de México. México, UAM-Iztapalapa/Plaza y 
Valdez.

Hernández Madrid, Miguel
	 2003  “Diversificación religiosa y migración en Michoacán”. 

En: Diáspora Michoacana. Zamora, El Colegio de Michoacán, 
pp. 165-192.

Hernández, Alberto y Garma, Carlos
	 2007  “Los rostros étnicos de las adscripciones religio-

sas”. En: Atlas de la Diversidad Religiosa en México 
(1950-2000) (Renée de la Torre y Cristina Gutiérrez 
Zúñiga, coords.). México, CIESAS-COLEF-Secretaría de 
Gobernación-COLMICH.

Hirai, Shinji
	 2009  Economía Política de la Nostalgia. Un estudio sobre 

la transformación del paisaje urbano en la migración 
transnacional entre México y Estados Unidos. México, 
UAM-Juan Pablos Editor.

Korsbaek, Leif
	 1996  Introducción al Sistema de Cargos. México, Universidad 

Autónoma del Estado de México.
Levitt, Peggy y Glick-Schiller, Nina
	 2004  “Conceptualizing Simultaneity: A Transnational Social 

Field Perspective on Society. En: International Migration 
Review. Nº 38, pp. 1002-1039.

López Austin, Alfredo
	 1994  Tamoanchan y Tlalocan. México, Fondo de Cultura 

Económica.
Long, Norman
	 2007  Sociología del desarrollo: una perspectiva centrada 

en el actor. México, CIESAS-Colegio de San Luis.
Macip, Ricardo Francisco
	 2005  Semos un país de peones: café, crisis y el estado neo-

liberal en el centro de Veracruz. Benemérita Universidad 
Autónoma de Puebla.

Martínez Canales, Luis Alejandro
	 2010  Tlen Yawi Ne Wehka: Cultura, Trabajo y Conciencia de 

los Migrantes Nahuas de la Sierra de Zongolica, Veracruz. 
México, UNAM-IIA, Tesis de doctorado en Antropología.

Morán, Luis Rodolfo
	 2000  Representación religiosa de los mexicanos exilia-

dos. Guadalajara, El Colegio de Jalisco-Universidad de 
Guadalajara.



María Teresa Rodríguez54

Odgers, Olga y Ruiz, J. Carlos (coords.)
	 2009  Migración y Creencias., Pensar las religiones en tiempos 

de movilidad. México, El Colegio de la Frontera Norte-El 
Colegio de San Luis-Miguel Ángel Porrúa.

Odgers, Olga
	 2014  “Migración y cambio religioso en México: perspec-

tivas de análisis y agenda de investigación”. En: Cultura 
y Religión. Universidad Arturo Prat del Estado de Chile, 
Vol. VIII, Nº 1, enero-junio 2014, pp. 151-167.

Rivera Sánchez, Liliana
	 2004  “Transformaciones comunitarias y remesas sociocultu-

rales de los migrantes mixtecos poblanos”. En: Migración 
y Desarrollo, Vol. 2, pp. 62-103.

Rivera, Carolina
	 1998  “La diáspora religiosa en Chiapas, notas para su estu-

dio”. En: Chiapas: el factor religioso. Publicaciones para el 
Estudio Científico de las Religiones. México, pp. 173-188.

Rivera, Carolina y Juárez Cerdi, Elizabeth (eds.)
	 2010  Más allá del espíritu. Actores, acciones y prácticas en 

iglesias pentecostales. México, CIESAS.
Robledo, Gabriela
	 1997  Disidencia y religión. Los expulsados de San Juan 

Chamula. Tuxtla Gutiérrez, Chiapas. Colección de Ciencias 
Sociales, Serie Migración y Religión, Nº 2, UNACH.

Robledo, Gabriela
	 1998  Betania y Nuevo Zincantán. La recomposición de dos 

comunidades tzotziles en los Altos de Teopisca, Chiapas. 
Tesis de Maestría en Antropología Social. México, ENAH.

Rodríguez Blanco, Eugenia
	 2011  “Género, etnicidad y cambio cultural: feminización del 

sistema de cargos en Cuetzalan”. En: Política y Cultura. 
México, UAM-Xochimilco, Núm. 35, pp. 87-110.

Rodríguez, María Teresa
	 2003  Ritual, Identidad y Procesos Étnicos en la Sierra de 

Zongolica, Veracruz. México, CIESAS.
Rodríguez, María Teresa
	 2009  “Mayordomías y nuevas prácticas religiosas. Espacio, 

religión y política en comunidades nahuas”. En: Pensamiento 
religioso y espacio de poder (Báez-Jorge, Félix, Rogelio 

de la Mora, Guadalupe Vargas y José Velasco Toro, 
coords.), Editora de Gobierno del Estado de Veracruz,  
pp. 61-92.

Rodríguez, María Teresa
	 2011  “Nahuas en Wisconsin: movilidad, localidad y partici-

pación religiosa”. En: Nuevos caminos de la fe. Prácticas 
y creencias al margen institucional. México, COLEF, 
COLMICH, UANL, pp. 323-344.

Rodríguez, María Teresa
	 2012  “Itinerarios transnacionales de comunidades nahuas 

hacia los Estados Unidos”. En: En sentido contrario. 
Transnacionalización de religiones africanas y latinoameri-
canas (Kali Argyriadis, Stefania Capone, Renée de la Torre 
y André Mary, coords.). México, CIESAS, pp. 885-95.

Rodríguez, María Teresa
	 2013  “Una aproximación al proceso de diversificación re-

ligiosa en un municipio nahua”. En: Alteridades, México, 
UAM-Iztapalapa, pp. 25-35.

Rodríguez, María Teresa
	 2014  “Repertorios culturales, formas de sustento y dinámicas 

familiares entre jóvenes nahuas migrantes”, en: Juventudes 
en Frontera. Tránsitos, procesos y emergencias juveniles en 
México, Chile, Nicaragua y Argentina (Tania Cruz Salazar 
y Yanko González, eds.). Quito, Ed. Abya - Yala/ El Colegio 
de la Frontera Sur, pp. 57-84.

Sassen, Saskia
	 2012  Una sociología de la globalización. Buenos Aires, Katz 

Ed.
Tax, Sol
	 [1937] 1996  “Los Municipios del Altiplano Mesooccidental 

de Guatemala”, en: Introducción al Sistema de Cargos, 
(Leif Korsbaek, comp.), México, Universidad Autónoma 
del Estado de México, pp. 87-112.

Wasserstrom, Robert
	 1989  Clase y Sociedad en el Centro de Chiapas. México, 

Fondo de Cultura Económica.
Wolf, Eric
	 [1967] 1986  Pueblos y Culturas de Mesoamérica. México, 

Ed Era.

Notas

1	 Estas reflexiones se basan en observaciones y entrevistas 
realizadas en distintas localidades de los municipios 
mencionados, en diferentes temporadas a lo largo de 
varios años (del 2009 al 2013). También llevé a cabo 
varias entrevistas a migrantes varones, procedentes de 
estos municipios, en una de las zonas de recepción de 
migrantes nahuas en Estados Unidos, las granjas lecheras 
del estado de Wisconsin, así como a migrantes de retorno 
en sus comunidades de origen.

2	 La sierra de Zongolica –ubicada en la franja central del 
estado de Veracruz, en la cordillera este de la Sierra Madre 
Oriental– se integra por trece municipios cuya población es 
mayoritariamente hablante del náhuatl como primera lengua. 
El espacio físico de la sierra se compone de una diversidad 
de ecosistemas ubicados entre los 500 y los 2.500 metros 
sobre el nivel del mar. Los municipios de la zona fría han 
sido considerados de alta marginalidad debido a la escasez de 
fuentes de empleo, al extremo minifundismo y a la pobreza 

de los suelos. Como en otros contextos rurales e indígenas 
de nuestro país, en la última década se han acentuado en esta 
zona los procesos migratorios hacia fuera del espacio regional  
y nacional.

3	 La convivencia entre las diferentes propuestas religiosas, 
en determinados contextos serranos, ha sido fuente de 
conflictos y confrontaciones graves e incluso violentas 
(cfr. Rodríguez, 2013).

4	 María Eugenia D’Aubeterre (2005) propone la noción de 
conyugalidad a distancia, para referirse a la experiencia 
de la vida marital asociada a la migración masculina en 
hogares multisituados y a la jefatura femenina de facto, 
incluyendo las maneras en que las mujeres apuntalan los 
bienes simbólicos.

5	 Es preciso apuntar que existe también un proceso migra-
torio aún incipiente de mujeres jóvenes que se aventuran 
a cruzar la frontera para conseguir trabajo en diferentes 
lugares de la Unión Americana.



55Mujeres indígenas y sistema de cargos en el siglo XXI. Un acercamiento desde la sierra de Zongolica, Veracruz, México

6	 Glick-Schiller, Bash y Blanc-Szanton (1992) propusieron 
el término transnacionalismo para definir la conformación 
de un espacio social caracterizado por vínculos sociales 
que conectan a los que se desplazan y a los que se quedan 
en una estructura intangible de densas redes de relación 

entre dos o más países. Quienes se quedan de este lado 
de la frontera, si bien no se desplazan físicamente, viven 
su vida en un contexto transnacional debido al contacto 
frecuente con sus familiares, al envío de remesas y a las 
circulaciones culturales de uno y otro lado de la frontera.




