N°52,2017. Paginas 45-55
Didlogo Andino

MUJERES INDIGENAS Y SISTEMA DE CARGOS
EN EL SIGLO XXI. UN ACERCAMIENTO DESDE LA SIERRA
DE ZONGOLICA, VERACRUZ, MEXICO

INDIGENOUS WOMEN AND CARGO SYSTEM IN THE 21ST CENTURY.
AN APPROACH FROM SIERRA ZONGOLICA, VERACRUZ, MEXICO

Maria Teresa Rodriguez”

En este articulo se realiza una aproximacién diacrénica acerca de las especificidades del “sistema de cargos” en la regién de

Zongolica, drea montafiosa habitada por poblacion indigena nahua, ubicada en la vertiente oriental de la sierra Madre, en el estado

de Veracruz, México. Se subraya el impacto de la migracién en las estructuras familiares y rituales y su correlato en el aumento

de la participacion femenina al frente de los cargos religiosos. El objetivo principal del texto es mostrar el papel de las mujeres

nahuas en la esfera ritual y en la dinamizacion de las estructuras locales de la comunidad indigena transnacional en el siglo XXI.
Palabras claves: Sistemas de cargos, participacién femenina, nahuas, migracion.

This article presents an diachronic approach to the particularities in the cargo systemin the Zongolica region, a mountainous area
inhabited by nahuas, located in the eastern portion of the Sierra Madre in the state of Veracruz, Mexico. The impact of migration in
family and ritual structures is emphasised and so its correlation with the increase of women participation in high religious posts.
The main objetive of this text is to show the role of nahua women in the ritual field and in the dynamization of local structures in

the transnational nahua communities of the 21st century.

Key words: Cargo system, women participation, nahuas, migration.

Introduccion

El estudio de la relacién entre la intensifi-
cacién de los procesos migratorios en México
y las transformaciones en practicas, creencias y
adscripciones religiosas, ha sido en los dltimos
lustros un campo fértil de investigacion (Odgers,
2014). En las indagaciones acerca del impacto
sociocultural de las migraciones transnacionales,
se ha documentado que este tipo de movilidad va
acompaifiada de nuevas formas de religiosidad
vinculadas al envio de remesas, a la circulacion
y relocalizaciéon de imagenes y practicas, a la
celebracion de festividades espejo en las zonas
de recepcidn, a los procesos de conversion, y
a la readecuacién de estructuras rituales en las
comunidades de origen (ver por ejemplo: Moran,
2000; Durand y Massey, 2001; Herndndez Madrid,
2003; D’ Aubeterre, 2005; Rivera-Sanchez, 2004;
Sanchez Rivera 2006 y 2007; Herndndez y Garma,
2007; Argyriadis, De la Torre, Gutiérrez Zifiiga y
Aguilar Ros (coords.), 2008; Odgers y Ruiz, 2009;

Hirai, 2009; Juarez Cerdi, 2009; Jaimes Martinez,
2009; Fortuny, 2011; Rodriguez, 2011, entre otros).

El interés de este texto se inscribe en dicha
linea de trabajo: explorar las practicas religiosas en
el contexto de las nuevas dindmicas de movilidad
y espacialidad, subrayando los impactos de la mi-
gracién transnacional en las localidades de origen,
especialmente en relacion con las estructuras familia-
res y rituales. Se enfatiza que el proceso migratorio
tiene —entre otras derivaciones— su correlato en el
aumento de la participacion femenina en la esfera
ritual. El objetivo especifico del articulo es mostrar
el papel de las mujeres nahuas en la dinamizacién
del sistema de cargos religiosos en los pueblos
serranos del siglo XXI.

Si bien es cierto que la migracion de mexicanos
hacia los Estados Unidos no es fenémeno nuevo,
en determinados dmbitos regionales data apenas de
lo que va de este siglo. Tal es el caso de algunas
regiones veracruzanas —como la regién de las Altas
Montafias— y especialmente de algunos municipios
de la zona fria de la sierra de Zongolica, mismos

*  Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropologia Social (CIESAS-Golfo). Xalapa, México. Correo electrénico:

mtrguez @ciesas.edu.mx

Recibido: 12 de mayo de 2016. Aceptado: 27 de noviembre de 2016.



46 Maria Teresa Rodriguez

que ahora sufren los efectos del declive de las
agroindustrias cafiera y cafetalera que proporcio-
naban empleo a jornaleros indigenas, si bien bajo
condiciones sumamente precarias (Macip, 2005).

En estas paginas pretendo aportar algunas pistas
etnograficas para el estudio de las repercusiones
de la migracién transnacional en la vida religiosa
de los municipios nahuas serranos. En otro lugar
mostré la relacién entre la movilidad de trabajadores
nahuas de Astacinga hacia los Estados Unidos y la
diversificacion religiosa, subrayando los vinculos
entre dichos procesos migratorios y las estrategias
de expansion de denominaciones evangélicas pen-
tecostales (Rodriguez, 2011 y 2012). También he
abordado el debilitamiento de determinados meca-
nismos de control social y la pluralidad religiosa,
incluyendo la impronta de ciertas corrientes catélicas
como el Movimiento de Renovacién Carismatica y
la Pastoral Indigena (Rodriguez, 2009).

Ahora me propongo poner atencion especial-
mente a las transformaciones y continuidades de
los sistemas de cargos religiosos, frente a las dind-
micas de la movilidad transnacional en la sierra de
Zongolica. Diversos trabajos han mostrado casos en
que los sistemas de cargos han rebasado las fronteras
mexicanas y las fiestas del calendario ritual se repite
en ambos paises, dando lugar a una nueva geografia
de lo sagrado (Odgers, op. cit., 158). Sin embargo
no existen atin suficientes evidencias etnograficas
pertinentes a la regién de estudio, por lo que estas
notas pretenden realizar una modesta contribucién
en este campo. De acuerdo con Sassen (2012), el
acercamiento antropoldgico a los estudios de las
migraciones contemporaneas permite analizar las
microestructuras de lo global y aportar datos respecto
de algunos de los componentes subjetivos que entran
en juego, asi como acerca de las problematicas mas
significativas para los migrantes, sus familias y sus
comunidades de origen.

Aqui se plantea que la diversificacién religiosa
y el aumento en el volumen de migrantes hacia los
Estados Unidos en determinados municipios han
repercutido en la jerarquia de comisiones para las
fiestas religiosas de culto a los santos. Es evidente
un marcado dinamismo en relacién con el ejercicio
religioso —incluyendo la disidencia y adscripcién
a nuevos cultos—, asi como las modificaciones de
las estructuras ceremoniales que otorgan novedo-
sos protagonismos a las mujeres y a las nuevas
generaciones. Presentaré una aproximacion a estas
complementariedades recientes en el contexto

contemporaneo de los habitantes de cuatro muni-
cipios nahuas veracruzanos: Atlahuilco, Astacinga,
Texhuacan y Tlaquilpa'.

Los cargos religiosos en la sierra
de Zongolica en el siglo XXI

El sistema de cargos en México y parte de
Centroamérica, fue analizado durante un largo
periodo como el centro de la vida comunitaria,
desarrollandose distintas interpretaciones en rela-
cién con su funcionamiento y sus repercusiones en
la organizacion social. Los primeros trabajos —en
la primera mitad del siglo veinte— se orientaron
hacia la relacién entre este tipo de organizacién y
sus vinculos con las formas de acceder al poder y
de normatividad social y econémica. El sistema de
cargos se homologé con la categoria de comunidad.
La comunidad se entendia como el conjunto de
unidades territoriales que conforman un municipio:
en cada municipio existia una jerarquia de cargos
seculares y una jerarquia paralela de funcionarios
religiosos; los espacios municipales constituian las
divisiones étnicas basicas (Sol Tax,1937).

A partir de entonces se sistematizé dicha
jerarquia civico-religiosa y se analizé como la
esencia de la comunidad indigena. A escala local,
esta jerarquia representaba un mecanismo para
“tabular” el consenso en torno a asuntos de diversa
indole y para normar los relevos generacionales y la
sucesion en los cargos civiles y politicos. Se apunt6
también, aunque de manera mas bien marginal,
su vertiente religiosa orientada hacia el aspecto
devocional, es decir, las subjetividades implicitas
en esta relacion con las divinidades. Mediante
el sistema de cargos se aseguraba la celebracién
oportuna y precisa de las fiestas del calendario
religioso y se recibia a cambio proteccién divina
y beneficios materiales.

Estos postulados darian pie a una cascada de
estudios muy diversos a lo largo de varias décadas,
la mayoria de ellos muy interesantes y propositivos.
Eric Wolf [1967] (1986), por ejemplo, sostuvo
que el sistema de cargos civico-religiosos tenia
efectos niveladores, ya que funcionaba como un
freno hacia la distincion de clases, mantenia una
homogeneidad social y constituia el canal mas
aceptable para el desempefio personal. Aguirre
Beltran (1991), al retomar los planteamientos de
algunos de sus antecesores, asignd al sistema de
cargos funciones eminentemente integrativas que



Mujeres indigenas y sistema de cargos en el siglo XXI. Un acercamiento desde la sierra de Zongolica, Veracruz, México 47

sustentaban la cohesién del grupo y restringian
los contactos hacia fuera. Aguirre Beltran (1991)
también interpret6 a los sistemas de cargos como
la institucionalizacion del derroche, mecanismo de
control social que impedia la acumulacién de unas
familias sobre otras y al mismo tiempo proporcionaba
prestigio al hacer ostensible la riqueza.

En la forma cldsica de este sistema (véase
Chance y Taylor, 1987) se trataba de una escala
de cargos anuales, en la que fodos los hombres de
la comunidad tenian la oportunidad de ascender
a los escalones superiores participando alterna-
damente en los cargos civiles y los religiosos,
hasta llegar a los puestos més altos de cada una
de las esferas (mayordomo del santo patrono y
presidente municipal). Posteriores y numerosos
trabajos —imposibles de citar en este espacio (cfr.
Korsbek, 1996)— ilustrarian respecto de una diver-
sidad de modalidades de los sistemas de cargos en
una variedad de situaciones etnogréficas. Basados
en esta amplia documentacion, surgi6 el acuerdo
de que la hipétesis de la nivelacién econémica
no era demostrable, pero que una estratificacién
significativa tampoco era compatible con el sistema
(Chance y Taylor, ibidem).

Cancian (1976) se preguntd, por ejemplo,
concerniente a la evolucién del sistema de cargos
en Zincantan, municipio tzotzil de los Altos de
Chiapas. Argument6 que a medida que el crecimiento
demografico fuera compensado con la creacién
de nuevos cargos, continuarian las consecuencias
integradoras del sistema en favor del equilibrio en la
comunidad. Cancian, como otros autores, consideraba
que el enriquecimiento individual representaba una
amenaza para el equilibrio de la comunidad. Varios
lustros después el propio Cancian (1990) hubo de
reconocer que el sistema de cargos de Zinacantan
sufri6 un desplazamiento como institucién central
y dominante de la estructura social, debido a la
diversidad ocupacional entre sus habitantes y a
los cambios en las relaciones entre los parajes y la
cabecera municipal. Bricker (1989) y Wasserstrom
(1989) registraron el surgimiento de un etnocen-
trismo expresado a nivel del caserio mediante la
construccién de capillas, oficinas administrativas
y cérceles, en un esfuerzo de sus habitantes por
depender cada vez menos del Ayuntamiento y de
las iglesias ubicadas en el centro ceremonial. Los
cargos religiosos y las ceremonias de renovacion de
afio ya no resolvian las nuevas divisiones sociales
y los conflictos politicos.

Si bien los andlisis de estos y otros autores fueron
muy acertados, llama la atencién que ninguno de ellos
haya considerado el factor del pluralismo religioso
como un fenémeno de complicadas derivaciones
en los Altos de Chiapas. Habria que esperar unos
afios para ver los resultados de importantes trabajos
orientados a esta tematica, cuyas contribuciones han
aportado datos para la comprension del conflicto
religioso, tanto en los Altos de Chiapas como en
otras regiones de México y Guatemala (por ejemplo:
Garma, 1998; Rivera, 1998, 2001, 2003; Garcia,
1993, 1996; Robledo, 1997, 1998; Cantén, 1998,
entre otros).

Las profundas transformaciones de las locali-
dades indigenas a lo largo de las udltimas décadas
impiden hablar de la vigencia de los sistemas de
cargos civicos y religiosos como sistemas unifica-
dos, quizds salvo raras excepciones. Para Chance
(1990), el divorcio entre ambas esferas fue el
cambio estructural més relevante hacia fines del
siglo veinte. Este cambio implic6 su orientacién
hacia organizaciones mas abiertas y mas centradas
en los aspectos rituales y devocionales. Al mismo
tiempo quedo atrds la idea de la comunidad esta-
ble y homogénea como campo conceptual, y el
sistema de cargos como mecanismo estabilizador.
Veamos rapidamente qué ha ocurrido en la sierra
de Zongolica.

Es dificil precisar el contexto espacio-temporal
del surgimiento de los sistemas de cargos religiosos
en la sierra de Zongolica, ya que no se cuenta con
archivos parroquiales ni otras fuentes primarias.
Sin embargo, es probable que haya emergido hacia
mediados del siglo XIX, de acuerdo con la pro-
puesta planteada por Chance y Taylor (1987) para
otras dreas de México, aun cuando se fue gestando
desde los primeros tiempos de la Colonia. Como ha
sefialado Baez-Jorge (1998), la institucionalizacién
de modelos de autogestion laica para el ejercicio de
la religiosidad fue una de las respuestas adaptati-
vas de la poblacién colonizada, para estrechar los
lazos de solidaridad étnica frente a la imposicién
y el dominio colonial. Estos procesos implicaron
también la yuxtaposicién de interpretaciones y
practicas que atin hoy expresan la vitalidad de
conceptos y creencias vinculados a la tradicién
religiosa mesoamericana.

La nocién de tradicion religiosa mesoamericana
(Lépez Austin, 1994) ha sido de gran utilidad para
dar cuenta del complejo religioso en el que quedaron
incluidas las practicas y creencias de las distintas



48 Maria Teresa Rodriguez

sociedades de agricultores mesoamericanos, sumadas
a las practicas producidas por el proceso de evange-
lizacién catélica. Esta nocién ha sido sin duda un
aporte sustancial para el estudio de las religiosidades
indigenas y para la comprensién de los procesos
histdricos de una dilatada extension de nuestro pais.
Sin embargo, es urgente advertir el surgimiento de
nuevos hibridismos y formas de organizacién que
permean la ritualidad indigena y que nos plantean
nuevos retos tedricos y metodolégicos.

Es preciso observar los distintos modelos de
coexistencia entre los sistemas de cargos religiosos
atn muy vitales en los pueblos de la sierra —que
implican la rotacién de los puestos de mayordomia
y el esplendor de las fiestas patronales—y las nove-
dosas propuestas religiosas procedentes tanto del
seno mismo de la Iglesia catdlica, como de Iglesias
evangélicas, sobre todo de orientacién pentecostal.
Garma (1987) registré en Ixtepec, un pueblo toto-
naco de la sierra norte de Puebla, México, que los
pastores protestantes se convirtieron al “evangelio”
al estar fuera de la comunidad, tras el contacto con
“hermanos” en los lugares en los que permanecieron
un tiempo por motivos laborales.

Desde la segunda mitad del siglo veinte han
tenido presencia en la sierra diversas iglesias evangé-
licas. Sobresale La Luz del Mundo, con sus vistosos
y llamativos templos, pero también existen otras
iglesias pentecostales y neopentecostales de menor
visibilidad en el paisaje, pero no por ello menos
importantes. Como ha sefialado Garma (2004), el
pentecostalismo en las regiones indigenas se apoya
en figuras carismaticas y tiene en la sanacién por
la fe un poderoso instrumento para lograr conver-
siones. En la sierra atin predominan los catélicos
de forma indiscutible; solo en contados municipios
la cantidad de conversos es significativa, llegando
incluso a representar a un tercio de la poblacién,
como es el caso de Astacinga3. No obstante, en la
mayor parte de los municipios los cargos ceremo-
niales y fiestas de mayordomia siguen jugando un
papel destacado, tanto en el espacio piblico como
en los ambitos privados donde se desarrollan la
mayoria de las secuencias ceremoniales.

En algunos pueblos de la sierra se manifiesta
preocupacién entre los cargueros en relacion con los
procesos relacionados con la migracién transnacio-
nal y frente a las presiones de cardcter econémico,
asi como de cara a la proliferacion de las distintas
denominaciones religiosas; se trata de sectores
tradicionalistas que apelan a la ratificacion de “las

costumbres” que les transmitieron los abuelos. Les
preocupa el proceso lento pero firme que implica
la disminucién de la participacién de los jefes de
familia en los cargos ceremoniales.

Segtin mi propia observacion, hasta la década
de los afos ochenta, en distintas localidades de la
sierra las autoridades civiles atin intervenian en la
asignacion de los cargos religiosos; se encontraban
vigentes distintas formas de coercién para que la
persona elegida aceptara el puesto de mayordomo,
aun contra su voluntad. Sin embargo, es dificil afir-
mar que en algin momento constituyd un sistema
alternante entre los cargos civicos y religiosos en
el que fodos los hombres adultos debian participar.
Como quiera que haya sido, hoy no hay evidencias
de la vigencia de una relacién directa entre parti-
cipacién en el sistema de cargos religiosos y el
ascenso politico. Antes bien, en los tltimos lustros,
los presidentes de algunos municipios de la sierra
han sido profesos de denominaciones evangélicas.

De manera anédloga a lo sefialado por Dow
(1993) para el caso de Santa Mdnica —un pueblo
otomi del estado de Hidalgo, México- en la sierra
de Zongolica, los valores del capitalismo adquiridos
por el trabajo migratorio transnacional entraron
en contradiccion con las ideas redistributivas del
sistema de cargos; muchas personas expresan que
es mejor gastar en la construccion de una casa de
mamposteria que en una fiesta religiosa. Una muestra
de este rechazo es la expansién del protestantismo
en determinados pueblos, asi como de los grupos
catélicos que también se oponen a los gastos sun-
tuarios del sistema de cargos.

A partir de lo que va del siglo XXI, el panorama
social y cultural de los pueblos serranos ha dado
un giro de ciento ochenta grados. La emigracién
hacia los Estados Unidos se convirti6 en una opcién
para los hombres jévenes y de mediana edad —y
todavia para pocas mujeres— de los municipios de
la parte alta de la sierra en busca de empleos mejor
remunerados. Si bien la emigracién estacional hacia
las plantaciones de las tierras bajas y las planicies
costeras es un fenémeno de antiguo cuflo, recien-
temente se incorporé la modalidad de la migracién
internacional como un fenémeno comtn en un nimero
creciente de localidades serranas. Este movimiento
genera cambios inéditos en la forma de vida de los
pueblos nahuas que es preciso documentar. Dichos
cambios se relacionan con la incorporacién de
habitos y formas de pensamiento emancipadas de
las restricciones territoriales.



Mujeres indigenas y sistema de cargos en el siglo XXI. Un acercamiento desde la sierra de Zongolica, Veracruz, México 49

La libertad de movimiento hacia afuera de la
region o del pais se ha convertido en un nuevo factor
de estratificacién en la medida en que aporta un valor
a la capacidad de consumo individual (Bauman,
2001). De ahi que la participacion suntuaria en el
sistema de cargos religiosos ha sido desplazada
como la fuente mas importante de adquisicién
de prestigio social. Asimismo, la diversificacién
religiosa otorga mecanismos para la socializacién
en esferas mas localizadas y delimitadas. Por otra
parte, las capillas instaladas en las congregaciones
tienden a ganar autonomia del sistema ceremonial
centralizado en la cabecera municipal, aun cuando
se reproducen con vitalidad las fiestas patronales
cuyo cardcter es también secular y contindan como
simbolo de adscripcién y pertenencia.

En la dindmica de expansién de las nuevas
denominaciones religiosas, el rechazo al consumo
de alcohol es el argumento mas esgrimido por
parte de los conversos, asi como por los pastores
e incluso por determinadas corrientes catdlicas
como el Movimiento de Renovacion Carismatica,
presente en varios municipios de la zona. Quizas
por ello en algunas localidades los mayordomos y
otros funcionarios religiosos han ido abreviando
los procedimientos ceremoniales y han flexibili-
zado los requisitos de participacién —entre ellos
la injerencia femenina mads visible— mostrando
apertura y capacidad de adaptacién a los nuevos
tiempos.

Participacion femenina
en el ejercicio religioso

Como sefala Clifford (1999), el funciona-
miento en redes transnacionales puede generar una
nueva relacién con el lugar de origen y fundar un
sentimiento de pertenencia o una experiencia de
identidad que no se encuentra estrictamente ligada
al anclaje territorial. Si bien estoy de acuerdo con
estos planteamientos, en este apartado me pro-
pongo argumentar que la migracién transnacional
en la zona de estudio, que implica la ausencia de
varones, genera su distanciamiento —no solo fisico
sino también material y simboélico— de los cargos
ceremoniales en sus lugares de origen.

A diferencia de lo que ocurre en otros con-
textos indigenas, los migrantes de la sierra (de
los municipios referidos) son participes de otras
formas de control social y adquisicién de prestigio,
diferentes a las derivadas de la participacién en los

cargos religiosos. La migracién transnacional ha
dado lugar a la modificacién de ciertas reglas de
convivencia; los jévenes migrantes se encuentran
mucho menos atados a las jerarquias emanadas
de las obligaciones rituales tradicionales, como
las relaciones de parentesco ritual y las fiestas
de mayordomia dedicadas a las imagenes de los
santos (Rodriguez, 2014: 70). Desde hace afios, las
ganancias obtenidas de la migracién interna —hacia
las plantaciones de cafia y café de la bocasierra—
se destinaban en parte al financiamiento de los
compromisos ceremoniales relacionados con los
sistemas de compadrazgo y de fiestas religiosas.
Sin embargo, hoy la experiencia migratoria trans-
nacional no siempre deriva en el fortalecimiento o
continuidad de las esferas tradicionales. Antes bien,
conduce a una redefinicién de valores, expectativas
y horizontes culturales.

En esta redefinicién encontramos un cambio
también en la jerarquizacién de hombres y mujeres.
De forma parecida a la descrita por Marisol De la
Cadena (1992) para el Cuzco, en nuestra zona de
estudio las subordinaciones de género se mani-
festaban de manera indiscutible en las relaciones
patriarcales, partiendo de nociones de superiori-
dad e inferioridad legitimadas por diferencias de
género. Ello implicaba que las mujeres estuvieran
descalificadas para acceder a las fuentes de poder.
Sin embargo, frente a la ausencia prolongada de
conyuges, padres o hermanos debido al trabajo
migratorio transnacional —asi como a la educacién
escolarizada y el internet, entre otros factores—, se
encuentran en redefinicion las relaciones de género y
la estructura patriarcal empieza a verse amenazada.

La conyugalidad a distancia* se mantiene
mediante el envio de remesas para la construccién
de una vivienda —principal objetivo del trabajo
migratorio— y para los gastos de manutencién del
grupo doméstico. Sin embargo, pareciera que la
gestion de los puestos de mayordomia no es un
tema de interés para los hombres migrantes, en
tanto no pueden estar presentes en el proceso ritual.
Este fendmeno deja espacios vacios en los puestos
del calendario ceremonial, dando paso a la gestién
de las personas que se quedan en las localidades
serranas, y posibilitando la participacién de mujeres
solteras, separadas o viudas.

La transformacion de las formas de transmi-
sion ritual y de autoridad en la sierra de Zongolica
es una de los consecuencias coyunturales mas
relevantes de la movilidad transnacional, ya que



50 Maria Teresa Rodriguez

dio lugar a un transito en los roles de género en
el ambito ceremonial. También ha ofrecido a los
jovenes migrantes mayor capacidad de agencia
para distanciarse de la matriz dada de posiciones
sociales, quienes tienden a cuestionar el excesivo
ritualismo y las obligaciones asociadas a ello. No
obstante, a pesar de las evidencias etnograficas con
que cuento hasta ahora, es dificil llegar a conclusio-
nes totalizadoras, ya que las respuestas son diversas
en los distintos contextos espacio-temporales. Por
ejemplo, Martinez Canales (2010) sefiala que en
Tehuipango —municipio ubicado en la misma zona
de estudio— los migrantes continiian con la colabo-
racién pecuniaria para el levantamiento de capillas
y para la compra de flores y otros elementos de la
parafernalia religiosa.

Sin embargo, funcionarios religiosos de
Astacinga, Atlahuilco, Tlaquilpa y Texhuacan
refieren su preocupacién por el incremento del
nimero de puestos vacantes para la celebracién de
las festividades religiosas a partir de la migracion,
pues las remesas raramente se destinan a este rubro.
Es sin duda el cardcter transnacional del fendmeno
migratorio lo que estd dando lugar a estos cambios.
Los pueblos nahuas de la sierra de Zongolica tienen
una antigua tradicién migratoria hacia los campos
de cultivo de cafa y café en la franja central vera-
cruzana, asi como a otros nichos laborales en las
zonas urbanas regionales y hacia el drea metropoli-
tana de la ciudad de México. Sin embargo, ello no
les impedia patrocinar las fiestas y estar presentes
durante la gestion de su cargo. Antes bien, el trabajo
migratorio constituia, en gran medida, el sostén de
vida ceremonial, como lo dilucid6 Aguirre Beltran
a mediados del siglo veinte, cuando las Regiones de
Refugio se caracterizaban por un tipo de movilidad
estacional o pendular (Aguirre Beltran, 1991).

Como consecuencia, hoy las mujeres han
adquirido responsabilidades diversas en el sos-
tenimiento del ciclo ceremonial. Por ejemplo en
Atlahuilco una mujer ocupa el cargo de Presidente
Eclesidstico —funcionario responsable de coordinar
a los mayordomos y de supervisar el desarrollo de
cada una de las fiestas del calendario ritual—. Este
puesto habia sido de exclusividad masculina, ele-
gido por consenso de entre el grupo de cargueros,
mayordomos en turno y ancianos principales que
pasaron por distintos cargos a lo largo de su vida.
De acuerdo con mis informaciones, en este caso
el parroco tuvo la udltima palabra y eligi6 para el
puesto a una persona de su confianza, una madre

de familia asidua a las actividades de la iglesia, no
obstante el desacuerdo de parte de los pobladores,
acostumbrados a un tipo de organizacién encabe-
zada por varones.

Los habitantes de Atlahuilco —con excepcién de
los conversos a iglesias evangélicas— han adoptado
ciertos cambios exitosos para la vitalidad y manteni-
miento del sistema de cargos religiosos, dando paso
ala participacién de hombres y mujeres de cualquier
edad, estado civil y condicién social. Las mujeres
jovenes participan en la catequesis, en el coro, asi
como en retiros y encuentros juveniles organizados
por el parroco, sin dejar a un lado su asistencia y
responsabilidades en las fiestas de mayordomia. No
resulta para nada extrafio que acepten o soliciten
un cargo como mayordomas, haciendo patente su
solvencia econémica y moral aun cuando no tengan
esposo. En este lugar tuve ocasién de asistir a una
fiesta de mayordomia cuya responsabilidad recaia
en una joven soltera. Aunque cont6 con el respaldo
de su padre y sus parientes, ella fue quien asumié
la responsabilidad moral y social que implicaba el
cargo, con la mayor seriedad y compromiso.

En Astacinga he podido constatar que las mujeres
juegan un papel fundamental para el mantenimiento
y continuidad del ciclo anual de festividades religio-
sas. Este municipio sobresale a escala regional por
el incremento paulatino de la poblacién migrante,
especialmente entre las generaciones jovenes. No
obstante, mientras que los varones eligen destinos
transnacionales, las mujeres se encaminan hacia
el norte del pafs, especialmente a la ciudad de
Monterrey, Nuevo Le6n, donde son empleadas
como trabajadoras domésticas>.

Durante las misas dominicales celebradas en la
cabecera municipal se aprecia con claridad el predo-
minio de la presencia femenina sobre un reducido
grupo de hombres mayores. En este lugar ha cobrado
fuerza el Movimiento de Renovacion Carismatica,
impulsado por el parroco ante la impronta de las
denominaciones pentecostales que han ganado nu-
merosos adeptos a lo largo y ancho del municipio.

Durante mi estancia en la cabecera municipal
de Astacinga en agosto de 2012 para asistir a la
celebracién de la fiesta patronal en honor a la
Virgen de la Asuncidn, observé la presencia de
mujeres migrantes que regresaban al pueblo para
participar en la fiesta. Ataviadas con prendas de corte
citadino, regresaban para rendir culto a la Virgen
y para cumplir compromisos relacionados con el
parentesco ritual en bautizos y casamientos que se



Mujeres indigenas y sistema de cargos en el siglo XXI. Un acercamiento desde la sierra de Zongolica, Veracruz, México 51

celebraron de manera colectiva en aquella ocasion.
A diferencia de los hombres migrantes que se en-
cuentran en Estados Unidos, ellas pueden regresar
eventualmente al pueblo para visitar a sus familiares
y hacer frente a sus responsabilidades de diversa
indole. En este contexto, mantuve una conversacion
con dos hermanas que llegaron desde Monterrey,
donde trabajan como empleadas domésticas al
igual que otras paisanas del mismo municipio. Me
informaron que al afio siguiente se harfan cargo de
celebrar la mayordomia en honor a San José, en la
que invertirian sus ahorros de varios afios de trabajo.
Me transmitieron su ilusién en la realizacion de esta
fiesta a la manera tradicional, ya que —segtin sus
propias palabras—en Astacinga se han dejado de lado
muchas celebraciones del calendario ritual, ante la
ausencia de personas dispuestas a asumir el com-
promiso de celebrar una mayordomia. Los varones
“ya no quieren el compromiso porque ahora tienen
otros gustos, ya no quieren seguir la costumbre”.
La ausencia de candidatos varones para cubrir los
cargos en Astacinga también ha abierto las puertas
a la participacién femenina, independientemente de
su edad y estado civil.

Este proceso contrasta de manera clara con
lo que plantea Rodriguez Blanco (2011) para el
caso de Cuetzalan, Puebla. Segun esta autora,
generalmente las mujeres ocupan cargos religiosos
a partir de los 60 afios y cuentan con hijos que las
respalden econémicamente. Pero en el caso que
nos ocupa, las mujeres —migrantes o no— tienen
un papel activo en el nuevo escenario de la comu-
nidad transnacional®. Demuestran su capacidad
para sostenerse econdémicamente y para tomar
decisiones de manera autonoma, ante el distan-
ciamiento masculino de las obligaciones rituales
y frente a los vacios favorecidos también por la
expansion de las denominaciones pentecostales
en este municipio.

En Texhuacan es frecuente, de igual manera,
que las mujeres asuman sobre sus espaldas la res-
ponsabilidad que implica el desempefio de un cargo
como mayordomas. Es el caso de dofia Paula, cuyo
esposo se encuentra en prision desde hace varios
afios. Permanecen con ella dos hijos atin menores
de edad a quienes debe mantener por cuenta propia
realizando diversas tareas: trabajo doméstico, crianza
de animales de traspatio, venta de lefia y productos
de la milpa, entre otras. Aun en estas condiciones,
solicité la mayordomia de la Virgen de Guadalupe
en diciembre de 2012, respaldada por sus vecinos

y parientes asi como por su profunda devocién a
“la virgencita”.

El ejercicio femenino de los cargos también
esta relacionado con la posibilidad de adquirir
prestigio y reconocimiento social. Mujeres como
dofia Paula se apropian de los simbolos del prestigio
masculino asociado a la jefatura del hogar como
una via para obtener visibilidad y aceptacién social.
Estos simbolos, apuntalados por la fe y las creencias
religiosas, se despliegan en la escena ptiblica sin la
necesaria participacion de un cényuge.

Este tipo de situaciones se repite en distintos
pueblos de la sierra y hacen explicito y evidente el
proceso de superacion de la exclusion de las mujeres
alos roles protagdnicos en la esfera ritual. Ademas,
las mujeres también estdn accediendo a puestos
del gobierno civil, antes de absoluta exclusividad
masculina. Mujeres indigenas han sido presidentas
municipales en Astacinga, Los Reyes, Tlaquilpa y
Zongolica durante la dltima década. También ha
habido diputadas y regidoras, aunque siguen siendo
infrarrepresentadas en los puestos politicos como
en casi todas partes del pais y del mundo. Desde mi
punto de vista, los niveles de educacién escolarizada
y el acceso a otros mundos mediante la television,
el internet, son factores causales para un progre-
sivo empoderamiento de las mujeres indigenas en
distintos campos.

Como sefialé antes, era una regla que todo
hombre que ocupara un cargo debia estar casado
o contar con el apoyo de su madre o hijas, que se
tomaran a cuestas las tareas de la organizacion y
preparacién de los banquetes. De modo que las
mujeres siempre han participado en posiciones ad-
juntas pero determinantes. Como apunta Rodriguez
Blanco: los hombres se ocupan del cargo, mientras
las mujeres se ocupan de la carga que implica el
cargo (op. cit.: 93). Es importante pues subrayar
que siempre ha sido imprescindible la presencia y
trabajo de las mujeres para el buen desarrollo de las
ceremonias y banquetes que implican las fiestas de
mayordomia. Sin su participacién no habria sido ni
seria posible el desempefio ritual de sus conyuges,
familiares y vecinos a quienes apoyan en las tareas
culinarias, en la coordinacién del protocolo y en la
organizacion del trabajo ceremonial.

Sin embargo, es inviable afirmar que en los
pueblos de la sierra de Zongolica las mujeres
hayan estado relegadas a los espacios privados en
las fiestas de mayordomia, como sefiala la autora
antes citada para Cuetzalan, Puebla. Las esposas,



52 Maria Teresa Rodriguez

hijas y madres de los mayordomos asumen impor-
tantes roles ceremoniales en el espacio publico y
siempre han sido participes, si bien de forma menos
explicita, del prestigio adquirido por estos. Como
anfitrionas de las fiestas reciben la colaboracién de
familiares y vecinas que se dedican a las labores de
la cocina mientras ellas atienden a los invitados y
cumplen con el protocolo ceremonial. Asimismo,
colaboran a su vez en las obligaciones rituales de
otras familias, participando en un sistema de ayuda
mutua, aportando su colaboracién en especies y en
tiempo de trabajo. Incluso continda siendo usual
la referencia en comtin —los mayordomos— a los
titulares de las fiestas cuando se trata de una pareja
de conyuges.

La novedad ahora estriba en la posibilidad de
poner en préctica otras formas de apropiacion de los
simbolos y esferas sagradas por parte de las mujeres
que no conforman una pareja. Generalmente las
mujeres con cényuges migrantes se convierten en
administradoras del patrimonio familiar y fungen
como representantes del esposo en tramites y
gestiones locales. Ellos controlan via telefénica
sus decisiones, entradas y salidas de casa, asi
como los usos que se dan a las remesas, aunque en
ocasiones la ausencia del esposo permite avances
en la autonomia femenina y en la posibilidad de
desarrollar negocios propios y gestionar su tiempo
libre y su movilidad en el espacio local. Pero como
seflalé lineas arriba, ellas solo tomardn un cargo de
mayordomia hasta que el marido haya vuelto de su
estancia en “el otro lado” para asumir juntos las
obligaciones y tareas respectivas.

Comentario final

El estudio de la comunidad transnacional exige
volver la mirada a las comunidades de origen,
especialmente cuando nos interesamos en la rees-
tructuracioén de los campos religiosos locales. En
estas paginas traté de mostrar la relacion entre la
migracién masculina hacia Estados Unidos y la
transformacion de las jerarquias de comisién es-
tablecidas para el culto a los santos, identificando
el rol de las mujeres en este proceso. Segtin mis
observaciones, en esta nueva organizacién de lo
sagrado, las mujeres nahuas que permanecen en los

lugares de origen, reproducen las fiestas patronales
y otras celebraciones que permiten la resignificaciéon
de la idea de comunidad a pesar de la ausencia de
familiares y vecinos.

El sistema de cargos religiosos se desarrolla-
ba en el marco de la estructura patriarcal, pero la
migracién transnacional masculina ha dado lugar
a la intervencién de las mujeres en los puestos
religiosos —e incluso civiles— de los cuales estaban
excluidas. Ellas participan-adquieren nuevos estatus
a partir de su funcién protagénica en las fiestas
de mayordomia y de su independizacion en otras
esferas de la vida diaria.

De este modo reproducen y resignifican el
sistema de cargos religiosos en resiliencia a la desin-
tegracion familiar y comunitaria. Las motivaciones
explicitas son de caracter devocional y religioso;
manifiestan hacerlo “de corazén” y con mucha fe
y devocidn por los “santitos” del calendario ritual.
Si bien estas motivaciones son incuestionables,
opera también el peso de la ratificacién social en
su desempeifio, utilizando los simbolos del prestigio
masculino asociado a la jefatura del hogar y a la
gestion en la escena puiblica. Como sefiala Rodriguez
Blanco (op. cit.) en referencia a Cuetzalan, Puebla,
en la sierra se valora positivamente la creciente par-
ticipacion de las mujeres en los cargos religiosos;
los hombres no las censuran porque no compiten
por ellos. Paralelamente, los ancianos, es decir,
quienes han asumido los puestos de maryordomia
mads importantes a lo largo de su vida, han perdido
espacios de poder y decisién tanto en la esfera
religiosa como en la civil.

En coincidencia con lo sefialado por De la Cadena
(1992) los cambios en la valoracién del trabajo —en
los que el trabajo migratorio transnacional es mas
valorado que el trabajo agricola— ocurren a la par de
las transformaciones del sistema patriarcal y de los
simbolos de estatus al interior de las comunidades.
Dichos simbolos se han diversificado e incluyen
ahora la posesion de casas de mamposteria, autos
y teléfonos celulares.

Queda pendiente la tarea de profundizar en
los procesos actuales de cambio cultural que estan
incidiendo en el panorama religioso de la sierra, as{
como en los derroteros de las nuevas generaciones
de hombres y mujeres indigenas.



Mujeres indigenas y sistema de cargos en el siglo XXI. Un acercamiento desde la sierra de Zongolica, Veracruz, México 53

Referencias Citadas

Aguirre Beltran, Gonzalo

1991 [1967] Regiones de Refugio. México, Fondo de Cultura
Econémica.

Aguirre Beltran, Gonzalo

1986 Zongolica. Encuentro de dioses y santos patronos.
Xalapa, Universidad Veracruzana.

Argyriadis, Kali; De La Torre, Renée; Gutiérrez Zuiiiga, Cristina
y Aguilar Ros, Alejandra (coords.)

2008 Raices en Movimiento. Prdcticas religiosas tradicio-
nales en contextos translocales. México, El Colegio de
Jalisco-CEMCA-IRD-CIESAS-ITESO.

Baez-Jorge, Félix

1998 Entre los naguales y los santos. Xalapa, Universidad

Veracruzana.
Bauman, Zygmunt

2001 La Globalizacion. Consecuencias Humanas. México,

Fondo de Cultura Econémica.
Bricker, Victoria R.

1989 El Cristo Indigena, el Rey Nativo. México, Fondo de

Cultura Econémica.
Camara, Fernando

[1952] 1996 “Organizacién Religiosa y Politica en
Mesoamérica”, en: Leif Korsbaek, comp. Introduccion al
Sistema de Cargos. México, Universidad Auténoma del
Estado de México, pp. 113-159.

Cancian, Frank

1976 Economiay Prestigio en una Comunidad Maya. México,

Instituto Nacional Indigenista.
Cancian, Frank

1990 “The zinacantan cargo waiting lists as a reflection of
political and economic changes. 1952 to 1987, en: Stephen
y Dow, eds. Class, Politics, and Popular Religion in Mexico
and Central America. Washington. Society for Latin American
Anthropological Publication Series, Volume 10, pp. 63-76.

Cant6n, Manuela

1998 Bautizados en fuego. Protestantes, discursos de con-
version y politica en Guatemala (1989-1993). La Antigua,
Guatemala, CIRMA.

Clifford, James
1999 Itinerarios Transculturales. Barcelona, Ed. Gedisa.
Chance, John K.

1990 “Changes in Twentieth-Century Mesoamerican
Cargo Systems”, en: Stephen y Dow, eds. Class, Politics,
and Popular Religion in Mexico and Central America.
Washington. Society for Latin American Anthropological
Publication Series, Volume 10, pp. 27-42.

Chance, John y B. Taylor, William

1987 “Cofradias y cargos: una perspectiva histérica de la
jerarquia civico-religiosa mesoamericana”, en: Antropologia
suplemento. Boletin oficial del INAH. México, Nueva Epoca,
Nim 14.

D’ Aubeterre, Maria Eugenia

2005 “San Miguel Arcdngel, un santo andariego. Trabajo
ceremonial en una comunidad de transmigrantes del estado
de Puebla”. En: Relaciones, El Colegio de Michoacén,
N° 103, Vol. XXVI, pp. 19-50.

De la Cadena, Marisol

1992 “Las mujeres son mds indias: Etnicidad y género en
una comunidad del Cuzco”, en: Revista Isis Internacional,
Santiago de Chile, Ediciones de las Mujeres, N° 16, pp. 25-46.

Dow, James W.

1993 “Protestantismo en el campo: causas materiales del
abandono de fiestas en la Sierra Oriente de Hidalgo”,
en: Notas Mesoamericanas, México, Universidad de las
Américas-Puebla, N° 14, pp. 123-130.

Durand, Jorge y Massey, Douglas

1995 Miracles on the Border: Retablos of mexican migrants

to the Unites States. The University of Arizona Press.
Garma, Carlos

1987 Protestantismo en una comunidad totonaca de Puebla,

Meéxico. México, Instituto Nacional Indigenista.
Garma, Carlos

1998 “Afiliacién religiosa en municipios indigenas de Chiapas
segtin el censo de 1990”. En: Chiapas: el factor religioso.
Publicaciones para el Estudio Cientifico de las Religiones.
México, pp. 189-216.

Garma, Carlos

2004 Buscando el espiritu. Pentecostalismo en Iztapalapa
y la ciudad de México. México, UAM-Iztapalapa/Plaza y
Valdez.

Hernéndez Madrid, Miguel

2003 “Diversificacion religiosa y migracién en Michoacan”.
En: Didspora Michoacana. Zamora, El Colegio de Michoacan,
pp. 165-192.

Hernéndez, Alberto y Garma, Carlos

2007 “Los rostros étnicos de las adscripciones religio-
sas”. En: Atlas de la Diversidad Religiosa en México
(1950-2000) (Renée de la Torre y Cristina Gutiérrez
Ziiiga, coords.). México, CIESAS-COLEF-Secretaria de
Gobernaciéon-COLMICH.

Hirai, Shinji

2009 Economia Politica de la Nostalgia. Un estudio sobre
la transformacion del paisaje urbano en la migracion
transnacional entre México y Estados Unidos. México,
UAM-Juan Pablos Editor.

Korsbaek, Leif

1996 Introduccion al Sistema de Cargos. México, Universidad

Auténoma del Estado de México.
Levitt, Peggy y Glick-Schiller, Nina

2004 “Conceptualizing Simultaneity: A Transnational Social
Field Perspective on Society. En: International Migration
Review. N° 38, pp. 1002-1039.

Lépez Austin, Alfredo

1994 Tamoanchan y Tlalocan. México, Fondo de Cultura

Econémica.
Long, Norman

2007 Sociologia del desarrollo: una perspectiva centrada

en el actor. México, CIESAS-Colegio de San Luis.
Macip, Ricardo Francisco

2005 Semos un pais de peones: café, crisis y el estado neo-
liberal en el centro de Veracruz. Benemérita Universidad
Auténoma de Puebla.

Martinez Canales, Luis Alejandro

2010 Tlen Yawi Ne Wehka: Cultura, Trabajo y Conciencia de
los Migrantes Nahuas de la Sierra de Zongolica, Veracruz.
México, UNAM-IIA, Tesis de doctorado en Antropologia.

Moran, Luis Rodolfo

2000 Representacion religiosa de los mexicanos exilia-
dos. Guadalajara, El Colegio de Jalisco-Universidad de
Guadalajara.



54 Maria Teresa Rodriguez

Odgers, Olga y Ruiz, J. Carlos (coords.)

2009 Migraciony Creencias., Pensar las religiones en tiempos
de movilidad. México, El Colegio de la Frontera Norte-El
Colegio de San Luis-Miguel Angel Porria.

Odgers, Olga

2014 “Migracién y cambio religioso en México: perspec-
tivas de andlisis y agenda de investigacion”. En: Cultura
y Religion. Universidad Arturo Prat del Estado de Chile,
Vol. VIII, N° 1, enero-junio 2014, pp. 151-167.

Rivera Sanchez, Liliana

2004 “Transformaciones comunitarias y remesas sociocultu-
rales de los migrantes mixtecos poblanos”. En: Migracion
y Desarrollo, Vol. 2, pp. 62-103.

Rivera, Carolina

1998 “La didspora religiosa en Chiapas, notas para su estu-
dio”. En: Chiapas: el factor religioso. Publicaciones para el
Estudio Cientifico de las Religiones. México, pp. 173-188.

Rivera, Carolina y Judrez Cerdi, Elizabeth (eds.)

2010 Mds alld del espiritu. Actores, acciones y prdcticas en

iglesias pentecostales. México, CIESAS.
Robledo, Gabriela

1997 Disidencia y religion. Los expulsados de San Juan
Chamula. Tuxtla Gutiérrez, Chiapas. Coleccién de Ciencias
Sociales, Serie Migracién y Religién, N° 2, UNACH.

Robledo, Gabriela

1998 Betania 'y Nuevo Zincantdn. La recomposicion de dos
comunidades tzotziles en los Altos de Teopisca, Chiapas.
Tesis de Maestria en Antropologia Social. México, ENAH.

Rodriguez Blanco, Eugenia

2011 “Género, etnicidad y cambio cultural: feminizacién del
sistema de cargos en Cuetzalan”. En: Politica y Cultura.
México, UAM-Xochimilco, Nim. 35, pp. 87-110.

Rodriguez, Marfa Teresa

2003 Ritual, Identidad y Procesos Etnicos en la Sierra de

Zongolica, Veracruz. México, CIESAS.
Rodriguez, Marfa Teresa

2009 “Mayordomias y nuevas practicas religiosas. Espacio,
religion y politica en comunidades nahuas”. En: Pensamiento
religioso y espacio de poder (Béez-Jorge, Félix, Rogelio

de la Mora, Guadalupe Vargas y José Velasco Toro,
coords.), Editora de Gobierno del Estado de Veracruz,
pp. 61-92.
Rodriguez, Maria Teresa
2011 “Nahuas en Wisconsin: movilidad, localidad y partici-
pacion religiosa”. En: Nuevos caminos de la fe. Prdcticas
y creencias al margen institucional. México, COLEF,
COLMICH, UANL, pp. 323-344.
Rodriguez, Marfa Teresa
2012 “Itinerarios transnacionales de comunidades nahuas
hacia los Estados Unidos”. En: En sentido contrario.
Transnacionalizacion de religiones africanas y latinoameri-
canas (Kali Argyriadis, Stefania Capone, Renée de la Torre
y André Mary, coords.). México, CIESAS, pp. 885-95.
Rodriguez, Marfa Teresa
2013 “Una aproximacion al proceso de diversificacion re-
ligiosa en un municipio nahua”. En: Alteridades, México,
UAM-Iztapalapa, pp. 25-35.
Rodriguez, Maria Teresa
2014 “Repertorios culturales, formas de sustento y dindmicas
familiares entre jévenes nahuas migrantes”, en: Juventudes
en Frontera. Trdnsitos, procesos y emergencias juveniles en
México, Chile, Nicaragua y Argentina (Tania Cruz Salazar
y Yanko Gonzélez, eds.). Quito, Ed. Abya - Yala/ EI Colegio
de la Frontera Sur, pp. 57-84.
Sassen, Saskia
2012 Una sociologia de la globalizacion. Buenos Aires, Katz
Ed.
Tax, Sol
[1937] 1996 “Los Municipios del Altiplano Mesooccidental
de Guatemala”, en: Introduccion al Sistema de Cargos,
(Leif Korsbaek, comp.), México, Universidad Auténoma
del Estado de México, pp. 87-112.
‘Wasserstrom, Robert
1989 Clase y Sociedad en el Centro de Chiapas. México,
Fondo de Cultura Econémica.
‘Wolf, Eric
[1967] 1986 Pueblos y Culturas de Mesoameérica. México,
Ed Era.

Notas

Estas reflexiones se basan en observaciones y entrevistas
realizadas en distintas localidades de los municipios
mencionados, en diferentes temporadas a lo largo de
varios afios (del 2009 al 2013). También llevé a cabo
varias entrevistas a migrantes varones, procedentes de
estos municipios, en una de las zonas de recepcion de
migrantes nahuas en Estados Unidos, las granjas lecheras
del estado de Wisconsin, asi como a migrantes de retorno
en sus comunidades de origen.

La sierra de Zongolica —ubicada en la franja central del
estado de Veracruz, en la cordillera este de la Sierra Madre
Oriental- se integra por trece municipios cuya poblacién es
mayoritariamente hablante del ndhuatl como primera lengua.
El espacio fisico de la sierra se compone de una diversidad
de ecosistemas ubicados entre los 500 y los 2.500 metros
sobre el nivel del mar. Los municipios de la zona fria han
sido considerados de alta marginalidad debido a la escasez de
fuentes de empleo, al extremo minifundismo y a la pobreza

de los suelos. Como en otros contextos rurales e indigenas
de nuestro pais, en la tiltima década se han acentuado en esta
zona los procesos migratorios hacia fuera del espacio regional
y nacional.

La convivencia entre las diferentes propuestas religiosas,
en determinados contextos serranos, ha sido fuente de
conflictos y confrontaciones graves e incluso violentas
(cfr. Rodriguez, 2013).

Maria Eugenia D’ Aubeterre (2005) propone la nocion de
conyugalidad a distancia, para referirse a la experiencia
de la vida marital asociada a la migraciéon masculina en
hogares multisituados y a la jefatura femenina de facto,
incluyendo las maneras en que las mujeres apuntalan los
bienes simbdlicos.

Es preciso apuntar que existe también un proceso migra-
torio aun incipiente de mujeres jovenes que se aventuran
a cruzar la frontera para conseguir trabajo en diferentes
lugares de la Unién Americana.



Mujeres indigenas y sistema de cargos en el siglo XXI. Un acercamiento desde la sierra de Zongolica, Veracruz, México 55

Glick-Schiller, Bash y Blanc-Szanton (1992) propusieron
el término transnacionalismo para definir la conformacién
de un espacio social caracterizado por vinculos sociales
que conectan a los que se desplazan y a los que se quedan
en una estructura intangible de densas redes de relacion

entre dos o mds paises. Quienes se quedan de este lado
de la frontera, si bien no se desplazan fisicamente, viven
su vida en un contexto transnacional debido al contacto
frecuente con sus familiares, al envio de remesas y a las
circulaciones culturales de uno y otro lado de la frontera.






