N°52,2017. Paginas 27-44
Didlogo Andino

DEL SIMIO DE DIOS AL EXOTISMO DEL PARAISO.
CONSIDERACIONES SOBRE LA PRESENCIA DEL MONO
EN LA ORNAMENTACION ARQUITECTONICA
DE LAS IGLESIAS COLONIALES SURPERUANAS

FROM GOD’S APE TO THE EXOTIC PARADISE. CONSIDERATIONS ABOUT
THE MONKEY’S PRESENCE IN THE ARCHITECTURAL ORNAMENTATION
OF SOUTHPERUVIANS COLONIAL CHURCHES

Carla Maranguello®

Desde la Antigiiedad, en la tradicion cristiana, el mono ha sido asociado con caracteristicas esencialmente negativas, connota-
cién que se sostuvo durante el cristianismo, donde su figura llegé a utilizarse para representar al mismo Satdn y otras actitudes
deplorables del hombre. Por el contrario, en los Andes prehispanicos el animal aparece asociado al exotismo y a la abundancia
vegetal de la Amazonia, asi como a diversos mitos relativos a los astros, pero siempre atribuido de connotaciones positivas. En la
ornamentacion arquitectonica de los templos de la provincia de Chucuito en el sur de Pert, desarrollados durante los siglos XVII
y XVIII, aparecen los monos ocasionalmente y su ubicacion se repite en portadas que dan acceso a espacios de culto, junto con
otros elementos naturales de raigambre prehispanica, asi como con simbolos del universo cristiano. Los estudios al respecto no han
elaborado interpretaciones definitivas de la aparicion de estas figuras en el contexto colonial, por lo que parece pertinente repasar
la significacién del animal en la tradicién medieval y en el mundo prehispdnico, para luego examinar las imdgenes considerando
el contexto de ejecucion de los programas ornamentales y su funcion en el marco del adoctrinamiento.
Palabras claves: Monos, religiosidad andina, ornamentacion arquitecténica, Chucuito colonial.

Since ancient in Christian tradition, the monkey has been associated with, essentially, negative characteristics, connotation held
during christianity, even was used to represent Satan and other deplorable attitudes of man. In oposition, in pre-Hispanic Andes
the animal appears associated with the exoticism and forest abundance in the Amazon, as well as various myths about the stars,
but always attributed positive connotations. In the architectural ornamentation of colonial temples in Chucuito’s province in the
southern Peru, developed during the 17" and 18" century, monkeys appear occasionally, and its location is repeated in access
doorways to places of worship, with other natural elements of pre-Hispanic tradition and with the Christian’s symbols. Studies in
this field haven’t produced definitive interpretations of the appearance of these figures in the colonial context, so it is appropriate
to consider the significance of the animal in medieval tradition and the pre-Hispanic world, and then to examine the images, to
made a consideration of the context of implementation of ornamental programs and their role in the doctrinal context.
Key words: Monkeys, andean religiosity, ornamental iconography, colonial Chucuito.

de estos motivos basicamente en la idea o conteni-
do, con la posibilidad de conservar gran parte de la
forma original, permitié que se fijaran con rapidez

Introduccion

Desde los inicios del cristianismo fue comun

adoptar diversos motivos paganos de las zonas
por las que se divulgaba la doctrina, por dentro
y por fuera de Europa latina, para convertirlos
a la representacién de Cristo. Por otra parte, los
simbolos con que contaba la misma tradicién del
Imperio Romano y que arrastraba formas del Antiguo
Cercano Oriente, las culturas del Mar Egeo y la
Antigua Grecia, fueron tomados y resignificados
por el cristianismo, ampliando o modificando el
sentido primero. El hecho de centrar la conversion

y efectividad la mayor parte de ellos. En este senti-
do, hubo diversas fuentes que actuaron como guia,
modelo o mero referente en las imdgenes, princi-
palmente los libros de los primeros naturalistas de
la antigiiedad grecorromana, cuyas compilaciones
fueron utilizadas luego por los bestiarios medieva-
les, siendo uno de los mds destacados El fisidlogo.
En dichas fuentes, el cristianismo encontré una
forma de plantear lecciones de carécter didéctico y
moral, presentando alegorias entre Cristo y el buen

* Universidad de Buenos Aires, Facultad de Filosofia y Letras, Departamento de Artes. Instituto de Teoria e Historia del Arte

e}

“Julio E. Payré

. Buenos Aires, Argentina. Correo electrénico: carlamaranguello@hotmail.com

Recibido: 23 de mayo de 2016. Aceptado: 16 de diciembre de 2016.



28 Carla Maranguello

cristiano y las caracteristicas y comportamientos de
los distintos animales y del resto de los elementos
naturales (Charboneaux Lassay 1996).

Asi como la mayor parte de los simbolos
consagrados a Cristo representaban algunas veces
también al fiel cristiano, lo mismo sucedid con la
figura de Satan. Muchos animales fueron asociados
al diablo por sus caracteristicas, y la figura del
mono fue una de las privilegiadas por sus com-
portamientos y rasgos fisicos, siendo conocido el
anticristo como el simio de Dios (Walker Vadillo
2013). En América, las imagenes del repertorio
cristiano sufrieron un proceso de transformacion,
siendo dotadas de caracteristicas nuevas de acuer-
do con asociaciones con el pasado prehispanico
y las condiciones geogréficas del nuevo mundo,
especialmente los elementos vinculados a la flora
y la fauna, ya que tenfan importancia para la vida
medicinal, econémica, religiosa y politica.

En la ornamentacién arquitecténica de las igle-
sias coloniales surperuanas de fines del siglo XVII
y todo el siglo X VIII, vemos aparecer la figura del
mono ocasionalmente, en un nivel bajo de repre-
sentacion en relacion con otros motivos, ubicada
siempre en accesos a diferentes espacios de culto
y rodeada de vegetales de raigambre prehispanica,
péjaros y simbolos cristianos, lo que nos lleva a
interrogarnos acerca de la intencién de ubicar la
figura en estos sitios tan puntuales. Examinaremos
algunos antecedentes destacados de la representacion
del animal en el cristianismo y en América, para
considerar, mediante dos ejemplos de la doctrina
de Juli, la importancia del contexto de aparicién
y uso, en el marco del adoctrinamiento que tuvo
lugar en la zona.

Los monos en la iconografia cristiana

En el arte cristiano, desde la época medieval,
los monos aparecen representados con connota-
ciones esencialmente negativas, mds alld de las
variantes que puedan presentar. Como una espe-
cie de descendencia degenerada del ser humano
por sus caracteristicas fisicas, lo que tendria su
réplica en conductas morales dudosas, la figura
del mono fue sustentdndose desde la antigiiedad
en el dicho del poeta latino Ennio, referido en
Cicer6n y Opiano como un ser repugnante, de
mal aspecto, desagradable de contemplar pero de
mente astuta: simia quam similis turpissima bestia
nobis' (Garcia Arranz 2013: 215). Luego en la Edad

Media su reputacion no mejor6. En afinidad con
los escritos clasicos, se aplicé el término simia a
todos los enemigos de Cristo, desde los paganos
y apdstatas hasta los heréticos e infieles, pero
siempre asociado al pecado o a la idolatria. Las
fuentes literarias y las imdgenes en las que apa-
recen los monos en esta época son muy variadas,
pero en todas se mantiene el aspecto despectivo.
Destacan los bestiarios, las fabulas y los exempla,
aunque también numerosas fuentes cldsicas fueron
utilizadas. En el arte aparecen en los portales de
las iglesias romédnicas y en algunas miniaturas,
basados por lo general en fuentes literarias.

A partir de las descripciones de los primeros
naturalistas, en donde los monos aparecen como
seres desagradables pero similares al hombre y que
intentan emular sus conductas, comenzd a pensarse
al animal como una suerte de caricatura desvir-
tuada y grotesca del ser humano, siendo perfecto
para representar al diablo, quien ademads de ir en
contra de los valores cristianos, trataba de imitar a
Dios, por eso fue llamado el simio de Dios. Segtin
Moénica Walker Vadillo, esta situacién pudo tener su
origen en Egipto, donde el pueblo hebreo durante
el Exodo habria visto la adoracién al babuino, que
era considerado un dios del inframundo —Babi- que
se comia a las almas de los injustos y se las llevaba
al fuego para destruirlas—. En consecuencia, se
asocio a este animal con el inframundo y el fuego,
haciendo més féacil su identificacién con el demonio
en el cristianismo. EI Salterio de Stuttgart (c.800),
que sigue al Salmo 77, presenta al simio con un
satiro remitiendo a fuerzas malévolas de Egipto,
bloqueando el camino a los israelitas y con la
misma connotacién aparece en la escena de la hija
del faraén y Moisés de la pila bautismal del maestro
Roberto para la iglesia de San Frediano en Lucca
(c. 1100) (Walker Vadillo 2013).

Entre los libros mas utilizados como referente
destaca El fisiologo, escrito en Alejandria entre
los siglos Il y V d. C., habiendo sido el libro mas
difundido después de la Biblia y que sobrevivid
hasta el Renacimiento. Se trata de una compilacién
seudocientifica que redondea una visién del mundo
zoolégico medieval (real y fantastico), recogiendo
descripciones e historias de animales, que afiadié
a los libros de los naturalistas imdgenes tomadas
desde la antigiiedad grecorromana mediante alego-
rizaciones doctrinales y moralizantes cristianas, por
lo que se considera fundamental para el desarrollo
de los bestiarios medievales. Alli se menciona al



Del simio de Dios al exotismo del paraiso. Consideraciones sobre la presencia del mono en la ornamentacion. .. 29

simio junto con el asno salvaje —el onagro—y al igual
que €l, asumiria el papel de diablo, caracterizando-
se por la falta de cola (Guglielmi 1971). Algunos
bestiarios afiaden variantes, pero en su mayoria
con connotaciones negativas, asociando al animal
con el pecado, la lujuria y la vanidad?. Dentro de
las fabulas, los autores refieren a Esopo (siglo VI
a. C.), en donde destaca la asociacién del simio
con el diablo y con el pecado o acciones negativas
del humano, ya que aparece como un animal feo,
mentiroso y con intenciones de imitar al hombre.
Una de las fabulas mas mencionadas es la que alude
a la maternidad, en donde una simia que tiene dos
crias protege extremadamente a una mientras que
deja de lado a la otra. Como consecuencia, la cria
mas amada termina muriendo sofocada por el exceso
de carifio de su madre, mientras que la cria despre-
ciada sobrevive. Esta fibula aparece representada en

\

R Y e e

Q8 cauenté Al o1 IR OCIUTANT,

bestiarios donde la hembra simio con gemelos lleva
a la cria en brazos y a la despreciada en el cuello,
mientras es perseguida por un cazador (Walker
Vadillo 2013). Figura 1. Esta historia del mono con
caracteristicas deplorables desde el punto de vista
humano reemplaz6 a la teoria del simio demonio y
cobré mayor dimensioén por medio de los exempla,
que las 6rdenes mendicantes desde la baja Edad
Media (siglos XII-XIV) comenzaron a utilizar
como enseflanzas moralizantes acompafiando los
sermones. En el caso de los monos, la madre simia
era la pecadora, con la cria protegida referia a los
placeres del cuerpo, y con la despreciada representaba
el peso de los pecados, ya que era esta cria la que
hacia que la madre perezca ante los cazadores, por
lo que también su figura se convirtié en simbolo
del vicio generalizado y los bajos instintos (Walker
Vadillo 2013; Garcia Arranz 2013).

Figura 1. Bestiario Workshop (Inglaterra). c. 1185. Nueva York. The Pierpont Morgan Library, Ms. M. 18, fol. 19v.

Fuente: Walker Vadillo 2013: 76.



30 Carla Maranguello

Hacia el Romdnico se retom¢ el interés en
el mono en cuanto a las actitudes detestables del
hombre como la pereza, el vicio y el abandono a
los pecados de la carne, por lo que es comin ver
al animal encadenado e impulsado por demonios,
atacado o mordido por serpientes, entre otras
variantes. Esta iconografia aparece en capiteles
romanicos de iglesias espafiolas, siendo el caso mas
destacado el de la puerta de las platerias de Santiago
de Compostela en Espafia (c. 1101-1111), donde
se presenta un mono alado haciendo referencia al
diablo en las tentaciones de Cristo, agachado y
encadenado por una soga al cuello (Garcia Arranz
2013). Figura 2. Tanto en los bestiarios como en los
capiteles de las iglesias la representacion del animal
se acerca al modelo real, aunque las limitaciones
del soporte y de la época le otorguen un sesgo un
tanto esquematico.

Hacia el Renacimiento, la vinculacién del
mono con el vicio y la falta de moral se utilizé en
referencia explicita al pecado original, cargando
con todas las connotaciones negativas desde la
Antigiiedad, y siendo figurado por lo general como
el mono frugivoro, el que que sostiene o come una
manzana. Arranz menciona el caso de la miniatura
que representa a Adan nombrando a los animales,
del frontispicio del Bestiario inglés de la Biblioteca
Nacional de San Petesburgo, (fines del siglo XII),
en el que frente al primer hombre se sienta un mono
con una manzana en la mano, lo que para el autor
ya anticiparia la caida del género humano. Luego,
la tendencia a identificar al mono con el apetito
carnal aumentd, apareciendo en escenas junto con
Adén y Eva hacia el siglo XVI, o yendo atin mas
lejos identificandolo con la propia Eva, tal como se
ve en el grabado de Erhard Altdorfer, “Adan y Eva
en el paraiso” (c. 1533), en donde se reemplaza a la
serpiente por dos monos agarrados de las ramas que
reproducen la escena de la tentacidn, situacién que
Eva mira y sefiala, proyectando una futura imitacién
(Garcia Arranz 2013). En contraposicion, aparece
el mono encadenado acompafiando a la figura de
Marfa, ya que la Virgen era la reparadora de la con-
ducta de Eva, como se ve en el grabado de Alberto
Durero “La virgen del mono” (c. 1498). Figura 3,
apareciendo también en escenas de Epifanias’. En
estos casos y acorde a las busquedas de realismo de
la época, la representacion del animal es mimética.

En cuanto a las significaciones, si bien poste-
riormente se afiadirdn intereses por la representacion
de ejemplares reales en las pinturas, la connotacién

negativa atribuida al animal desde el cristianismo,
se sostuvo con los siglos.

Los monos en América colonial:
antecedentes prehispanicos e
interpretaciones

La provincia de Chucuito, ubicada en el Dpto.
de Puno, en Pert, presenta un conjunto de iglesias
reduccionales que fueron organizadas por el virrey
Francisco de Toledo desde 1573, quien expulsé un
afio antes a los dominicos que se habian encargado de
la primera evangelizacién en la zona y los reemplazé
por integrantes del clero secular. Los jesuitas, que
tomaron la doctrina de Juli en 1576 y estuvieron all{
hasta su expulsién en 1767, acompafiaron el proceso
de desarrollo de los programas iconogréficos de la
ornamentacion arquitectonica eclesidstica, que desde
fines del siglo XVII y durante el siglo X VIII estuvo
a cargo de grupos nativos. Dicha ornamentacién
se extiende en las portadas de acceso a diferentes
espacios de culto y jugd un rol sustancial para la
orientacion del circuito religioso y como elemento
de transicion entre los diferentes espacios. Destacan
en las portadas gran cantidad de aves pertenecientes
al entorno, variedades de flores y plantas de empleo
ritual y alimenticio, valvas marinas, animales re-
levantes en la iconografia andina como felinos y,
en menor medida, los monos. Esta iconografia se
superpone a diferentes elementos de la simbologia
cristiana, como monogramas de Maria y de Cristo,
simbolos de las érdenes religiosas, elementos de la
Pasién y diferentes tipos de dngeles. La presentacion
de elementos naturales que reemplazan muchos
motivos usados para ornamentar las portadas
europeas, por plantas y animales del altiplano y
de otros pisos ecoldgicos, resulta significativa, ya
que para el hombre andino la naturaleza tenia en si
misma contenidos religiosos (Sillar 2009), aspecto
que se revela en la mayor parte de la iconografia
de las producciones artisticas que van desde antes
de la cultura Chavin hasta la conformacién del
Tawantinsuyu®. El origen de este estilo se ubica en
la fachada de la Compaiifa de Arequipa (1698-99), el
que se extendi6 rapidamente hacia el Sur, teniendo
impacto especialmente en la provincia de Chucuito
mediante la influencia de la iglesia de Santa Cruz
de Juli, segtin documentacién citada por Alexander
Gauvin Bailey, apareciendo en las iglesias de San
Pedro de Zepita (c. 1735), Santiago de Pomata
(c. 1754-1794), San Carlos de Puno (c. 1787) para



Del simio de Dios al exotismo del paraiso. Consideraciones sobre la presencia del mono en la ornamentacion... 31

Figura 2. Simio alado en las Tentaciones de Cristo. Timpano septentrional de la Portada de Platerias de la Catedral de Santiago de
Compostela (Espaiia). c. 1101-1111. Fuente : Walker Vadillo 2013: 75.



Carla Maranguello

32

Figura 3. Alberto Durero, Virgen del mono, grabado calcografico. Londres, Museo Britdnico. c¢. 1498. 19’1 x 12’3 cm.

Fuente: Garcia Arranz 2013: 217.



Del simio de Dios al exotismo del paraiso. Consideraciones sobre la presencia del mono en la ornamentacion... 33

expandirse finalmente a varias ciudades del Alto
Pertd, como La Paz y Potosi (Bailey 2010).

El caso mas notorio es la portada de acceso
al bautisterio de la Iglesia de Santa Cruz en Juli
(c. 1712y 1753) y su réplica, una portada enfrentada
que presenta las mismas caracteristicas, pero cuyo
uso preciso se desconoce. Figura 4. Esta iglesia
respondia al modelo de nave tnica en cruz latina y
fachada retablo. En su interior se ubica la portada
del Bautisterio, mediante una composicion simétri-
ca, organizada a partir de un arco de medio punto
sobre pilastras, flanqueado con exentas columnas
pareadas. En sus bases se hallan cuatro monos de
cada lado, que se alimentan de cacaos, similares a
los tipos de Solanum muricatum, una cucurbitaceae
que todos los cronistas mencionan y que se cultiva
en las tierras calientes, apareciendo en cerdmicas
precolombinas Chimi (costa norte de Peru- c. 1200-
1400 d.C.) donde se muestran los frutos ya pareados
o en conjuntos de tres o cuatro ejemplares acoplados.
Estos motivos se combinan con zarzaparrillas, que
son frutos similares a las uvas que crecen en las
tierras yuncas (Maranguello 2011). El tratamiento
formal de los monos es un tanto esquematizado,
igual que el resto de los elementos naturales, lo
que seguramente se deba a las limitaciones del
soporte, ya que denota la intencién de referir al
modelo real. Figura 5. Sobre estos elementos y en
la misma columna, flanqueando el arco de acceso,
destaca la presencia de datura o chamico del género
Brugmansia, que ya aparece en el arte litico desde
culturas del Horizonte Temprano como Chavin de
Huantar (sierra de Ancash- c. 900-200 a.C.), parti-
cularmente en el Obelisco Tello, en intimo vinculo
con el sistema religioso y que debi6 corresponder
a la capacidad de dicho vegetal de producir algin
efecto alucindgeno en sus propiedades (Mulvany
de Pefialoza 1984). Rematan el acceso a la portada
en la dovela del arco, tres valvas dispuestas de
manera simétrica junto con representaciones de
panochas de maiz, y constituyen el eje central de
la composicién, alineados con el simbolo de la
orden de la Compaiiia de Jesus. Si bien las valvas
aparecen en la iconografia cristiana como atributo de
Santiago el Mayor (Charboneaux Lassay 1996), en
el mundo andino se consideraban especialmente por
la importancia que tenfan como ofrendas acuaticas,
apareciendo ya desde Chavin las conchas Spondylus
y los Strombus vinculados a rituales de fertilidad,
utilizados como ofrendas para atraer a las fuerzas
naturales a una relacion reciproca con la sociedad

(Burger 1983; Rick 2012). Por su parte, el maiz era
la principal ofrenda en sacrificios y al igual que las
hierbas de uso alucindgeno, sus sustancias embria-
gantes se correspondian con la asignacién de valor
de médium con estados alterados de conciencia.
Estos elementos se relacionan con la importancia
de la regeneracion de la vida, inscribiéndose en
el principio basico de la ideologia de fertilidad
(Maranguello 2011).

Por otra parte, vale mencionar el caso del interior
de la iglesia de San Juan de Juli que corresponde a
la misma etapa de ejecucién (concluida antes del
afio 1767)° y que presenta decoracién labrada en
madera en los abocinamientos de las ventanas de
la nave central. En el registro inferior, aparecen
monos agachados, en un marco de elementos flo-
rales y vegetales al modo de grutescos, con remates
de mascarones y aves. Asimismo, en las esquinas
opuestas a la ubicacién del mono aparece un hombre
desnudo y de pie, probablemente un nativo, soste-
niendo flores campaniformes al estilo datura. El
tratamiento formal de las figuras es similar al del
bautisterio. Figuras 6 y 7.

En la larga historia de la iconografia andina
prehispanica, los monos aparecen representados en
menor grado que otros animales mds destacados,
como el felino, el halcén y la serpiente. Para las
aridas tierras del Collao y la zona de la costa y la
sierra, los monos serian vistos como animales exo6-
ticos de la selva, junto con el resto de los elementos
naturales que pertenecen a otros pisos ecolégicos,
presentando un valor positivo, ya que alude a la
capacidad de conexion y obtencion de recursos, y
mas alla de las variantes que manifiestan, aparecen
vinculados junto con otros elementos naturales,
a la idea de fertilidad. Estas hipétesis se basaron
principalmente en la iconografia de las producciones
artisticas, ya que a diferencia del cristianismo, no
aparecen fuentes escritas vinculadas.

Gisbert y Mesa indagaron acerca de la figura
del mono en las iglesias del virreinato del Perd,
resaltando los casos aislados en los que aparece
el animal. Entre estos casos puede mencionarse la
iglesia de Tiahuanaco (c. 1612), donde los monos
aparecen en nimero de cuatro en los pedestales
de las columnas de la fachada de acceso, y que
seguin los autores seria la representacién mas
temprana del tema. Cronolégicamente sigue
la iglesia de Laja (c. 1697 y 1724), en donde
aparecen los monos sentados, sosteniendo en las
manos una fruta, y de los que habrian derivado



34 Carla Maranguello

Figura 4. Bautisterio de la Iglesia de Santa Cruz de Juli. Puno, Perd. (c. 1722). Fuente: Carla Maranguello. Trabajo de campo/
fieldwork-Ubacyt 2013.

Figura 5. Detalle de los monos en el bautisterio de la Iglesia de Santa Cruz de Juli. Puno, Perd. (c. 1722). Fuente /Source: Carla
Maranguello . Trabajo de campo/fieldwork-Ubacyt 2013.



Del simio de Dios al exotismo del paraiso. Consideraciones sobre la presencia del mono en la ornamentacion... 35

N B, . | -

Figura 6. Ventana en Iglesia de San Juan de Juli Puno, Perd. (c. 1767). Fuente: Carla Maranguello .Trabajo de campo/field-
work-Ubacyt 2013.



36 Carla Maranguello

[T T

Figura 7. Detalle del mono en la Iglesia de San Juan de Juli Puno, Perd. (c. 1767). Fuente: Carla Maranguello. Trabajo de campo/

fieldwork-Ubacyt 2013.

los del bautisterio de la iglesia de Santa Cruz de
Juli (c. 1712) y finalmente en la iglesia de Puno
(c. 1757) aparecen de la misma forma (Gisbert
1981; Gisbert y Mesa 1985)°. En todos los casos,
las figuras son esquematizadas, pero la referencia
al modelo real es clara. Gisbert y Mesa recuperan
un relato del cronista José de Arriaga [1621] quien,
en el contexto de extirpacion, recordaba la visién
de los padres Avila y Cuevas en Huarochiri, donde
aparecen dos monos de madera labrados en las
ventanas de una iglesia que no especifican, y que
habrian sido quemados por ser considerados como
deidad sustentante de edificios: “en las ventanas
de una iglesia echamos de ver muy acaso, que
estaban dos micos de madera, y sospechando lo
que era, se averigud que los reverenciaban porque
sustentasen el edificio, y tenian sobre ello una larga
fabula” (Gisbert y Mesa 1985: 262). Asimismo,

refuerzan esta teoria por aparecer la temadtica de
un mono abrazando columnas de un edificio en un
vaso de la cultura Chimu, razén por la que destacan
su presencia, por lo general, en las bases de las
columnas de las iglesias (Gisbert y Mesa 1985).
No obstante, el relato del cronista no tiene mayor
sustento ni se encontré alguna otra fuente al respecto
que confirme la condicién de deidad sustentante
de edificios de los monos. Posteriormente afiade
Teresa Gisbert nuevas interpretaciones en donde
los elementos de la zona selvdtica en general,
sin hacer mencién especifica de algtn tipo de
mono, se relacionarian con la significacién del
parafso en el mundo cristiano y su adecuacién
al mundo andino segin la interpretacién del
paraiso que estableci6 el cronista Le6n Pinelo
[1656]. El mono junto con otro tipo de fauna y
flora, aludiria a la abundancia del Antisuyu, en la



Del simio de Dios al exotismo del paraiso. Consideraciones sobre la presencia del mono en la ornamentacion... 37

Amazonia (Gisbert 1999), sosteniendo entonces
el significado de exotismo que presentd en las
culturas prehispanicas de la zona.

Hiroshi Okada vinculd a estos animales, junto
con las sirenas y los grandes loros de plumas
coloridas, a estereotipos de lo exdtico relativos al
continente americano desde la visién europea y que
los mismos nativos al insertarse en el sistema colonial
asumieron en relacién con los habitantes de su propia
tierra para confrontar la imagen del europeo, por lo
que se trataria de un “exotismo invertido” (Okada
2006:75). Estos animales aparecieron ya desde las
representaciones cartograficas que hacian referen-
cia a diferentes zonas de América, lo que luego se
trasladé a los libros de viaje, y en todos los casos
estos estereotipos se vincularian con el poder, ya que
muestran la expansién imperial por el continente,
evidenciando sus maravillas geogréficas y faunisticas
donde los monos ocupan un lugar destacado. Un
ejemplo lo constituye un mapa alegérico de Perd
hecho por Guaman Poma de Ayala [1615-16], en
donde se evoca al Tahuantinsuyo en la ordenacién
cuadripartita, apareciendo Cuzco y la figura de Inca
debajo del escudo del imperio espafiol y de la orden
papal, flanqueado todo el mapa por monos, loros, e
incluso sirenas y unicornios, refiriéndose a América
como la tierra de lo exdtico y maravilloso (Okada
2006). No obstante esto no habria sido posible sin
la aceptacion de aquellos nativos que encontraron
una forma de representarse en el nuevo contexto,
ahora convertidos al cristianismo. Por otro lado, para
Alexander Gauvin Bailey, los monos de la Iglesia
de la Santa Cruz, al igual que los que €l identifica
como fiti por su pequefio tamafio con melena de leén
y grandes garras en la fachada lateral de la iglesia de
San Juan en Juli’, se explicarian por el paso en Juli
a intervalos regulares de los jesuitas y doctrineros
de las misiones de la Amazonia, reduciendo su
aparicién nuevamente a la curiosidad por un animal
de otra zona ecoldgica (Bailey 2010). El autor, al
igual que sus predecesores, no hace referencia a la
condicién negativa que arrastraba el mono desde la
Antigiiedad y a su consolidacién en el cristianismo.

Algo similar sucede con las crénicas de la
época. Quienes describen la fauna nativa, si hacen
referencia al mono es mds bien como un animal
curioso por la diversidad de tamafios y actitudes
simpadticas, junto con otros animales traidos de la
zona selvatica “(...) En los Andes se crian monos
y micos muchos y muy graciosos, y papagayos
en cuantidad (...)” (Acosta 1954 [1590]: 80). Por

otro lado, destacan su similitud con los hombres
por su inteligencia: “los indios tienen para si que
son hombres montaraces, y que no hablan por no
servir ni pagar tributo” (Le6n Pinelo 1943 [1656]
II: 65) e incluso respecto de las crias, subrayan su
comportamiento por el extremo cuidado que les
profieren, sin hacer referencia a las fabulas que
lo asocian al vicio y al pecado: “(...) Crian los
micos con grande amor a sus hijos, trayéndolos en
brazos a tiempos muy apretadamente (...)”" (Cobo
1892 [1657] 11:312). La mencion de Bernabé Cobo
resulta interesante, porque también menciona al
animal con el alimento, proyectando una imagen
similar a la que aparece en el bautisterio: “(...) nace
el cacao en tierras yuncas (...) los monos que se
crian en los drboles grandes hacen abrigo y comen
del cuanto pueden [...]” (Cobo 1892 [1657] II: 62-
63). Guaman Poma de Ayala (1936 [1613]) hace
referencia a los monos en sus ilustraciones, donde
aparecen asociados a las mujeres de los incas, ya
que junto con el papagayo constituian elementos
valiosos de las tierras bajas. Excepcionalmente Pedro
Cieza de Leodn refiere en otra seccién a una fdbula
en donde una suerte de monas salvajes residentes
en el interior de una montaiia en los Andes: “[...]
andan por los drboles, con las cuales por tentacién
del demonio (...) estos usan con ellas como muje-
res. Y afirman que algunas parfan monstruos que
tenian las cabezas y miembros deshonestos como
hombres, y las manos y pies como mona (...)”
(Cieza de Leo6n 2005 [1550]: 246).

Sin embargo, a estos animales exdticos ya
podemos verlos instalados en el imaginario de los
pobladores de las dridas pampas de San José y Palpa
en los geoglifos de Nazca y la textileria, asi como
en la cerdmica Chavin y Moche, entre otros. Esto
no ha de sorprender, ya que desde las épocas mas
tempranas como Chavin puede verse la represen-
tacion de lagartos, jaguares y dguilas, e incluso en
menor medida monos, como animales pertenecientes
a las tierras calientes, alejados de la zona serrana
y que responderian, segin Richard Burger (1993),
a la necesidad de superar los limites de los habitos
cotidianos. Figura 8. En la misma linea Reinhard,
al establecer interpretaciones respecto de los
geoglifos de Nazca (Valle de Ayacucho, c. 300-500
d.C.), menciona al mono como protector o simbolo
acudtico debido a pertenecer este animal a zonas en
donde abunda el recurso hidrico. Si los geoglifos
se utilizaban como caminos sagrados para alcanzar
lugares vinculados con el agua, principalmente las



38

Carla Maranguello

PR

nery

S

Figura 8. Vaso ritual con mono. Ceramica. Estilo Tembladera. Cultura Chavin. c. 700-400 a.C.
Fuente: Museo Chileno de Arte Precolombino) http://www.precolombino.cl/en/exposiciones/exposicion-permanente-america-pre-
colombina-en-el-arte/andes-centrales/vitrina-chavin-y-sus-influencias/#!prettyPhoto (15 noviembre 2014).



Del simio de Dios al exotismo del paraiso. Consideraciones sobre la presencia del mono en la ornamentacion... 39

montafias del oriente que proporcionaban la mayor
fuente al respecto y de la que dependian los rios para
la irrigacion de los campos, parece comprensible la
asociacion de esta figura con la fertilidad (Reinhard
1993). En la textileria de la misma cultura aparece
ocasionalmente el mono, y en tal sentido Proulx lo
destaca como a un personaje mitico, especialmente
en la fase tardia (c. 500- 700 d.C) y lo relaciona a
los contactos con la cultura moche. Muchas veces
estos monos aparecen asociados a las cabezas
trofeo e incluso los mismos monos pueden apare-
cer decapitados (Proulx 2007), lo que reforzaria
sus vinculos con la fertilidad, ya que las cabezas
trofeo funcionaron en Andes como la mejor forma
de aludir a la conexién vida-muerte, necesaria para
la abundancia y fertilidad (Frame 2001 y Arnold
2007). Finalmente, también en cerdmicas Moche
(costa Norte, ¢.0-700 d.C.) se ve al mono recolec-
tando ulluchu, que es una planta que se utilizaba
en los rituales que se hacian en la huaca de la Luna
(c. 450-650 d.C) y que tenia efecto anticoagulante
para beber la sangre de los prisioneros mutilados
(Wassén 1989 y Rainer y Douglas 2015).
Destaca la vinculaciéon que hacen Nufiez y
Castro entre la figura del mono y la idea de ferti-
lidad, a partir del andlisis iconogréfico de un plato
para ofrendas agrarias que presenta dos figuras de
simios, hallado en la regién del rio Loa en Chile.
Cruzando documentacién correspondiente al pro-
ceso de extirpacion, los autores recuerdan que los
monos eran considerados un bien de privilegio, ya

que se trasladaban vivos desde las yungas, por lo
que fueron introduciéndose en el imaginario ritual
en torno a mitos donde se pedia fertilidad. Esto se
refuerza con la presencia de simios en la iconografia
del Periodo Intermedio Tardio de la Cultura Arica
(c. 900-1470 d.C.), donde es frecuente en disefios
ceramicos, en asas y textiles e incluso en contextos
funerarios. Los autores evaldan la etimologia desde
la lengua aymara, que refiere a simio como cusillu,
equivalente a agliero bueno y que se ratifica con
cussi como dicha o ventura. Luego refieren a una
arafia llamada Cussi Cussi, reconocida en el altiplano
como buen agtiero y es notable que en los geoglifos
de Nazca aparezcan ambas figuras, reforzando la
relacién entre los simios y la fertilidad, asociada
ademas a los requerimientos de agua en dmbitos
desérticos (Nufiez y Castro 2011). Finalmente
Dimitri Karadimas propone una interpretacién de
escenas prehispanicas a partir de una mitologia
vigente en el noroeste amazonico, buscando una
trama comun con Andes prehispdnicos basada en
una combinacién de monos y formas estelares.
En Carchi Pasto (Dpto. Narifio-sur de Colombia)
las culturas de Capuli (c. 850-1250 d.C.) y Tuza
(c. 1250-1500 d. C.) usan figuras de monos en
nimero de cuatro, asociados a estrellas y al anta-
gonismo entre los seres celestes, identificados con
Orién. En la orfebreria de la zona los animales estdn
ligados a racimos y frutas de palmas que remiten
a las tierras bajas. También suelen aparecer cuatro
monos en asas de vasijas Moche, como variantes

Figura 9. Variaciéon combinatoria entre cuatro monos y estrellas en la iconografia Carchi-Narifio. Fuente: Karadimas 2014: 206.



40 Carla Maranguello

de elementos bélicos en escenas de embarcaciones
nocturnas, representando a Orién, acompaiiante de
los muertos (Karadimas 2014). Desde el punto de
vista formal, en todos los casos las figuras de los
animales son bidimensionales y aparecen esque-
matizadas, pero siempre se evidencia la referencia
al modelo real. Figura 9.

En definitiva, prevalecen en América las
asociaciones del mono con la abundancia y la
fertilidad, por ser un bien de la tierra caliente, o
en todo caso un animal exético que fue valorado
por su exclusividad. Asimismo, su vinculacién
con los astros se inscribe en las mismas concep-
ciones ciclicas que refieren al orden del cosmos
en armonia con las fuerzas de la naturaleza. Por
otra parte, los autores que estudian el contexto
colonial, dan por establecida la veracidad de la
versién de Avila referida en Gisbert, sosteniendo
asimismo el caracter de deidad prehispdnica y
asumiendo una visién positiva del animal, pero
sin explayarse demasiado en las significaciones
americanas y olvidando referir a las connotaciones
negativas de la iconografia cristiana.

Algunas consideraciones

En este punto es necesario establecer algunas
consideraciones en relacién con el contexto de
ejecucion de dichos motivos, esto es, en el marco
del programa evangelizador.

Una de las cuestiones centrales que se presen-
t6 desde el comienzo del adoctrinamiento fue la
dificultad de trasladar conceptos culturales y reli-
giosos tanto desde una perspectiva lingiiistica como
conceptual. Los inconvenientes en la transmisién
de la doctrina tuvieron su impacto también en las
formas artisticas, siendo que las politicas flexibles
que buscaban facilitar la transmisién y comprension
del cristianismo por medio de la incorporacion de
elementos de la religiosidad andina, terminaban
siendo frustradas. Asf por ejemplo, la asimilacién
de la Virgen, Jesus y Santos con cerros y huacas,
hacia volver a los nativos a sus antiguas practicas
religiosas, siendo esto mas perceptible en la pintura
y escultura:

Como también se averigué en Huarochir{
por el doctor Francisco de Avila, que
para adorar un idolo en figura de mujer,
llamado Chupixamor, y Mamayoc, hacian
fiesta a una imagen de nuestra Sefiora de

la Asuncién y para adorar un idolo var6én
llamado Huayhuay hacian fiesta a un Ecce
homo (Arriaga 1922 [1621]: 77).

Sin embargo en el caso de la ornamentacion, el
caricter en apariencia decorativa de las imdgenes
facilitaba el reemplazo por animales y plantas de la
zona, evocando el vinculo de la religiosidad andina
con el entorno natural, sin aparentar diferencias
sustanciales.

Como se lee en las fuentes doctrinales mas
destacadas de la época, especialmente la produc-
cion jesuita desde los inicios de la evangelizacion,
siguiendo las recomendaciones del general Francisco
de Borja al padre Ruiz de Portillo (1567), el
modelo de instruccién se apoy6 en los apdstoles
que debieron ya desde los primeros tiempos del
cristianismo acomodar las reglas de la fe y mostrar
tolerancia hacia las costumbres de los gentiles, si
se deseaba tener éxito. Del mismo modo el jesuita
José de Acosta recomendaba en su De Procuranda
Indorum Salute, publicado en 1589, considerar las
caracteristicas culturales de los conversos antes de
emprender la instruccién religiosa (Maranguello
2015). Ademas, las continuas reflexiones acerca
de las posibilidades de la imagen para la tarea
evangelizadora y el conocido sentido visual de los
Ejercicios Espirituales de san Ignacio, alimentaron
las teorias acerca de los beneficios de una comu-
nicacién no lingiifstica, que la orden propiciaba
con entusiasmo (Gonzilez 2014). Con esta con-
cepcidn, y la preocupacion de los doctrineros por
la evangelizacién deficiente, cierta flexibilidad en
relacién con la bisqueda de lugares comunes entre
ambas religiones, determiné la supervivencia de
motivos de raigambre prehispdnica adaptados al
nuevo contexto®.

La importancia de la imagen para la instruccién
religiosa fue un tema central del Concilio de Trento
(1545-1563), que tuvo su impacto fundamentalmente
en el III Concilio Limense (1582-83), y que esta-
blecié pautas que estuvieron vigentes durante todo
el siglo X VIII. El peligro del culto hacia los idolos
mediante la utilizacién de imagenes respondia segin
lo establecido en el concilio romano a una forma
desordenada de veneracién que nada tenia que ver
con la utilizacién que alentaba la iglesia. No obstante,
para sortear este obstaculo se acudi6 a la ayuda de
la palabra mediante el sermdn, que cargaba con un
sentido visual, ya que se acudia constantemente a
las analogias con objetos del mundo reconocible



Del simio de Dios al exotismo del paraiso. Consideraciones sobre la presencia del mono en la ornamentacion... 41

por los conversos, y donde los elementos naturales
tuvieron un papel destacado (Maranguello 2015). El
jesuita Pablo José de Arriaga, uno de los principales
extirpadores de idolatrias, recordaba a sus pares la
importancia de este tipo de técnicas para que los
conversos asuman afectivamente el dogma:

[...] Los sermones han de ser proporciona-
dos a su capacidad (...) convenciéndoles con
mads razones naturales, que ellos entiendan,
[...] Como yo vi, que lo hacia excelente-
mente uno de los Visitadores [...] sacaba
en el catecismo una mazorca de maiz, y
preguntandole de cudntos granos habia
nacido aquella mazorca, y respondiendo
que de uno. ; Pues cémo siendo este blanco,
0 negro, o colorado, (...) salen en esta ma-
zorca unos granos blancos, otros negros,
otros pardos? [...] A este modo han de ser
los sermones (Arriaga 1922 [1621]: 117).

Paradéjicamente, el jesuita evocaba un caso
en donde, para referir al origen de los hombres,
se utilizaba el maiz, elemento fundamental en la
religiosidad andina. Este tipo de incongruencias
constituyeron el marco de la evangelizacién en
todo el virreinato y, l6gicamente, también en la
provincia de Chucuito.

Empero, es posible preguntarse atin por la
autoria de las imdgenes. Como demuestra la do-
cumentacion del Archivo de Prelatura de Juli, sitio
donde se encontraba la doctrina principal de los
jesuitas, la ejecucioén de los programas artisticos
de la dltima etapa de dominacién hispanica (fines
del siglo X VIl y principios del siglo XVIII) estuvo
a cargo de los grupos nativos. Ramén Gutiérrez
(1978) fue uno de los primeros que avanzo en el
estudio documental relativo a la construccién de
las iglesias reduccionales de la zona circumtiticaca
y tras el relevamiento de los libros de fabrica, ha
dado cuenta de la importancia que adquirieron con
el tiempo los artifices indigenas en la construccién
de los templos de toda la provincia de Chucuito.
Si en los conjuntos de la primera etapa, desarrolla-
dos a lo largo del siglo XVI y hasta mediados del
siglo XVII, la participacién local se limitaba casi
exclusivamente a la obtenciéon de materiales y a la
mano de obra, con el tiempo y coincidiendo con el
desarrollo de la ornamentacién de las iglesias de
la segunda etapa, desde mediados del siglo XVII
hasta mediados del siglo X VIII, se ha demostrado

que los nativos tuvieron una participacion sustan-
cial en la elaboracion directa y la direccién de los
programas ornamentales (Gutiérrez 1978). El autor
analiz6 detenidamente el proceso, indicando que
para fines del siglo XVI el 10 por ciento de indios
tributarios en Chucuito estaban abocados a la mano
de obra de los templos, aunque para esta época no
encuentra documentacién que avale otro rol por
parte del indigena que el de una exclusiva mano de
obra. Hacia principios del siglo X VII, la tendencia
al reemplazo de los antiguos maestros espafioles
por indigenas y en menor grado mestizos, que
aparecid timida con la participaciéon del maestro
indigena Bartolomé Zapana Huaylicolla para la
iglesia de San Jerénimo de Asillo (c. 1590), quedaba
notoriamente marcada hacia fines del siglo XVII
y principios del siglo XVIII con la creciente pre-
sencia del artesanado indigena que segun el autor
modificaria las caracteristicas arquitectonicas de
la regién, generando el fenémeno de la denomi-
nada arquitectura mestiza® (Gutiérrez 1978). Para
Gutiérrez, una de las caracteristicas mas importantes
radicaba en el espiritu corporativo a nivel grupal,
donde se formaban grupos de indigenas canteros,
como es el caso de Santiago de Pupuja, entre los
que se encontraban familias indigenas que trans-
mitfan los conocimientos artesanales en las mismas
comunidades. Finalmente, el arquitecto destaca
la transferencia paulatina hacia las generaciones
subsiguientes de los roles del disefio y direccion,
donde el indigena aplicé la tradicién empirica de los
maestros nativos que lo precedieron. Otros autores
utilizaron posteriormente la misma documentacion,
entre ellos Antonio San Crist6bal (2000), Alexander
Gauvin Bailey (2010) y Ricardo Gonzélez (2010),
quienes coinciden en gran parte con las hipétesis
de Gutiérrez, asumiendo una participacién cada
vez mas activa de los artifices indigenas durante
el siglo X VIII, especialmente en el drea del Collao
y otras zonas alejadas de Lima y Cuzco, que eran
los principales centros.

En este sentido y teniendo en cuenta que
la ornamentacién, por su apariencia meramente
decorativa, era inaccesible en gran medida al
control institucional, los elementos aportados
por la cultura hispdnica, como los grutescos de
tradicién grecolatina o los elementos iconograficos
relativos a relatos cristianos, podian ser tradu-
cidos al lenguaje interno mediante reemplazos
o equivalentes con elementos de la religiosidad
andina y asf devenir en una realidad perceptible



42 Carla Maranguello

para los conversos. Ademas del extendido uso de
los elementos naturales para fines religiosos y
medicinales, en el hostil ambiente del altiplano,
tanto la produccién agraria como los beneficios
del clima debieron garantizarse para asegurar la
existencia misma de la comunidad, por lo que
la percepciéon del medio ambiente se expresaba
como una relacién que ligaba el orden social con
el orden césmico. Las teorias animistas ponen en
primer plano una preocupacién empatica por los
lugares y las caracteristicas naturales, a los que
se dota de identidades sociales y nuevos signifi-
cados, y por lo tanto de un poder para actuar en el
mundo humano, variando el grado o la intensidad
de participacién de las fuerzas de la naturaleza
de acuerdo con el modo en que cada sociedad las
involucra (Sillar 2009 y Allen 2015). En el caso
del animismo andino, los lugares y elementos
naturales tienen incluso mayor capacidad que el
ser humano de actuar en la vida social, a lo que
el hombre contrarresta con sus acciones, estable-
ciendo comunicacion y relacién fluida para lograr
beneficios (Sillar 2009).

Es por ello que resulta fundamental considerar los
lazos entre los actores y los procesos involucrados.
La exploracion del universo del agente permite
ampliar la concepcién en torno a los artefactos, los
que revelan la agencia del productor, en términos
de Alfred Gell (1998). Al interior de esta compleja
red, las imagenes de las portadas pretendian fun-
cionar como medio de adoctrinamiento para los
mismos productores (los artifices) y el resto de la
comunidad. La iconografia, predominantemente
fito y zoomorfa, evocaba al mundo natural tan
profusamente representado en las producciones
artisticas prehispdnicas, y en este marco, resulta-
ba significativa debido a la elevada religiosidad
del hombre andino y el contacto permanente con
la naturaleza. Esta situacién no estuvo exenta de
ambigiiedades, ya que para la instruccion religiosa
la utilizacién de analogias y discrepancias con la
religion local mediante los elementos de la natu-
raleza, como se lefa en el discurso de Arriaga, fue
una estrategia habitual que permitia ademas ampliar
las concepciones del paraiso cristiano (Le6n Pinelo
1943 [1656]). Por otra parte, el hecho de que los
espafioles se hayan interiorizado con objetos y
huacas que fueron el blanco de destruccién durante
las campafias de extirpacion, aument6 el poder de las
fuerzas de la naturaleza, especialmente los cerros,
pero también rios, valles, plantas y animales, que

eran indestructibles y que tenian el mismo grado de
sacralidad y caracteristicas vitales que las huacas
devastadas (Sillar 2009).

Sin embargo, aun con el descubrimiento de la
idolatria, se continuaron admitiendo tradiciones de
la religiosidad andina, que junto con los elementos
cristianos determinaron un procedimiento doctrinal
que cafa en contradicciones a medida que pasaban
las décadas (Maranguello 2015). Sobran los ejem-
plos al respecto, y en este caso hemos mencionado
el hecho de que a pesar de referirse Avila al mono
como idolo prehispdnico, habiéndolo destruido
de las ventanas de una iglesia, menos de un siglo
después lo veamos aparecer como motivo destacado
en las portadas e incluso en las mismas ventanas,
como en el caso de la iglesia de San Juan de Juli. Es
importante destacar entonces no solo la organizacién
y confeccion de las imdgenes en manos de artifices
indigenas y mestizos, sino ademads la iconografia
que evoca el sacro mundo natural.

Conclusiones

En un contexto en el que los conversos debian
pensar la religiosidad en nuevos términos, los
elementos aportados por la cultura hispana que
presentan iconografia relativa a los relatos cristia-
nos devendrian en una realidad perceptible en la
medida que fueron traducibles al lenguaje interno
y aparecieron como elementos significativos para la
cultura andina. Junto con otros elementos naturales,
la figura del mono es elocuente, porque su presencia
en las portadas aparece ambigua a simple vista.
Su ubicacién intersticial nos obliga a considerar
las concepciones religiosas de ambos universos,
pero al calor del nuevo contexto. El marco vegetal
tropical nos remite a su antiguo sentido positivo
y sus vinculos con la fertilidad, pero durante la
evangelizacion podria ser parte de la invitacion al
nuevo paraiso, que ya no es el Antisuyu, sino el
paraiso cristiano.

No obstante, si bien la ubicacién de estos
animales en las portadas de acceso a los dife-
rentes espacios de culto no nos proporciona
un elemento suficiente para inclinarnos por la
opcién de la iconografia americana, ya que atn
con connotaciones negativas, en la tradicién cris-
tiana el mono se ubicaba en espacios reducidos
de los capiteles y otros recodos en las iglesias,
ponemos de relieve el lugar tan destacado que
presenta cuando aparece en alguna portada de la



Del simio de Dios al exotismo del paraiso. Consideraciones sobre la presencia del mono en la ornamentacion... 43

zona y como parte de la abundancia de la selva,
en contraposicion al encadenamiento o situacién
de humillacién y castigo en que aparecia en las
iglesias romdnicas. Las figuras ostentan una
jerarquia importante junto con el resto de los
personajes de la iconografia cristiana, recibiendo
al fiel en el ingreso al templo, fusiondndose con
flores y frutos que en muchos casos aparecian en

las culturas andinas vinculadas a los rituales de
fertilidad, en concordancia con el antiguo sentido
americano de la figura del animal.

Agradecimientos

A mis colegas del proyecto UBACYT cédigo
20020130100870BA.

Referencias Citadas

Acosta, J.

1954 [1590] Historia Natural y Moral de las Indias. Atlas,

Madrid.
Arriaga P. J.

1922 [1621] La extirpacion de la idolatria en el Peri. Dirigido
al Rey N. S. en su Real Consejo. Imp. San Martin y Cia.,
Lima.

Allen, C.

2015 The whole world is whatching. New perspectives
onandean animism. En The Arqueology of Wak’as.
Explorations of the Sacred in the Precolumbian Andes.
Editado por Bray Tamara, pp. 23-46. University Press of
Colorado, Boulder.

Arnold, D. Y.

2007 Ensayo sobre los origenes del textil andino: cémo la
gente se ha convertido en tela. En Hilos Sueltos: Los Andes
Desde el Textil, compilado por Denise Y. Arnold , Juan de
Dios Yapita y Elvira Espejo, pp. 49-84. ILCA y Editorial
Plural, La Paz.

Burger, R.

1993 El centro sagrado de Chavin de Huantar. En La Antigua
América. El arte de los parajes sagrados, editado por Richard
F. Townsend, pp. 265-277. The Art Institute of Chicago/
Grupo Azabache, México.

Charboneux Lassey, L.

1997 El Bestiario de Cristo. El Simbolismo Animal en la
Antigiiedad y la Edad Media (traducido por F. Gutiérrez).
Ed. José Olaneta, Palma de Mallorca.

Cieza de Le6n, P.

2005 [1550] Cronica del Peri. El sefiorio de los Incas.
Fundacién Biblioteca Ayacucho, Caracas.

Cobo, B. 1892 [1653]. Historia del Nuevo Mundo. 11. Bustos
Tavera I, Sevilla.
Frame, M.

2001 Blood, fertility, and transformation: Interwoven
themes in the Paracas Necropolis Embroideries. En Ritual
Sacrifice in Ancient Peru, editado por Elizabeth P. Benson
y Anita G. Cook, pp. 55-92. Austin University of Texas
Press, Austin.

Garcia Arranz, J.

2013 Elmono frugivoro y la Epifania: en torno a la iconografia
del triptico de 1a Adoracién de los Reyes Magos, atribuido a
Adrian Isenbrandt, en el Museo del monasterio de Nuestra
Sefiora de Guadalupe (Céceres). En Alma Ars, Estudios
de Arte e Historia en Homenaje al Dr. Salvador Andrés
Ordax, pp. 211-219. Ediciones Universidad de Valladolid,
Valladolid.

Gauvin Bailey, A.

2010 The reduction of Juli and the origins of collavino andean
hybrid baroque (seventeenth and eighteenth centuries). En
The Andean Hybrid Baroque: Convergent Cultures in the
Churches of Colonial Peri, pp. 163-198. University of
Notre Dame Press, Paris.

Gell, A.

1998 The problem defined: the need for anthropology of
art y The theory of the art nexus. En Art and Agency:
an Anthropological Theory, pp. 1-28. Clarendon Press,
Oxford.

Gisber, T. y Mesa, J.

1985 Arquitectura Andina. Historia y Andlisis. Arsanz yVela,

La Paz.
Gisbert, T.

1981 Iconografia y Mitos Indigenas en el Arte. Gisbert y
Cia., La Paz.

1999 El Paraiso de los Pdjaros Parlantes. La Imagen del
otro en la Cultura Andina. Plural, La Paz.

Gonzilez, R.

2010 Chucuito, fragmentos de una historia. Catdlogo de
exposicion de la muestra en el Centro Cultural Paco Urondo.
Compilado por Ricardo Gonzdlez. FFyL- UBA, Bs. As.

2014 “La compaiiia de Jesus y la renovacion de la icono-
graffa ornamental en el Sur Andino”. Actas VII Encuentro
Internacional sobre Barroco, PROINSA, La Paz: 271-283.

Guglielmi, N.

1971 El Fisiologo, Bestiario Medieval. Editorial Universitaria,

Buenos Aires.
Gutiérrez, R.

1978 Arquitectura del Altiplano Peruano. Libros de

Hispanoamérica, Buenos Aires.
Karadimas, D.

2014 Las alas del tigre: acercamiento iconografico a una mi-
tologia comtin entre los Andes prehispdnicos y la amazonia
contemporanea. Amazonia. Memorias de la Conferencias
Magistrales del 3er Encuentro Internacional de Arqueologia
Amazonica, pp. 203-33. Ministerio Coordinador de
Conocimiento y Talento Humano-IKIAM, Quito.

Maranguello, C.

2011 ;Un sentido alterno en la iconografia de los templos
coloniales de Chucuito? A propésito del bautisterio de Santa
Cruz de Juli. VIII Jornadas Nacionales de Investigacion en
Arte en Argentina, Instituto de Arte Americano UNLP, La
Plata.

2015 Religiosidad andina y fuentes doctrinales. Consideraciones
sobre el contexto evangelizador de desarrollo de la iconografia



44 Carla Maranguello

ornamental en Chucuito colonial. Temas Americanistas
35: 37-59, Universidad de Sevilla.
Mulvany de Pefialoza, E.

1984 Motivos fitomorfos de alucindgenos en Chavin. Chungara

12: 57-80, Universidad de Tarapacd, Chile.
Niifiez, L. y Castro, V.

2011 jCaiatunar, caiatunar! Pervivencia de ritos de fertilidad
prehispénica en la clandestinidad del Loa (norte de Chile).
Estudios Atacamerios 42: 153-172.

Okada, H.

2006 Inverted exoticism? Monkeys, parrots, and mermaids
in Andean Colonial Art. En The Virgin, Saints, and Angels:
Latin American Paintings, editado por Suzanne Stratton-
Pruitt, pp. 67-79. Stanford University, Stanford.

Poma de Ayala, G.

1936 [1614] Nueva cordnica y Buen gobierno. Institut

d’Ethnologie, Université de Paris.
Pinelo, L.

1943 [1656] El Paraiso en el Nuevo Mundo. 11. Torres Aguirre,
Lima.

Polia Meconi, M.

1999 La Cosmovision Religiosa Andina en los Documentos
Inéditos del Archivo Romano de la Compariia de Jestis (1581-
1752). Pontificia Universidad Catélica del Perd, Lima.

Proulx, D.

2007 Nasca Ceramic Iconography (17 mayo). http://people.
umass.edu/proulx/online_pubs/Nasca_Ceramic_Iconography_
Overview.pdf (15 noviembre 2014).

Rainer B. y Douglas S.

2015 Plantas medicinales de los Andes y la Amazonia.

La flora mdgica y medicinal del Norte de Perii. Centro

William Brown, Jardin Botdnico de Missouri. Graficart,
Trujillo.
Reinhard, J.

1992 La interpretacion de las lineas de Nazca. En La Antigua
América. El arte de los Parajes Sagrados, editado por
Richard F. Townsend, pp. 291-301. The Art Institute of
Chicago/ Grupo Azabache, México.

Rick, J.

2012 La evolucién de la autoridad y poder en Chavin de
Huantar. Chavin de Huantar: Protocolo de las Intervenciones
Arqueologicas, compilado por Luis Enrique Barba, Jesica
Seminario Mesia y Ana Maria Flores B., pp. 63-76. Instituto
Andino de Estudios Arqueolégico-Sociales, Perd.

San Cristébal, A.

2000 La controversia de los aportes europeos en la arqui-
tectura virreinal peruana. En Anales 8, Museo de América,
pp- 9-28. Secretaria general técnica, Madrid.

Sillar, B.

2009 The Social Agency of Things? Animism and Materiality
in the Andes. Cambridge Archaeological Journal 19: 369-
79. McDonald Institute for Archaeological Research.

‘Walker Vadillo, M.

2013 Los simios. Revista Digital de Iconografia Medieval

vol. 9: 63-77.
‘Wassén H.

1989 “El ‘Ulluchu’ en laiconografia y ceremonias de sangre
moche: la bisqueda de su identificacién”, Boletin del museo
chileno de arte precolombino, N° 3: 25-45.

Woldemar, J.

1952 Apes and ape lore in the middle ages and the renais-

sance. Warburg Institute, Londres.

Notas

“Los monos son unas bestias fefsimas similares a noso-
tros”. La traduccidn aparece en varios textos, entre ellos
en Walker Vadillo (2013: 69).

Véase, entre otros, Darcheville, Patrick, 2011, Bestiaire de
l’art sacré. Paris: E-Edité, pp. 64 y 65; Suchaux Gaston
y Pastoureau Michel, 2002. Le Bestiarire Medieval.
Dictionnaire historique et bibliographique. Paris: Le
Léopard d’or, pp. 133y 134.

Para profundizar en este aspecto, véase el exhaustivo trabajo
de Woldemar, J. 1952. Apes and ape lore in the middle ages
and the renaissance. Warburg Institute. Londres. El autor
es evocado en los articulos mds actuales que refieren al
tema.

La importancia del mundo vegetal para la medicina y las
précticas rituales (muchas veces unidas), es un tema que
ha sido ampliamente abordado y que hemos considerado
en los articulos de nuestra autorfa citados. Por otra parte,
hemos abordado el estudio interdisciplinario de la icono-
graffa en cuestion, con la colaboracién de profesionales
del 4rea etnobotanica del Instituto de botdnica Darwinion
y Instituto Nacional de Antropologia y Pensamiento
Latinoamericano, Dr. Fernanda Rodriguez (CONICET).

La iglesia de San Juan de Juli fue comenzada antes de 1590,
seglin un contrato de ese afio, pero corresponde al tipo de

iglesias dieciochescas, ya que fue reconstruida durante
esta época, junto con la ornamentacion arquitectonica de
portadas y ventanas (Gonzdlez 2010).

A su vez, aparece un mono junto con otros personajes,
entre ellos la sirena, en los laterales del retablo de la iglesia
de Corque en Oruro, siglo XVIII (Gisbert y Mesa 1985;
Okada 2006).

En el caso de los animales de la fachada lateral de la iglesia
de San Juan de Juli, sostenemos, al igual que la mayor parte
de los estudiosos, que no se trata de monos sino de felinos.
Hemos estudiado previamente el contexto de produccion
de las fuentes doctrinales en la provincia de Chucuito,
destacando la tarea del padre José de Acosta, quien plasmé
el espiritu de la orden de la Compaiifa de Jests en De
Procuranda Indorum Salute (publicado en 1589) y que fue
considerado el tratado de evangelizacion por excelencia.
Por otra parte, Acosta tuvo una participacion sustancial en
el Tercer Concilio Limense (1582-83), el que marcé una
redireccién en la metodologia doctrinal, hasta la expulsién
de la orden de América en 1767 (Maranguello 2015).

El término “mestizo” acufiado por Angel Guido en 1937 en
relacion con el arte y arquitectura colonial, continda siendo
eje de discusion y revision a la luz de nuevas teorias de
dimensién etnohistdrica en los estudios de historia del arte.



