
Nº 52, 2017. Páginas 27-44

Diálogo Andino

DEL SIMIO DE DIOS AL EXOTISMO DEL PARAÍSO. 
CONSIDERACIONES SOBRE LA PRESENCIA DEL MONO  

EN LA ORNAMENTACIÓN ARQUITECTÓNICA  
DE LAS IGLESIAS COLONIALES SURPERUANAS

FROM GOD’S APE TO THE EXOTIC PARADISE. CONSIDERATIONS ABOUT 
THE MONKEY’S PRESENCE IN THE ARCHITECTURAL ORNAMENTATION  

OF SOUTHPERUVIANS COLONIAL CHURCHES

Carla Maranguello*

Desde la Antigüedad, en la tradición cristiana, el mono ha sido asociado con características esencialmente negativas, connota-
ción que se sostuvo durante el cristianismo, donde su figura llegó a utilizarse para representar al mismo Satán y otras actitudes 
deplorables del hombre. Por el contrario, en los Andes prehispánicos el animal aparece asociado al exotismo y a la abundancia 
vegetal de la Amazonía, así como a diversos mitos relativos a los astros, pero siempre atribuido de connotaciones positivas. En la 
ornamentación arquitectónica de los templos de la provincia de Chucuito en el sur de Perú, desarrollados durante los siglos XVII 
y XVIII, aparecen los monos ocasionalmente y su ubicación se repite en portadas que dan acceso a espacios de culto, junto con 
otros elementos naturales de raigambre prehispánica, así como con símbolos del universo cristiano. Los estudios al respecto no han 
elaborado interpretaciones definitivas de la aparición de estas figuras en el contexto colonial, por lo que parece pertinente repasar 
la significación del animal en la tradición medieval y en el mundo prehispánico, para luego examinar las imágenes considerando 
el contexto de ejecución de los programas ornamentales y su función en el marco del adoctrinamiento.
	 Palabras claves: Monos, religiosidad andina, ornamentación arquitectónica, Chucuito colonial.

Since ancient in Christian tradition, the monkey has been associated with, essentially, negative characteristics, connotation held 
during christianity, even was used to represent Satan and other deplorable attitudes of man. In oposition, in pre-Hispanic Andes 
the animal appears associated with the exoticism and forest abundance in the Amazon, as well as various myths about the stars, 
but always attributed positive connotations. In the architectural ornamentation of colonial temples  in Chucuito’s province in the 
southern Peru, developed during the 17th and 18th century, monkeys appear occasionally, and its location is repeated in access 
doorways to places of worship, with other natural elements of pre-Hispanic tradition and with the Christian’s symbols. Studies in 
this field haven’t produced definitive interpretations of the appearance of these figures in the colonial context, so it is appropriate 
to consider the significance of the animal in medieval tradition and the pre-Hispanic world, and then to examine the images, to 
made a consideration of the context of implementation of ornamental programs and their role in the doctrinal context.
	 Key words: Monkeys, andean religiosity, ornamental iconography, colonial Chucuito.

*	 Universidad de Buenos Aires, Facultad de Filosofía y Letras, Departamento de Artes. Instituto de Teoría e Historia del Arte 
“Julio E. Payró”. Buenos Aires, Argentina. Correo electrónico: carlamaranguello@hotmail.com

Recibido: 23 de mayo de 2016. Aceptado: 16 de diciembre de 2016.

Introducción

Desde los inicios del cristianismo fue común 
adoptar diversos motivos paganos de las zonas 
por las que se divulgaba la doctrina, por dentro 
y por fuera de Europa latina, para convertirlos 
a la representación de Cristo. Por otra parte, los 
símbolos con que contaba la misma tradición del 
Imperio Romano y que arrastraba formas del Antiguo 
Cercano Oriente, las culturas del Mar Egeo y la 
Antigua Grecia, fueron tomados y resignificados 
por el cristianismo, ampliando o modificando el 
sentido primero. El hecho de centrar la conversión 

de estos motivos básicamente en la idea o conteni-
do, con la posibilidad de conservar gran parte de la 
forma original, permitió que se fijaran con rapidez 
y efectividad la mayor parte de ellos. En este senti-
do, hubo diversas fuentes que actuaron como guía, 
modelo o mero referente en las imágenes, princi-
palmente los libros de los primeros naturalistas de 
la antigüedad grecorromana, cuyas compilaciones 
fueron utilizadas luego por los bestiarios medieva-
les, siendo uno de los más destacados El fisiólogo. 
En dichas fuentes, el cristianismo encontró una 
forma de plantear lecciones de carácter didáctico y 
moral, presentando alegorías entre Cristo y el buen 



Carla Maranguello28

cristiano y las características y comportamientos de 
los distintos animales y del resto de los elementos 
naturales (Charboneaux Lassay 1996).

Así como la mayor parte de los símbolos 
consagrados a Cristo representaban algunas veces 
también al fiel cristiano, lo mismo sucedió con la 
figura de Satán. Muchos animales fueron asociados 
al diablo por sus características, y la figura del 
mono fue una de las privilegiadas por sus com-
portamientos y rasgos físicos, siendo conocido el 
anticristo como el simio de Dios (Walker Vadillo 
2013). En América, las imágenes del repertorio 
cristiano sufrieron un proceso de transformación, 
siendo dotadas de características nuevas de acuer-
do con asociaciones con el pasado prehispánico 
y las condiciones geográficas del nuevo mundo, 
especialmente los elementos vinculados a la flora 
y la fauna, ya que tenían importancia para la vida 
medicinal, económica, religiosa y política.

En la ornamentación arquitectónica de las igle-
sias coloniales surperuanas de fines del siglo XVII 
y todo el siglo XVIII, vemos aparecer la figura del 
mono ocasionalmente, en un nivel bajo de repre-
sentación en relación con otros motivos, ubicada 
siempre en accesos a diferentes espacios de culto 
y rodeada de vegetales de raigambre prehispánica, 
pájaros y símbolos cristianos, lo que nos lleva a 
interrogarnos acerca de la intención de ubicar la 
figura en estos sitios tan puntuales. Examinaremos 
algunos antecedentes destacados de la representación 
del animal en el cristianismo y en América, para 
considerar, mediante dos ejemplos de la doctrina 
de Juli, la importancia del contexto de aparición 
y uso, en el marco del adoctrinamiento que tuvo 
lugar en la zona.

Los monos en la iconografía cristiana

En el arte cristiano, desde la época medieval, 
los monos aparecen representados con connota-
ciones esencialmente negativas, más allá de las 
variantes que puedan presentar. Como una espe-
cie de descendencia degenerada del ser humano 
por sus características físicas, lo que tendría su 
réplica en conductas morales dudosas, la figura 
del mono fue sustentándose desde la antigüedad 
en el dicho del poeta latino Ennio, referido en 
Cicerón y Opiano como un ser repugnante, de 
mal aspecto, desagradable de contemplar pero de 
mente astuta: simia quam similis turpissima bestia 
nobis1 (García Arranz 2013: 215). Luego en la Edad 

Media su reputación no mejoró. En afinidad con 
los escritos clásicos, se aplicó el término simia a 
todos los enemigos de Cristo, desde los paganos 
y apóstatas hasta los heréticos e infieles, pero 
siempre asociado al pecado o a la idolatría. Las 
fuentes literarias y las imágenes en las que apa-
recen los monos en esta época son muy variadas, 
pero en todas se mantiene el aspecto despectivo. 
Destacan los bestiarios, las fábulas y los exempla, 
aunque también numerosas fuentes clásicas fueron 
utilizadas. En el arte aparecen en los portales de 
las iglesias románicas y en algunas miniaturas, 
basados por lo general en fuentes literarias.

A partir de las descripciones de los primeros 
naturalistas, en donde los monos aparecen como 
seres desagradables pero similares al hombre y que 
intentan emular sus conductas, comenzó a pensarse 
al animal como una suerte de caricatura desvir-
tuada y grotesca del ser humano, siendo perfecto 
para representar al diablo, quien además de ir en 
contra de los valores cristianos, trataba de imitar a 
Dios, por eso fue llamado el simio de Dios. Según 
Mónica Walker Vadillo, esta situación pudo tener su 
origen en Egipto, donde el pueblo hebreo durante 
el Éxodo habría visto la adoración al babuino, que 
era considerado un dios del inframundo –Babi- que 
se comía a las almas de los injustos y se las llevaba 
al fuego para destruirlas–. En consecuencia, se 
asoció a este animal con el inframundo y el fuego, 
haciendo más fácil su identificación con el demonio 
en el cristianismo. El Salterio de Stuttgart (c.800), 
que sigue al Salmo 77, presenta al simio con un 
sátiro remitiendo a fuerzas malévolas de Egipto, 
bloqueando el camino a los israelitas y con la 
misma connotación aparece en la escena de la hija 
del faraón y Moisés de la pila bautismal del maestro 
Roberto para la iglesia de San Frediano en Lucca 
(c. 1100) (Walker Vadillo 2013).

Entre los libros más utilizados como referente 
destaca El fisiólogo, escrito en Alejandría entre 
los siglos II y V d. C., habiendo sido el libro más 
difundido después de la Biblia y que sobrevivió 
hasta el Renacimiento. Se trata de una compilación 
seudocientífica que redondea una visión del mundo 
zoológico medieval (real y fantástico), recogiendo 
descripciones e historias de animales, que añadió 
a los libros de los naturalistas imágenes tomadas 
desde la antigüedad grecorromana mediante alego-
rizaciones doctrinales y moralizantes cristianas, por 
lo que se considera fundamental para el desarrollo 
de los bestiarios medievales. Allí se menciona al 



29Del simio de Dios al exotismo del paraíso. Consideraciones sobre la presencia del mono en la ornamentación…

simio junto con el asno salvaje –el onagro– y al igual 
que él, asumiría el papel de diablo, caracterizándo-
se por la falta de cola (Guglielmi 1971). Algunos 
bestiarios añaden variantes, pero en su mayoría 
con connotaciones negativas, asociando al animal 
con el pecado, la lujuria y la vanidad2. Dentro de 
las fábulas, los autores refieren a Esopo (siglo VI 
a. C.), en donde destaca la asociación del simio 
con el diablo y con el pecado o acciones negativas 
del humano, ya que aparece como un animal feo, 
mentiroso y con intenciones de imitar al hombre. 
Una de las fábulas más mencionadas es la que alude 
a la maternidad, en donde una simia que tiene dos 
crías protege extremadamente a una mientras que 
deja de lado a la otra. Como consecuencia, la cría 
más amada termina muriendo sofocada por el exceso 
de cariño de su madre, mientras que la cría despre-
ciada sobrevive. Esta fábula aparece representada en 

bestiarios donde la hembra simio con gemelos lleva 
a la cría en brazos y a la despreciada en el cuello, 
mientras es perseguida por un cazador (Walker 
Vadillo 2013). Figura 1. Esta historia del mono con 
características deplorables desde el punto de vista 
humano reemplazó a la teoría del simio demonio y 
cobró mayor dimensión por medio de los exempla, 
que las órdenes mendicantes desde la baja Edad 
Media (siglos XII-XIV) comenzaron a utilizar 
como enseñanzas moralizantes acompañando los 
sermones. En el caso de los monos, la madre simia 
era la pecadora, con la cría protegida refería a los 
placeres del cuerpo, y con la despreciada representaba 
el peso de los pecados, ya que era esta cría la que 
hacía que la madre perezca ante los cazadores, por 
lo que también su figura se convirtió en símbolo 
del vicio generalizado y los bajos instintos (Walker 
Vadillo 2013; García Arranz 2013).

Figura 1. Bestiario Workshop (Inglaterra). c. 1185. Nueva York. The Pierpont Morgan Library, Ms. M. 18, fol. 19v.

Fuente: Walker Vadillo 2013: 76.



Carla Maranguello30

Hacia el Románico se retomó el interés en 
el mono en cuanto a las actitudes detestables del 
hombre como la pereza, el vicio y el abandono a 
los pecados de la carne, por lo que es común ver 
al animal encadenado e impulsado por demonios, 
atacado o mordido por serpientes, entre otras 
variantes. Esta iconografía aparece en capiteles 
románicos de iglesias españolas, siendo el caso más 
destacado el de la puerta de las platerías de Santiago 
de Compostela en España (c. 1101-1111), donde 
se presenta un mono alado haciendo referencia al 
diablo en las tentaciones de Cristo, agachado y 
encadenado por una soga al cuello (García Arranz 
2013). Figura 2. Tanto en los bestiarios como en los 
capiteles de las iglesias la representación del animal 
se acerca al modelo real, aunque las limitaciones 
del soporte y de la época le otorguen un sesgo un 
tanto esquemático.

Hacia el Renacimiento, la vinculación del 
mono con el vicio y la falta de moral se utilizó en 
referencia explícita al pecado original, cargando 
con todas las connotaciones negativas desde la 
Antigüedad, y siendo figurado por lo general como 
el mono frugívoro, el que que sostiene o come una 
manzana. Arranz menciona el caso de la miniatura 
que representa a Adán nombrando a los animales, 
del frontispicio del Bestiario inglés de la Biblioteca 
Nacional de San Petesburgo, (fines del siglo XII), 
en el que frente al primer hombre se sienta un mono 
con una manzana en la mano, lo que para el autor 
ya anticiparía la caída del género humano. Luego, 
la tendencia a identificar al mono con el apetito 
carnal aumentó, apareciendo en escenas junto con 
Adán y Eva hacia el siglo XVI, o yendo aún más 
lejos identificándolo con la propia Eva, tal como se 
ve en el grabado de Erhard Altdorfer, “Adán y Eva 
en el paraíso” (c. 1533), en donde se reemplaza a la 
serpiente por dos monos agarrados de las ramas que 
reproducen la escena de la tentación, situación que 
Eva mira y señala, proyectando una futura imitación 
(García Arranz 2013). En contraposición, aparece 
el mono encadenado acompañando a la figura de 
María, ya que la Virgen era la reparadora de la con-
ducta de Eva, como se ve en el grabado de Alberto 
Durero “La virgen del mono” (c. 1498). Figura 3, 
apareciendo también en escenas de Epifanías3. En 
estos casos y acorde a las búsquedas de realismo de 
la época, la representación del animal es mimética.

En cuanto a las significaciones, si bien poste-
riormente se añadirán intereses por la representación 
de ejemplares reales en las pinturas, la connotación 

negativa atribuida al animal desde el cristianismo, 
se sostuvo con los siglos.

Los monos en América colonial: 
antecedentes prehispánicos e 

interpretaciones

La provincia de Chucuito, ubicada en el Dpto. 
de Puno, en Perú, presenta un conjunto de iglesias 
reduccionales que fueron organizadas por el virrey 
Francisco de Toledo desde 1573, quien expulsó un 
año antes a los dominicos que se habían encargado de 
la primera evangelización en la zona y los reemplazó 
por integrantes del clero secular. Los jesuitas, que 
tomaron la doctrina de Juli en 1576 y estuvieron allí 
hasta su expulsión en 1767, acompañaron el proceso 
de desarrollo de los programas iconográficos de la 
ornamentación arquitectónica eclesiástica, que desde 
fines del siglo XVII y durante el siglo XVIII estuvo 
a cargo de grupos nativos. Dicha ornamentación 
se extiende en las portadas de acceso a diferentes 
espacios de culto y jugó un rol sustancial para la 
orientación del circuito religioso y como elemento 
de transición entre los diferentes espacios. Destacan 
en las portadas gran cantidad de aves pertenecientes 
al entorno, variedades de flores y plantas de empleo 
ritual y alimenticio, valvas marinas, animales re-
levantes en la iconografía andina como felinos y, 
en menor medida, los monos. Esta iconografía se 
superpone a diferentes elementos de la simbología 
cristiana, como monogramas de María y de Cristo, 
símbolos de las órdenes religiosas, elementos de la 
Pasión y diferentes tipos de ángeles. La presentación 
de elementos naturales que reemplazan muchos 
motivos usados para ornamentar las portadas 
europeas, por plantas y animales del altiplano y 
de otros pisos ecológicos, resulta significativa, ya 
que para el hombre andino la naturaleza tenía en sí 
misma contenidos religiosos (Sillar 2009), aspecto 
que se revela en la mayor parte de la iconografía 
de las producciones artísticas que van desde antes 
de la cultura Chavín hasta la conformación del 
Tawantinsuyu4. El origen de este estilo se ubica en 
la fachada de la Compañía de Arequipa (1698-99), el 
que se extendió rápidamente hacia el Sur, teniendo 
impacto especialmente en la provincia de Chucuito 
mediante la influencia de la iglesia de Santa Cruz 
de Juli, según documentación citada por Alexander 
Gauvin Bailey, apareciendo en las iglesias de San 
Pedro de Zepita (c. 1735), Santiago de Pomata 
(c. 1754-1794), San Carlos de Puno (c. 1787) para 



31Del simio de Dios al exotismo del paraíso. Consideraciones sobre la presencia del mono en la ornamentación…

Figura 2. Simio alado en las Tentaciones de Cristo. Tímpano septentrional de la Portada de Platerías de la Catedral de Santiago de 
Compostela (España). c. 1101-1111. Fuente : Walker Vadillo 2013: 75.



Carla Maranguello32

Figura 3. Alberto Durero, Virgen del mono, grabado calcográfico. Londres, Museo Británico. c. 1498. 19’1 x 12’3 cm.
Fuente: García Arranz 2013: 217.



33Del simio de Dios al exotismo del paraíso. Consideraciones sobre la presencia del mono en la ornamentación…

expandirse finalmente a varias ciudades del Alto 
Perú, como La Paz y Potosí (Bailey 2010).

El caso más notorio es la portada de acceso 
al bautisterio de la Iglesia de Santa Cruz en Juli 
(c. 1712 y 1753) y su réplica, una portada enfrentada 
que presenta las mismas características, pero cuyo 
uso preciso se desconoce. Figura 4. Esta iglesia 
respondía al modelo de nave única en cruz latina y 
fachada retablo. En su interior se ubica la portada 
del Bautisterio, mediante una composición simétri-
ca, organizada a partir de un arco de medio punto 
sobre pilastras, flanqueado con exentas columnas 
pareadas. En sus bases se hallan cuatro monos de 
cada lado, que se alimentan de cacaos, similares a 
los tipos de Solanum muricatum, una cucurbitaceae 
que todos los cronistas mencionan y que se cultiva 
en las tierras calientes, apareciendo en cerámicas 
precolombinas Chimú (costa norte de Perú- c. 1200-
1400 d.C.) donde se muestran los frutos ya pareados 
o en conjuntos de tres o cuatro ejemplares acoplados. 
Estos motivos se combinan con zarzaparrillas, que 
son frutos similares a las uvas que crecen en las 
tierras yuncas (Maranguello 2011). El tratamiento 
formal de los monos es un tanto esquematizado, 
igual que el resto de los elementos naturales, lo 
que seguramente se deba a las limitaciones del 
soporte, ya que denota la intención de referir al 
modelo real. Figura 5. Sobre estos elementos y en 
la misma columna, flanqueando el arco de acceso, 
destaca la presencia de datura o chamico del género 
Brugmansia, que ya aparece en el arte lítico desde 
culturas del Horizonte Temprano como Chavín de 
Huantar (sierra de Ancash- c. 900-200 a.C.), parti-
cularmente en el Obelisco Tello, en íntimo vínculo 
con el sistema religioso y que debió corresponder 
a la capacidad de dicho vegetal de producir algún 
efecto alucinógeno en sus propiedades (Mulvany 
de Peñaloza 1984). Rematan el acceso a la portada 
en la dovela del arco, tres valvas dispuestas de 
manera simétrica junto con representaciones de 
panochas de maíz, y constituyen el eje central de 
la composición, alineados con el símbolo de la 
orden de la Compañía de Jesús. Si bien las valvas 
aparecen en la iconografía cristiana como atributo de 
Santiago el Mayor (Charboneaux Lassay 1996), en 
el mundo andino se consideraban especialmente por 
la importancia que tenían como ofrendas acuáticas, 
apareciendo ya desde Chavín las conchas Spondylus 
y los Strombus vinculados a rituales de fertilidad, 
utilizados como ofrendas para atraer a las fuerzas 
naturales a una relación recíproca con la sociedad 

(Burger 1983; Rick 2012). Por su parte, el maíz era 
la principal ofrenda en sacrificios y al igual que las 
hierbas de uso alucinógeno, sus sustancias embria-
gantes se correspondían con la asignación de valor 
de médium con estados alterados de conciencia. 
Estos elementos se relacionan con la importancia 
de la regeneración de la vida, inscribiéndose en 
el principio básico de la ideología de fertilidad 
(Maranguello 2011).

Por otra parte, vale mencionar el caso del interior 
de la iglesia de San Juan de Juli que corresponde a 
la misma etapa de ejecución (concluida antes del 
año 1767)5 y que presenta decoración labrada en 
madera en los abocinamientos de las ventanas de 
la nave central. En el registro inferior, aparecen 
monos agachados, en un marco de elementos flo-
rales y vegetales al modo de grutescos, con remates 
de mascarones y aves. Asimismo, en las esquinas 
opuestas a la ubicación del mono aparece un hombre 
desnudo y de pie, probablemente un nativo, soste-
niendo flores campaniformes al estilo datura. El 
tratamiento formal de las figuras es similar al del 
bautisterio. Figuras 6 y 7.

En la larga historia de la iconografía andina 
prehispánica, los monos aparecen representados en 
menor grado que otros animales más destacados, 
como el felino, el halcón y la serpiente. Para las 
áridas tierras del Collao y la zona de la costa y la 
sierra, los monos serían vistos como animales exó-
ticos de la selva, junto con el resto de los elementos 
naturales que pertenecen a otros pisos ecológicos, 
presentando un valor positivo, ya que alude a la 
capacidad de conexión y obtención de recursos, y 
más allá de las variantes que manifiestan, aparecen 
vinculados junto con otros elementos naturales, 
a la idea de fertilidad. Estas hipótesis se basaron 
principalmente en la iconografía de las producciones 
artísticas, ya que a diferencia del cristianismo, no 
aparecen fuentes escritas vinculadas.

Gisbert y Mesa indagaron acerca de la figura 
del mono en las iglesias del virreinato del Perú, 
resaltando los casos aislados en los que aparece 
el animal. Entre estos casos puede mencionarse la 
iglesia de Tiahuanaco (c. 1612), donde los monos 
aparecen en número de cuatro en los pedestales 
de las columnas de la fachada de acceso, y que 
según los autores sería la representación más 
temprana del tema. Cronológicamente sigue 
la iglesia de Laja (c.  1697 y 1724), en donde 
aparecen los monos sentados, sosteniendo en las 
manos una fruta, y de los que habrían derivado 



Carla Maranguello34

Figura 5. Detalle de los monos en el bautisterio de la Iglesia de Santa Cruz de Juli. Puno, Perú. (c. 1722). Fuente /Source: Carla 
Maranguello . Trabajo de campo/fieldwork-Ubacyt 2013.

Figura 4. Bautisterio de la Iglesia de Santa Cruz de Juli. Puno, Perú. (c. 1722). Fuente: Carla Maranguello. Trabajo de campo/
fieldwork-Ubacyt 2013.



35Del simio de Dios al exotismo del paraíso. Consideraciones sobre la presencia del mono en la ornamentación…

Figura 6. Ventana en Iglesia de San Juan de Juli Puno, Perú. (c. 1767). Fuente: Carla Maranguello .Trabajo de campo/field-
work-Ubacyt 2013.



Carla Maranguello36

Figura 7. Detalle del mono en la Iglesia de San Juan de Juli Puno, Perú. (c. 1767). Fuente: Carla Maranguello. Trabajo de campo/
fieldwork-Ubacyt 2013.

los del bautisterio de la iglesia de Santa Cruz de 
Juli (c. 1712) y finalmente en la iglesia de Puno 
(c. 1757) aparecen de la misma forma (Gisbert 
1981; Gisbert y Mesa 1985)6. En todos los casos, 
las figuras son esquematizadas, pero la referencia 
al modelo real es clara. Gisbert y Mesa recuperan 
un relato del cronista José de Arriaga [1621] quien, 
en el contexto de extirpación, recordaba la visión 
de los padres Ávila y Cuevas en Huarochirí, donde 
aparecen dos monos de madera labrados en las 
ventanas de una iglesia que no especifican, y que 
habrían sido quemados por ser considerados como 
deidad sustentante de edificios: “en las ventanas 
de una iglesia echamos de ver muy acaso, que 
estaban dos micos de madera, y sospechando lo 
que era, se averiguó que los reverenciaban porque 
sustentasen el edificio, y tenían sobre ello una larga 
fábula” (Gisbert y Mesa 1985: 262). Asimismo, 

refuerzan esta teoría por aparecer la temática de 
un mono abrazando columnas de un edificio en un 
vaso de la cultura Chimú, razón por la que destacan 
su presencia, por lo general, en las bases de las 
columnas de las iglesias (Gisbert y Mesa 1985). 
No obstante, el relato del cronista no tiene mayor 
sustento ni se encontró alguna otra fuente al respecto 
que confirme la condición de deidad sustentante 
de edificios de los monos. Posteriormente añade 
Teresa Gisbert nuevas interpretaciones en donde 
los elementos de la zona selvática en general, 
sin hacer mención específica de algún tipo de 
mono, se relacionarían con la significación del 
paraíso en el mundo cristiano y su adecuación 
al mundo andino según la interpretación del 
paraíso que estableció el cronista León Pinelo 
[1656]. El mono junto con otro tipo de fauna y 
flora, aludiría a la abundancia del Antisuyu, en la 



37Del simio de Dios al exotismo del paraíso. Consideraciones sobre la presencia del mono en la ornamentación…

Amazonía (Gisbert 1999), sosteniendo entonces 
el significado de exotismo que presentó en las 
culturas prehispánicas de la zona.

Hiroshi Okada vinculó a estos animales, junto 
con las sirenas y los grandes loros de plumas 
coloridas, a estereotipos de lo exótico relativos al 
continente americano desde la visión europea y que 
los mismos nativos al insertarse en el sistema colonial 
asumieron en relación con los habitantes de su propia 
tierra para confrontar la imagen del europeo, por lo 
que se trataría de un “exotismo invertido” (Okada 
2006:75). Estos animales aparecieron ya desde las 
representaciones cartográficas que hacían referen-
cia a diferentes zonas de América, lo que luego se 
trasladó a los libros de viaje, y en todos los casos 
estos estereotipos se vincularían con el poder, ya que 
muestran la expansión imperial por el continente, 
evidenciando sus maravillas geográficas y faunísticas 
donde los monos ocupan un lugar destacado. Un 
ejemplo lo constituye un mapa alegórico de Perú 
hecho por Guamán Poma de Ayala [1615-16], en 
donde se evoca al Tahuantinsuyo en la ordenación 
cuadripartita, apareciendo Cuzco y la figura de Inca 
debajo del escudo del imperio español y de la orden 
papal, flanqueado todo el mapa por monos, loros, e 
incluso sirenas y unicornios, refiriéndose a América 
como la tierra de lo exótico y maravilloso (Okada 
2006). No obstante esto no habría sido posible sin 
la aceptación de aquellos nativos que encontraron 
una forma de representarse en el nuevo contexto, 
ahora convertidos al cristianismo. Por otro lado, para 
Alexander Gauvin Bailey, los monos de la Iglesia 
de la Santa Cruz, al igual que los que él identifica 
como titi por su pequeño tamaño con melena de león 
y grandes garras en la fachada lateral de la iglesia de 
San Juan en Juli7, se explicarían por el paso en Juli 
a intervalos regulares de los jesuitas y doctrineros 
de las misiones de la Amazonía, reduciendo su 
aparición nuevamente a la curiosidad por un animal 
de otra zona ecológica (Bailey 2010). El autor, al 
igual que sus predecesores, no hace referencia a la 
condición negativa que arrastraba el mono desde la 
Antigüedad y a su consolidación en el cristianismo.

Algo similar sucede con las crónicas de la 
época. Quienes describen la fauna nativa, si hacen 
referencia al mono es más bien como un animal 
curioso por la diversidad de tamaños y actitudes 
simpáticas, junto con otros animales traídos de la 
zona selvática “(…) En los Andes se crían monos 
y micos muchos y muy graciosos, y papagayos 
en cuantidad (…)” (Acosta 1954 [1590]: 80). Por 

otro lado, destacan su similitud con los hombres 
por su inteligencia: “los indios tienen para sí que 
son hombres montaraces, y que no hablan por no 
servir ni pagar tributo” (León Pinelo 1943 [1656] 
II: 65) e incluso respecto de las crías, subrayan su 
comportamiento por el extremo cuidado que les 
profieren, sin hacer referencia a las fábulas que 
lo asocian al vicio y al pecado: “(…) Crían los 
micos con grande amor a sus hijos, trayéndolos en 
brazos a tiempos muy apretadamente (…)” (Cobo 
1892 [1657] II:312). La mención de Bernabé Cobo 
resulta interesante, porque también menciona al 
animal con el alimento, proyectando una imagen 
similar a la que aparece en el bautisterio: “(…) nace 
el cacao en tierras yuncas (…) los monos que se 
crían en los árboles grandes hacen abrigo y comen 
del cuanto pueden […]” (Cobo 1892 [1657] II: 62- 
63). Guamán Poma de Ayala (1936 [1613]) hace 
referencia a los monos en sus ilustraciones, donde 
aparecen asociados a las mujeres de los incas, ya 
que junto con el papagayo constituían elementos 
valiosos de las tierras bajas. Excepcionalmente Pedro 
Cieza de León refiere en otra sección a una fábula 
en donde una suerte de monas salvajes residentes 
en el interior de una montaña en los Andes: “[…] 
andan por los árboles, con las cuales por tentación 
del demonio (…) estos usan con ellas como muje-
res. Y afirman que algunas parían monstruos que 
tenían las cabezas y miembros deshonestos como 
hombres, y las manos y pies como mona (…)” 
(Cieza de León 2005 [1550]: 246).

Sin embargo, a estos animales exóticos ya 
podemos verlos instalados en el imaginario de los 
pobladores de las áridas pampas de San José y Palpa 
en los geoglifos de Nazca y la textilería, así como 
en la cerámica Chavín y Moche, entre otros. Esto 
no ha de sorprender, ya que desde las épocas más 
tempranas como Chavín puede verse la represen-
tación de lagartos, jaguares y águilas, e incluso en 
menor medida monos, como animales pertenecientes 
a las tierras calientes, alejados de la zona serrana 
y que responderían, según Richard Burger (1993), 
a la necesidad de superar los límites de los hábitos 
cotidianos. Figura 8. En la misma línea Reinhard, 
al establecer interpretaciones respecto de los 
geoglifos de Nazca (Valle de Ayacucho, c. 300-500 
d.C.), menciona al mono como protector o símbolo 
acuático debido a pertenecer este animal a zonas en 
donde abunda el recurso hídrico. Si los geoglifos 
se utilizaban como caminos sagrados para alcanzar 
lugares vinculados con el agua, principalmente las 



Carla Maranguello38

Figura 8. Vaso ritual con mono. Cerámica. Estilo Tembladera. Cultura Chavín. c. 700-400 a.C. 
Fuente: Museo Chileno de Arte Precolombino) http://www.precolombino.cl/en/exposiciones/exposicion-permanente-america-pre-
colombina-en-el-arte/andes-centrales/vitrina-chavin-y-sus-influencias/#!prettyPhoto (15 noviembre 2014).



39Del simio de Dios al exotismo del paraíso. Consideraciones sobre la presencia del mono en la ornamentación…

montañas del oriente que proporcionaban la mayor 
fuente al respecto y de la que dependían los ríos para 
la irrigación de los campos, parece comprensible la 
asociación de esta figura con la fertilidad (Reinhard 
1993). En la textilería de la misma cultura aparece 
ocasionalmente el mono, y en tal sentido Proulx lo 
destaca como a un personaje mítico, especialmente 
en la fase tardía (c. 500- 700 d.C) y lo relaciona a 
los contactos con la cultura moche. Muchas veces 
estos monos aparecen asociados a las cabezas 
trofeo e incluso los mismos monos pueden apare-
cer decapitados (Proulx 2007), lo que reforzaría 
sus vínculos con la fertilidad, ya que las cabezas 
trofeo funcionaron en Andes como la mejor forma 
de aludir a la conexión vida-muerte, necesaria para 
la abundancia y fertilidad (Frame 2001 y Arnold 
2007). Finalmente, también en cerámicas Moche 
(costa Norte, c.0-700 d.C.) se ve al mono recolec-
tando ulluchu, que es una planta que se utilizaba 
en los rituales que se hacían en la huaca de la Luna 
(c. 450-650 d.C) y que tenía efecto anticoagulante 
para beber la sangre de los prisioneros mutilados 
(Wassén 1989 y Rainer y Douglas 2015).

Destaca la vinculación que hacen Núñez y 
Castro entre la figura del mono y la idea de ferti-
lidad, a partir del análisis iconográfico de un plato 
para ofrendas agrarias que presenta dos figuras de 
simios, hallado en la región del río Loa en Chile. 
Cruzando documentación correspondiente al pro-
ceso de extirpación, los autores recuerdan que los 
monos eran considerados un bien de privilegio, ya 

que se trasladaban vivos desde las yungas, por lo 
que fueron introduciéndose en el imaginario ritual 
en torno a mitos donde se pedía fertilidad. Esto se 
refuerza con la presencia de simios en la iconografía 
del Período Intermedio Tardío de la Cultura Arica 
(c. 900-1470 d.C.), donde es frecuente en diseños 
cerámicos, en asas y textiles e incluso en contextos 
funerarios. Los autores evalúan la etimología desde 
la lengua aymara, que refiere a simio como cusillu, 
equivalente a agüero bueno y que se ratifica con 
cussi como dicha o ventura. Luego refieren a una 
araña llamada Cussi Cussi, reconocida en el altiplano 
como buen agüero y es notable que en los geoglifos 
de Nazca aparezcan ambas figuras, reforzando la 
relación entre los simios y la fertilidad, asociada 
además a los requerimientos de agua en ámbitos 
desérticos (Nuñez y Castro 2011). Finalmente 
Dimitri Karadimas propone una interpretación de 
escenas prehispánicas a partir de una mitología 
vigente en el noroeste amazónico, buscando una 
trama común con Andes prehispánicos basada en 
una combinación de monos y formas estelares. 
En Carchi Pasto (Dpto. Nariño-sur de Colombia) 
las culturas de Capuli (c. 850-1250 d.C.) y Tuza 
(c. 1250-1500 d. C.) usan figuras de monos en 
número de cuatro, asociados a estrellas y al anta-
gonismo entre los seres celestes, identificados con 
Orión. En la orfebrería de la zona los animales están 
ligados a racimos y frutas de palmas que remiten 
a las tierras bajas. También suelen aparecer cuatro 
monos en asas de vasijas Moche, como variantes 

Figura 9. Variación combinatoria entre cuatro monos y estrellas en la iconografía Carchi-Nariño. Fuente: Karadimas 2014: 206.



Carla Maranguello40

de elementos bélicos en escenas de embarcaciones 
nocturnas, representando a Orión, acompañante de 
los muertos (Karadimas 2014). Desde el punto de 
vista formal, en todos los casos las figuras de los 
animales son bidimensionales y aparecen esque-
matizadas, pero siempre se evidencia la referencia 
al modelo real. Figura 9.

En definitiva, prevalecen en América las 
asociaciones del mono con la abundancia y la 
fertilidad, por ser un bien de la tierra caliente, o 
en todo caso un animal exótico que fue valorado 
por su exclusividad. Asimismo, su vinculación 
con los astros se inscribe en las mismas concep-
ciones cíclicas que refieren al orden del cosmos 
en armonía con las fuerzas de la naturaleza. Por 
otra parte, los autores que estudian el contexto 
colonial, dan por establecida la veracidad de la 
versión de Ávila referida en Gisbert, sosteniendo 
asimismo el carácter de deidad prehispánica y 
asumiendo una visión positiva del animal, pero 
sin explayarse demasiado en las significaciones 
americanas y olvidando referir a las connotaciones 
negativas de la iconografía cristiana.

Algunas consideraciones

En este punto es necesario establecer algunas 
consideraciones en relación con el contexto de 
ejecución de dichos motivos, esto es, en el marco 
del programa evangelizador.

Una de las cuestiones centrales que se presen-
tó desde el comienzo del adoctrinamiento fue la 
dificultad de trasladar conceptos culturales y reli-
giosos tanto desde una perspectiva lingüística como 
conceptual. Los inconvenientes en la transmisión 
de la doctrina tuvieron su impacto también en las 
formas artísticas, siendo que las políticas flexibles 
que buscaban facilitar la transmisión y comprensión 
del cristianismo por medio de la incorporación de 
elementos de la religiosidad andina, terminaban 
siendo frustradas. Así por ejemplo, la asimilación 
de la Virgen, Jesús y Santos con cerros y huacas, 
hacía volver a los nativos a sus antiguas prácticas 
religiosas, siendo esto más perceptible en la pintura 
y escultura:

Como también se averiguó en Huarochirí 
por el doctor Francisco de Ávila, que 
para adorar un ídolo en figura de mujer, 
llamado Chupixamor, y Mamáyoc, hacían 
fiesta a una imagen de nuestra Señora de 

la Asunción y para adorar un ídolo varón 
llamado Huayhuay hacían fiesta a un Ecce 
homo (Arriaga 1922 [1621]: 77).

Sin embargo en el caso de la ornamentación, el 
carácter en apariencia decorativa de las imágenes 
facilitaba el reemplazo por animales y plantas de la 
zona, evocando el vínculo de la religiosidad andina 
con el entorno natural, sin aparentar diferencias 
sustanciales.

Como se lee en las fuentes doctrinales más 
destacadas de la época, especialmente la produc-
ción jesuita desde los inicios de la evangelización, 
siguiendo las recomendaciones del general Francisco 
de Borja al padre Ruiz de Portillo (1567), el 
modelo de instrucción se apoyó en los apóstoles 
que debieron ya desde los primeros tiempos del 
cristianismo acomodar las reglas de la fe y mostrar 
tolerancia hacia las costumbres de los gentiles, si 
se deseaba tener éxito. Del mismo modo el jesuita 
José de Acosta recomendaba en su De Procuranda 
Indorum Salute, publicado en 1589, considerar las 
características culturales de los conversos antes de 
emprender la instrucción religiosa (Maranguello 
2015). Además, las continuas reflexiones acerca 
de las posibilidades de la imagen para la tarea 
evangelizadora y el conocido sentido visual de los 
Ejercicios Espirituales de san Ignacio, alimentaron 
las teorías acerca de los beneficios de una comu-
nicación no lingüística, que la orden propiciaba 
con entusiasmo (González 2014). Con esta con-
cepción, y la preocupación de los doctrineros por 
la evangelización deficiente, cierta flexibilidad en 
relación con la búsqueda de lugares comunes entre 
ambas religiones, determinó la supervivencia de 
motivos de raigambre prehispánica adaptados al 
nuevo contexto8.

La importancia de la imagen para la instrucción 
religiosa fue un tema central del Concilio de Trento 
(1545-1563), que tuvo su impacto fundamentalmente 
en el III Concilio Limense (1582-83), y que esta-
bleció pautas que estuvieron vigentes durante todo 
el siglo XVIII. El peligro del culto hacia los ídolos 
mediante la utilización de imágenes respondía según 
lo establecido en el concilio romano a una forma 
desordenada de veneración que nada tenía que ver 
con la utilización que alentaba la iglesia. No obstante, 
para sortear este obstáculo se acudió a la ayuda de 
la palabra mediante el sermón, que cargaba con un 
sentido visual, ya que se acudía constantemente a 
las analogías con objetos del mundo reconocible 



41Del simio de Dios al exotismo del paraíso. Consideraciones sobre la presencia del mono en la ornamentación…

por los conversos, y donde los elementos naturales 
tuvieron un papel destacado (Maranguello 2015). El 
jesuita Pablo José de Arriaga, uno de los principales 
extirpadores de idolatrías, recordaba a sus pares la 
importancia de este tipo de técnicas para que los 
conversos asuman afectivamente el dogma:

[…] Los sermones han de ser proporciona-
dos a su capacidad (…) convenciéndoles con 
más razones naturales, que ellos entiendan, 
[…] Como yo vi, que lo hacía excelente-
mente uno de los Visitadores […] sacaba 
en el catecismo una mazorca de maíz, y 
preguntándole de cuántos granos había 
nacido aquella mazorca, y respondiendo 
que de uno. ¿Pues cómo siendo este blanco, 
o negro, o colorado, (…) salen en esta ma-
zorca unos granos blancos, otros negros, 
otros pardos? […] A este modo han de ser 
los sermones (Arriaga 1922 [1621]: 117).

Paradójicamente, el jesuita evocaba un caso 
en donde, para referir al origen de los hombres, 
se utilizaba el maíz, elemento fundamental en la 
religiosidad andina. Este tipo de incongruencias 
constituyeron el marco de la evangelización en 
todo el virreinato y, lógicamente, también en la 
provincia de Chucuito.

Empero, es posible preguntarse aún por la 
autoría de las imágenes. Como demuestra la do-
cumentación del Archivo de Prelatura de Juli, sitio 
donde se encontraba la doctrina principal de los 
jesuitas, la ejecución de los programas artísticos 
de la última etapa de dominación hispánica (fines 
del siglo XVII y principios del siglo XVIII) estuvo 
a cargo de los grupos nativos. Ramón Gutiérrez 
(1978) fue uno de los primeros que avanzó en el 
estudio documental relativo a la construcción de 
las iglesias reduccionales de la zona circumtiticaca 
y tras el relevamiento de los libros de fábrica, ha 
dado cuenta de la importancia que adquirieron con 
el tiempo los artífices indígenas en la construcción 
de los templos de toda la provincia de Chucuito. 
Si en los conjuntos de la primera etapa, desarrolla-
dos a lo largo del siglo XVI y hasta mediados del 
siglo XVII, la participación local se limitaba casi 
exclusivamente a la obtención de materiales y a la 
mano de obra, con el tiempo y coincidiendo con el 
desarrollo de la ornamentación de las iglesias de 
la segunda etapa, desde mediados del siglo XVII 
hasta mediados del siglo XVIII, se ha demostrado 

que los nativos tuvieron una participación sustan-
cial en la elaboración directa y la dirección de los 
programas ornamentales (Gutiérrez 1978). El autor 
analizó detenidamente el proceso, indicando que 
para fines del siglo XVI el 10 por ciento de indios 
tributarios en Chucuito estaban abocados a la mano 
de obra de los templos, aunque para esta época no 
encuentra documentación que avale otro rol por 
parte del indígena que el de una exclusiva mano de 
obra. Hacia principios del siglo XVII, la tendencia 
al reemplazo de los antiguos maestros españoles 
por indígenas y en menor grado mestizos, que 
apareció tímida con la participación del maestro 
indígena Bartolomé Zapana Huaylicolla para la 
iglesia de San Jerónimo de Asillo (c. 1590), quedaba 
notoriamente marcada hacia fines del siglo XVII 
y principios del siglo XVIII con la creciente pre-
sencia del artesanado indígena que según el autor 
modificaría las características arquitectónicas de 
la región, generando el fenómeno de la denomi-
nada arquitectura mestiza9 (Gutiérrez 1978). Para 
Gutiérrez, una de las características más importantes 
radicaba en el espíritu corporativo a nivel grupal, 
donde se formaban grupos de indígenas canteros, 
como es el caso de Santiago de Pupuja, entre los 
que se encontraban familias indígenas que trans-
mitían los conocimientos artesanales en las mismas 
comunidades. Finalmente, el arquitecto destaca 
la transferencia paulatina hacia las generaciones 
subsiguientes de los roles del diseño y dirección, 
donde el indígena aplicó la tradición empírica de los 
maestros nativos que lo precedieron. Otros autores 
utilizaron posteriormente la misma documentación, 
entre ellos Antonio San Cristóbal (2000), Alexander 
Gauvin Bailey (2010) y Ricardo González (2010), 
quienes coinciden en gran parte con las hipótesis 
de Gutiérrez, asumiendo una participación cada 
vez más activa de los artífices indígenas durante 
el siglo XVIII, especialmente en el área del Collao 
y otras zonas alejadas de Lima y Cuzco, que eran 
los principales centros.

En este sentido y teniendo en cuenta que 
la ornamentación, por su apariencia meramente 
decorativa, era inaccesible en gran medida al 
control institucional, los elementos aportados 
por la cultura hispánica, como los grutescos de 
tradición grecolatina o los elementos iconográficos 
relativos a relatos cristianos, podían ser tradu-
cidos al lenguaje interno mediante reemplazos 
o equivalentes con elementos de la religiosidad 
andina y así devenir en una realidad perceptible 



Carla Maranguello42

para los conversos. Además del extendido uso de 
los elementos naturales para fines religiosos y 
medicinales, en el hostil ambiente del altiplano, 
tanto la producción agraria como los beneficios 
del clima debieron garantizarse para asegurar la 
existencia misma de la comunidad, por lo que 
la percepción del medio ambiente se expresaba 
como una relación que ligaba el orden social con 
el orden cósmico. Las teorías animistas ponen en 
primer plano una preocupación empática por los 
lugares y las características naturales, a los que 
se dota de identidades sociales y nuevos signifi-
cados, y por lo tanto de un poder para actuar en el 
mundo humano, variando el grado o la intensidad 
de participación de las fuerzas de la naturaleza 
de acuerdo con el modo en que cada sociedad las 
involucra (Sillar 2009 y Allen 2015). En el caso 
del animismo andino, los lugares y elementos 
naturales tienen incluso mayor capacidad que el 
ser humano de actuar en la vida social, a lo que 
el hombre contrarresta con sus acciones, estable-
ciendo comunicación y relación fluida para lograr 
beneficios (Sillar 2009).

Es por ello que resulta fundamental considerar los 
lazos entre los actores y los procesos involucrados. 
La exploración del universo del agente permite 
ampliar la concepción en torno a los artefactos, los 
que revelan la agencia del productor, en términos 
de Alfred Gell (1998). Al interior de esta compleja 
red, las imágenes de las portadas pretendían fun-
cionar como medio de adoctrinamiento para los 
mismos productores (los artífices) y el resto de la 
comunidad. La iconografía, predominantemente 
fito y zoomorfa, evocaba al mundo natural tan 
profusamente representado en las producciones 
artísticas prehispánicas, y en este marco, resulta-
ba significativa debido a la elevada religiosidad 
del hombre andino y el contacto permanente con 
la naturaleza. Esta situación no estuvo exenta de 
ambigüedades, ya que para la instrucción religiosa 
la utilización de analogías y discrepancias con la 
religión local mediante los elementos de la natu-
raleza, como se leía en el discurso de Arriaga, fue 
una estrategia habitual que permitía además ampliar 
las concepciones del paraíso cristiano (León Pinelo 
1943 [1656]). Por otra parte, el hecho de que los 
españoles se hayan interiorizado con objetos y 
huacas que fueron el blanco de destrucción durante 
las campañas de extirpación, aumentó el poder de las 
fuerzas de la naturaleza, especialmente los cerros, 
pero también ríos, valles, plantas y animales, que 

eran indestructibles y que tenían el mismo grado de 
sacralidad y características vitales que las huacas 
devastadas (Sillar 2009).

Sin embargo, aun con el descubrimiento de la 
idolatría, se continuaron admitiendo tradiciones de 
la religiosidad andina, que junto con los elementos 
cristianos determinaron un procedimiento doctrinal 
que caía en contradicciones a medida que pasaban 
las décadas (Maranguello 2015). Sobran los ejem-
plos al respecto, y en este caso hemos mencionado 
el hecho de que a pesar de referirse Ávila al mono 
como ídolo prehispánico, habiéndolo destruido 
de las ventanas de una iglesia, menos de un siglo 
después lo veamos aparecer como motivo destacado 
en las portadas e incluso en las mismas ventanas, 
como en el caso de la iglesia de San Juan de Juli. Es 
importante destacar entonces no solo la organización 
y confección de las imágenes en manos de artífices 
indígenas y mestizos, sino además la iconografía 
que evoca el sacro mundo natural.

Conclusiones

En un contexto en el que los conversos debían 
pensar la religiosidad en nuevos términos, los 
elementos aportados por la cultura hispana que 
presentan iconografía relativa a los relatos cristia-
nos devendrían en una realidad perceptible en la 
medida que fueron traducibles al lenguaje interno 
y aparecieron como elementos significativos para la 
cultura andina. Junto con otros elementos naturales, 
la figura del mono es elocuente, porque su presencia 
en las portadas aparece ambigua a simple vista. 
Su ubicación intersticial nos obliga a considerar 
las concepciones religiosas de ambos universos, 
pero al calor del nuevo contexto. El marco vegetal 
tropical nos remite a su antiguo sentido positivo 
y sus vínculos con la fertilidad, pero durante la 
evangelización podría ser parte de la invitación al 
nuevo paraíso, que ya no es el Antisuyu, sino el 
paraíso cristiano.

No obstante, si bien la ubicación de estos 
animales en las portadas de acceso a los dife-
rentes espacios de culto no nos proporciona 
un elemento suficiente para inclinarnos por la 
opción de la iconografía americana, ya que aún 
con connotaciones negativas, en la tradición cris-
tiana el mono se ubicaba en espacios reducidos 
de los capiteles y otros recodos en las iglesias, 
ponemos de relieve el lugar tan destacado que 
presenta cuando aparece en alguna portada de la 



43Del simio de Dios al exotismo del paraíso. Consideraciones sobre la presencia del mono en la ornamentación…

zona y como parte de la abundancia de la selva, 
en contraposición al encadenamiento o situación 
de humillación y castigo en que aparecía en las 
iglesias románicas. Las figuras ostentan una 
jerarquía importante junto con el resto de los 
personajes de la iconografía cristiana, recibiendo 
al fiel en el ingreso al templo, fusionándose con 
flores y frutos que en muchos casos aparecían en 

las culturas andinas vinculadas a los rituales de 
fertilidad, en concordancia con el antiguo sentido 
americano de la figura del animal.

Agradecimientos

A mis colegas del proyecto UBACYT código 
20020130100870BA.

Referencias Citadas

Acosta, J.
	 1954 [1590]  Historia Natural y Moral de las Indias. Atlas, 

Madrid.
Arriaga P. J.
	 1922 [1621]  La extirpación de la idolatría en el Perú. Dirigido 

al Rey N. S. en su Real Consejo. Imp. San Martín y Cia., 
Lima.

Allen, C.
	 2015  The whole world is whatching. New perspectives 

onandean animism. En The Arqueology of Wak’as. 
Explorations of the Sacred in the Precolumbian Andes. 
Editado por Bray Tamara, pp. 23-46. University Press of 
Colorado, Boulder.

Arnold, D. Y.
	 2007  Ensayo sobre los orígenes del textil andino: cómo la 

gente se ha convertido en tela. En Hilos Sueltos: Los Andes 
Desde el Textil, compilado por Denise Y. Arnold , Juan de 
Dios Yapita y Elvira Espejo, pp. 49-84. ILCA y Editorial 
Plural, La Paz.

Burger, R.
	 1993  El centro sagrado de Chavín de Huantar. En La Antigua 

América. El arte de los parajes sagrados, editado por Richard 
F. Townsend, pp. 265-277. The Art Institute of Chicago/ 
Grupo Azabache, México.

Charboneux Lassey, L.
	 1997  El Bestiario de Cristo. El Simbolismo Animal en la 

Antigüedad y la Edad Media (traducido por F. Gutiérrez). 
Ed. José Olañeta, Palma de Mallorca.

Cieza de León, P.
	 2005 [1550]  Crónica del Perú. El señorío de los Incas. 

Fundación Biblioteca Ayacucho, Caracas.
Cobo, B. 1892 [1653]. Historia del Nuevo Mundo. II. Bustos 

Tavera I, Sevilla.
Frame, M.
	 2001  Blood, fertility, and transformation: Interwoven 

themes in the Paracas Necropolis Embroideries. En Ritual 
Sacrifice in Ancient Peru, editado por Elizabeth P. Benson 
y Anita G. Cook, pp. 55-92. Austin University of Texas 
Press, Austin.

García Arranz, J.
	 2013  El mono frugívoro y la Epifanía: en torno a la iconografía 

del tríptico de la Adoración de los Reyes Magos, atribuido a 
Adrián Isenbrandt, en el Museo del monasterio de Nuestra 
Señora de Guadalupe (Cáceres). En Alma Ars, Estudios 
de Arte e Historia en Homenaje al Dr. Salvador Andrés 
Ordax, pp. 211-219. Ediciones Universidad de Valladolid, 
Valladolid.

Gauvin Bailey, A.
	 2010  The reduction of Juli and the origins of collavino andean 

hybrid baroque (seventeenth and eighteenth centuries). En 
The Andean Hybrid Baroque: Convergent Cultures in the 
Churches of Colonial Perú, pp. 163-198. University of 
Notre Dame Press, Paris.

Gell, A.
	 1998  The problem defined: the need for anthropology of 

art y The theory of the art nexus. En Art and Agency: 
an Anthropological Theory, pp. 1-28. Clarendon Press, 
Oxford.

Gisber, T. y Mesa, J.
	 1985  Arquitectura Andina. Historia y Análisis. Arsanz yVela, 

La Paz.
Gisbert, T.
	 1981  Iconografía y Mitos Indígenas en el Arte. Gisbert y 

Cía., La Paz.
	 1999  El Paraíso de los Pájaros Parlantes. La Imagen del 

otro en la Cultura Andina. Plural, La Paz.
González, R.
	 2010  Chucuito, fragmentos de una historia. Catálogo de 

exposición de la muestra en el Centro Cultural Paco Urondo. 
Compilado por Ricardo González. FFyL- UBA, Bs. As.

	 2014  “La compañía de Jesús y la renovación de la icono-
grafía ornamental en el Sur Andino”. Actas VII Encuentro 
Internacional sobre Barroco, PROINSA, La Paz: 271-283.

Guglielmi, N.
	 1971  El Fisiólogo, Bestiario Medieval. Editorial Universitaria, 

Buenos Aires.
Gutiérrez, R.
	 1978  Arquitectura del Altiplano Peruano. Libros de 

Hispanoamérica, Buenos Aires.
Karadimas, D.
	 2014  Las alas del tigre: acercamiento iconográfico a una mi-

tología común entre los Andes prehispánicos y la amazonía 
contemporánea. Amazonía. Memorias de la Conferencias 
Magistrales del 3er Encuentro Internacional de Arqueología 
Amazónica, pp.  203-33. Ministerio Coordinador de 
Conocimiento y Talento Humano-IKIAM, Quito.

Maranguello, C.
	 2011  ¿Un sentido alterno en la iconografía de los templos 

coloniales de Chucuito? A propósito del bautisterio de Santa 
Cruz de Juli. VIII Jornadas Nacionales de Investigación en 
Arte en Argentina, Instituto de Arte Americano UNLP, La 
Plata.

	 2015  Religiosidad andina y fuentes doctrinales. Consideraciones 
sobre el contexto evangelizador de desarrollo de la iconografía 



Carla Maranguello44

ornamental en Chucuito colonial. Temas Americanistas 
35: 37-59, Universidad de Sevilla.

Mulvany de Peñaloza, E.
	 1984  Motivos fitomorfos de alucinógenos en Chavín. Chungara 

12: 57-80, Universidad de Tarapacá, Chile.
Núñez, L. y Castro, V.
	 2011  ¡Caiatunar, caiatunar! Pervivencia de ritos de fertilidad 

prehispánica en la clandestinidad del Loa (norte de Chile). 
Estudios Atacameños 42: 153-172.

Okada, H.
	 2006  Inverted exoticism? Monkeys, parrots, and mermaids 

in Andean Colonial Art. En The Virgin, Saints, and Angels: 
Latin American Paintings, editado por Suzanne Stratton- 
Pruitt, pp. 67-79. Stanford University, Stanford.

Poma de Ayala, G.
	 1936 [1614]  Nueva corónica y Buen gobierno. Institut 

d’Ethnologie, Université de Paris.
Pinelo, L.
	 1943 [1656]  El Paraíso en el Nuevo Mundo. II. Torres Aguirre, 

Lima.
Polia Meconi, M.
	 1999  La Cosmovisión Religiosa Andina en los Documentos 

Inéditos del Archivo Romano de la Compañía de Jesús (1581-
1752). Pontificia Universidad Católica del Perú, Lima.

Proulx, D.
	 2007  Nasca Ceramic Iconography (17 mayo). http://people.

umass.edu/proulx/online_pubs/Nasca_Ceramic_Iconography_
Overview.pdf (15 noviembre 2014).

Rainer B. y Douglas S.
	 2015  Plantas medicinales de los Andes y la Amazonía. 

La flora mágica y medicinal del Norte de Perú. Centro 

William Brown, Jardín Botánico de Missouri. Graficart, 
Trujillo.

Reinhard, J.
	 1992  La interpretación de las líneas de Nazca. En La Antigua 

América. El arte de los Parajes Sagrados, editado por 
Richard F. Townsend, pp. 291-301. The Art Institute of 
Chicago/ Grupo Azabache, México.

Rick, J.
	 2012  La evolución de la autoridad y poder en Chavín de 

Huantar. Chavín de Huantar: Protocolo de las Intervenciones 
Arqueológicas, compilado por Luis Enrique Barba, Jesica 
Seminario Mesía y Ana María Flores B., pp. 63-76. Instituto 
Andino de Estudios Arqueológico-Sociales, Perú.

San Cristóbal, A.
	 2000  La controversia de los aportes europeos en la arqui-

tectura virreinal peruana. En Anales 8, Museo de América, 
pp. 9-28. Secretaría general técnica, Madrid.

Sillar, B.
	 2009  The Social Agency of Things? Animism and Materiality 

in the Andes. Cambridge Archaeological Journal 19: 369-
79. McDonald Institute for Archaeological Research.

Walker Vadillo, M.
	 2013  Los simios. Revista Digital de Iconografía Medieval 

vol. 9: 63-77.
Wassén H.
	 1989  “El ‘Ulluchu’ en la iconografía y ceremonias de sangre 

moche: la búsqueda de su identificación”, Boletín del museo 
chileno de arte precolombino, Nº 3: 25-45.

Woldemar, J.
	 1952  Apes and ape lore in the middle ages and the renais-

sance. Warburg Institute, Londres.

Notas

1	 “Los monos son unas bestias feísimas similares a noso-
tros”. La traducción aparece en varios textos, entre ellos 
en Walker Vadillo (2013: 69).

2	 Véase, entre otros, Darcheville, Patrick, 2011, Bestiaire de 
l’art sacré. Paris: E-Edité, pp. 64 y 65; Suchaux Gaston 
y Pastoureau Michel, 2002. Le Bestiarire Medieval. 
Dictionnaire historique et bibliographique. Paris: Le 
Léopard d’or, pp. 133 y 134.

3	 Para profundizar en este aspecto, véase el exhaustivo trabajo 
de Woldemar, J. 1952. Apes and ape lore in the middle ages 
and the renaissance. Warburg Institute. Londres. El autor 
es evocado en los artículos más actuales que refieren al 
tema.

4	 La importancia del mundo vegetal para la medicina y las 
prácticas rituales (muchas veces unidas), es un tema que 
ha sido ampliamente abordado y que hemos considerado 
en los artículos de nuestra autoría citados. Por otra parte, 
hemos abordado el estudio interdisciplinario de la icono-
grafía en cuestión, con la colaboración de profesionales 
del área etnobotánica del Instituto de botánica Darwinion 
y Instituto Nacional de Antropología y Pensamiento 
Latinoamericano, Dr. Fernanda Rodríguez (CONICET).

5	 La iglesia de San Juan de Juli fue comenzada antes de 1590, 
según un contrato de ese año, pero corresponde al tipo de 

iglesias dieciochescas, ya que fue reconstruida durante 
esta época, junto con la ornamentación arquitectónica de 
portadas y ventanas (González 2010).

6	 A su vez, aparece un mono junto con otros personajes, 
entre ellos la sirena, en los laterales del retablo de la iglesia 
de Corque en Oruro, siglo XVIII (Gisbert y Mesa 1985; 
Okada 2006).

7	 En el caso de los animales de la fachada lateral de la iglesia 
de San Juan de Juli, sostenemos, al igual que la mayor parte 
de los estudiosos, que no se trata de monos sino de felinos.

8	 Hemos estudiado previamente el contexto de producción 
de las fuentes doctrinales en la provincia de Chucuito, 
destacando la tarea del padre José de Acosta, quien plasmó 
el espíritu de la orden de la Compañía de Jesús en De 
Procuranda Indorum Salute (publicado en 1589) y que fue 
considerado el tratado de evangelización por excelencia. 
Por otra parte, Acosta tuvo una participación sustancial en 
el Tercer Concilio Limense (1582-83), el que marcó una 
redirección en la metodología doctrinal, hasta la expulsión 
de la orden de América en 1767 (Maranguello 2015).

9	 El término “mestizo” acuñado por Ángel Guido en 1937 en 
relación con el arte y arquitectura colonial, continúa siendo 
eje de discusión y revisión a la luz de nuevas teorías de 
dimensión etnohistórica en los estudios de historia del arte.


